
 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LII, 2006 

 
D i s c u r s u l  r e l i g i o s  l a  N i c o l a e  S t e i n h a r d t  

de 
 SORIN GUIA 

 
Le travail présente les traits du discours religieux de Nicolae 

Steinhardt, qui fait appel à beaucoup d’exemples extraits de la littérature 
universelle. L’exposé est très cursif, les règles oratoires sont strictement 
respectées, le discours est adapté à l’auditoire. 

 
Deşi discursurile religioase se caracterizează printr-un caracter conservator, 

prin folosirea unor structuri şi clişee argumentative specifice (în general se 
observă, la marea majoritate a predicatorilor, preferinţa pentru argumentarea prin 
citate biblice şi patristice, care conferă autoritate, credibilitate şi asigură adeziunea 
la ideile religioase enunţate)1, unii oratori renunţă, uneori, la strategia citării din 
texte patristice (în discursurile polemice cu alte confesiuni sau cu secte 
neoprotestante, care nu recunosc cultul sfinţilor), alteori chiar şi la textele 
scripturistice (fie cînd polemica este purtată cu un auditoriu lipsit de latura 
spirituală, nedispus să accepte argumente sau explicaţii teologice, fie cînd autorul 
are în faţă un public intelectual), adaptîndu-şi strategiile în funcţie de contextul 
situaţional şi de natura auditoriului. Dacă în secolele al XVI-lea – al XVIII-lea 
discursurile religioase se adresau în special unui public lipsit de educaţie (avînd 
scopul de a veni în ajutorul clericilor şi credincioşilor prin traducerea cărţilor de 
cult, dar şi a cazaniilor, care ofereau comentarii asupra pericopelor evanghelice), 
scrierile religioase ulterioare au avut în vedere un public cu un grad de cultură mai 
ridicat. Discursurile religioase diferă, în acest sens, în funcţie de performanţa 
comunicativă, de situaţia de comunicare, de auditoriu.   

Discursurile religioase ale lui Nicolae Steinhardt2 sînt diferite de clasicele 
cuvîntări religiose, remarcîndu-se printr-o expunere limpede, cursivă, dinamică. 
Structura predicilor sale nu ţine cont de imperativele de ordin omiletic şi 
catehetic, nu are în vedere o prezentare de tip dogmatic sau catehetic a 
problemelor religioase aduse în discuţie. Incursiunea în artă şi cultură3 şi 
renunţarea la clasicele argumente scripturistice, argumente de autoritate în 
discursurile religioase, sînt cîteva dintre aspectele care diferenţiază cuvîntările 

                                                           
1 În general, în discursul religios funcţia persuasivă este dependentă de textul biblic sau patristic, 

autorii urmărind să transforme textul sacru într-un model comportamental. 
2 Ieromonahul Nicolae Steinhardt (1912-1989) este cunoscut în cercurile intelectualilor mai ales 

ca scriitor, eseist şi critic literar. Volumul Dăruind vei dobândi, o carte cu un mare impact în 
rîndurile intelectualilor, conţine 50 de predici originale, remarcabile prin frumuseţe literară şi putere 
de convingere. 

3 Remarcăm recurgerea autorului la cunoştinţe din literatura universală, exemplificări care 
sporesc simţitor valoarea cuvîntării. 

25 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:52:24 UTC)
BDD-A1689 © 2006 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sorin Guia 

monahului Nicolae Delarohia de cuvîntările religioase ale înaintaşilor şi ale 
contemporanilor. 

Predica intitulată Sfântul Antonie cel Mare4 este un panegiric5 rostit cu 
ocazia sărbătoririi acestui mare ascet. Textul scripturistic aşezat la începutul 
cuvîntării este ales din Psalmi: „De multe ori s-au luptat cu mine, din tinereţile 
mele şi nu m-au biruit (Psalm 128, 2)”, text care are legătură cu esenţa 
discursului, cu viaţa plină de ispitiri pe care a dus-o Sfîntul Antonie cel Mare6. 

Încă din introducere, autorul urmăreşte clarificarea persoanei despre care se 
va vorbi, pentru a înlătura eventualele confuzii: „Praznicul sfântului de astăzi nu-l 
are în vedere pe Fericitul Anton dePadova, portughezul trăit în Italia în veacul al 
treisprezecelea, (...) ci pe omonimul său, Antonie cel Mare, egipteanul din 
secolele trei şi patru, despre care ştim că a trăit una sută şi cinci ani” (p. 98). După 
prezentarea cîtorva aspecte legate de viaţa sfîntului, oratorul intră în subiect, 
menţionînd aspecte ale vieţii sale spirituale: „Antonie este universal ştiut pentru 
marele lupte pe care le-a purtat cu dracii şi marele ispite la care a fost statornic 
supus de aceştia. Îl urau şi îl prigoneau cu o înverşunare ce-i stă spre cinste. L-au 
chinuit cu ispitele desfrânării, cu bătăi, cu zgomote drăceşti şi cu tot felul de 
năluciri trimise buluc asupră-i. Au încercat să-l momească folosind aurul şi 
argintul, în zadar. Nălucirile de fiare (...)7 nu s-au dovedit nici ele de priinţă 
diavolilor (...). Pe toate, nevoitorul le-a defăimat şi surpat ca pe nişte gunoaie şi 
nişte netrebnicii, nu însă fără îndelungate şi grele trude. Din războiul acesta de zeci 
de ani cu vrăjmaşi neconteniţi şi neîmpăcaţi, Antonie a ieşit deplin învingător. I-a 
biruit pe draci, ajungând să stea de vorbă cu tartorul lor (...)”(p. 99).  

După prezentarea sistematică a vieţii plină de ispite a sfîntului, monahul 
Nicolae Delarohia se opreşte la două învăţăminte importante oricărui creştin. Cele 
două învăţături nu sînt enumerate şi apoi analizate, ci, după prima învăţătură 
enunţată şi discutată trece la cea de-a doua; în felul acesta autorul încearcă să 

                                                           
4 Cuvîntarea este publicată în volumul Nicolae Steinhardt (Monahul Nicolae Delerohia), 

Dăruind vei dobândi: cuvinte de credinţă, Editura Mănăstirii Rohia, Rohia, 2005, p. 98-104. Facem 
precizarea că pentru exemplele utilizate în articolul de faţă am optat pentru păstrarea grafiei din 
ediţia consultată, respectînd întocmai opţiunea editorului. 

5 Panegiricul este o cuvîntare ocazională rostită într-o perioadă festivă din viaţa comunităţii, o 
formă de laudă şi de cinstire a unui eveniment legat de istoria mîntuirii omului sau a sfinţilor care, 
prin faptele lor, contribuie la crearea unor modele de gîndire şi de comportament creştineşti; vezi, în 
acest sens, Costachi Grigoraş, „...Propovăduiţi Evanghelia la toată făptura!…”, Editura Trinitas, 
Iaşi, 2000, p. 93. 

6 Acest text sacru, aşezat la începutul predicii, are scopul de a introduce auditoriul într-o 
atmosferă intelectuală specifică şi de a conferi autoritate ideilor prezentate de orator.   

7 Steinhardt face aici o paranteză în care aminteşte de scrierea lui Gustave Flaubert, Ispitirea 
Sfântului Antonie, inspirată din viaţa Sfîntului Antonie cel Mare: „(cele mai felurite şi 
spăimântătoare au stîrnit imaginaţia multor pictori şi scriitori, în special pe a marelui Gustave 
Flaubert în vestita lui povestire Ispitirea Sfântului Antonie)” (p. 99). 

 26

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:52:24 UTC)
BDD-A1689 © 2006 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Discursul religios la Nicolae Steinhardt 

menţină trează atenţia auditoriului, creînd starea de aşteptare, de curiozitate pentru 
ceea ce va urma.  

Oratorul enunţă prima învăţătură, pe care apoi o prezintă transpusă în 
diverse opere de artă: „Cel dintâi învăţământ: prin luptă şi rezistenţă se ajunge la 
constatarea faptului că toate marile ispite, în ciuda caracterului tragic şi 
iremediabil în care încearcă Satana să le înveşmânteze şi virulenţei ce izbuteşte să 
le confere, nu-s nimic alta decât fum şi amăgiri, aburi şi iluzii. Lucrul acesta l-au 
înţeles de minune doi importanţi artişti creştini ai secolului nostru: regizorul 
italian de filme Federico Fellini şi pictorul catalan Salvador Dali” (p. 99-100)8; 
„Acesta-i unul din nemuritoarele merite ale monahului Antonie. (...) Fellini şi 
Salvador Dali, în zilele noastre, n-au făcut şi ei decât să-i urmeze învăţătura şi să 
redea viaţa, prin arta lor cinematografică şi picturală, experienţei sale irezistibile” 
(p. 101). Vorbind despre pictura lui Salvador Dali (care înfăţişează ispitele 
diavolului ca pe nişte uriaşi elefanţi cu „trupurile lor urieşeşti proptite pe nişte 
picioare subţiri şi lungi ca de insectă!”, în comparaţie cu reprezentarea umilă a 
sfîntului Antonie), autorul menţionează un lucru deosebit de sugestiv din tabloul 
pictorului catalan: „Antonie ţine totuşi în mâna-i dreaptă ridicată o armă de 
încredere (şi lucrătoare): crucea” (p. 100). Imediat apelează la o întrebare, urmată 
de explicaţii minuţioase, autorul urmărind antrenarea auditoriului în discuţiile 
avansate: „Ce vrea să însemne contradicţia aceasta anatomică, trucul acesta 
figurativ, disproporţia aceasta catastrofală făurită de scăpărătorul artist atât de 
profund creştin? Nimic altceva decât că ispitele şi ademenirile vrăjmaşului sunt 
simple iluzii lipsite de concreteţe, de temei, de gravitate” (p. 100). Nicolae 
Steinhardt porneşte de la optica acestei învăţături în lumina artiştilor, de la 
trucurile estetice folosite de aceştia, pentru a sublinia, pentru a accentua teza 
sfîntului, enunţată anterior9. Autorul nu recurge la clasicele argumente 
scripturistice sau patristice, ci îşi convinge auditoriul cu cunoştinţe din sfera la 
care acesta aderă10.  

Cea de-a doua învăţătură face referire la faptul că „adevăratul monah ori 
autenticul creştin nu poate fi niciodată supărat, acru, încruntat, bosumflat, 
mahmur, îmbufnat, botos”. În acest sens, aminteşte de Vieţile Sfinţilor, care 
                                                           

8 Cele două manifestări artistice sînt prezentate în rîndurile care urmează; mai mult, Steinhardt 
aminteşte în acest context şi pe Racine, Goethe (în Faust), Freud, Schnitzler Wedekind, Baudelaire, 
Proust, dar şi pe Macedonski, Gib Mihăescu, Panait Istrati, Mircea Streinu, care, în scrierile lor, au 
scos în evidenţă caracterul tragic al ispitelor.  

9 Cu siguranţă, monahul Nicolae Delarohia se afla în faţa unui auditoriu bine pregătit din punct 
de vedere intelectual, dar nu la fel şi din punct de vedere spiritual; de aceea apelează la strategia 
captării publicului cu aspecte interesante din sfera artei şi a culturii. 

10  „Discursul persuasiv trebuie să se adapteze auditoriului pe care urmăreşte să-l convingă, dat 
fiind că nu se poate desfăşura decît pornind de la ceea ce admite auditoriul său”; cf. Chaim 
Perelman, La philosophie du pluralisme et la nouvelle rhétorique, în „Revue Internationale de 
Philosophie” 127/12, 1979, p. 14, apud Daniela Rovenţa-Frumuşani, Argumentarea. Modele şi 
strategii, Editura Bic All, Bucureşti, 2000, p. 26. 

 27

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:52:24 UTC)
BDD-A1689 © 2006 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sorin Guia 

prezintă modalitatea de manifestare a sfîntului Antonie: „Vieţile Sfinţilor ne spun 
despre acel pe care cu admiraţie şi veneraţie îl prăznuim astăzi că «nu era ca un 
crescut în munte şi îmbătrânit acolo, având obicei sălbatic, ci era vesel, blând şi 
politicos»” (p. 101). Cele trei caracteristici amintite în citatul anterior sînt repetate 
în fraza următoare: „Vesel, blând şi politicos: acestea sunt însuşirile ce se cade să 
le dovedească monahul creştin, câtuşi de puţin încruntarea, posomoreala ori 
cerbicia. (...) crâncenul călugăr creştin nu e nici creştin, nici monah” (p. 101).  

Comportamentul sfîntului Antonie, lupta împotriva patimilor şi a ispitelor 
diavoleşti sînt prezentate ca model comportamental pentru orice creştin11: „Da, 
Sfântul Antonie ne poate fi, în orice clipă a vieţii, model de tărie în lupta cu dracii 
(...) cărora le-a şi spulberat principalele trucuri, vădind caracterul iluzionist şi 
fantastic al marilor ispite la care recurg de preferinţă în lupta lor cu bieţii muritori 
(...). Apoi Antonie rămâne dascăl de bună şi cuviincioasă purtare creştină şi 
monahală, învăţându-ne pe toţi – mireni şi monahi – a ne sârgui şi constrânge (la 
nevoie) să fim buni, blajini, amabili, îngăduitori (...). Să luăm aminte din viaţa Sf. 
Antonie...” (p. 102-103). Credincioşii sînt îndemnaţi să imite modelul 
comportamental al Sfîntului Antonie, să pună în practică învăţăturile acestuia, 
care, şi după atîtea secole, sînt de actualitate. „Bătrânul acela de demult” (p. 104), 
s-a luptat cu patimile şi cu ispitele diavoleşti, care nu s-au îndulcit o dată cu 
trecerea anilor. Sfaturile pustnicului egiptean sînt sfaturi pentru toate vremurile, 
indiferent de contextul social al epocii. Acesta este mesajul la care voia, de fapt, 
Steinhardt să ajungă. 

Încheierea discursului12 reia îndemnurile de imitare a Sfîntului Antonie, 
exprimîndu-şi, în acelaşi timp, speranţa că mesajul său va fi receptat cum se cuvine, 
spre folosul şi urcuşul spiritual al fiecărui creştin: „Ceea ce ne transmite cu privire 
la războiul împotriva diavolilor ori referitor la corecta purtare a monahului 
nefăţarnic îşi află un ecou puternic în inimile noastre, deoarece atât ispitele 
diavoleşti cât şi capcanele vieţii de obşte s-au schimbat doar prea puţin. De-am avea 
numai urechi de auzit, minte de priceput şi voinţă de pus în aplicare!” (p. 104).   

Preferinţa autorului pentru strategia citării din literatură şi artă se întrevede 
şi în predica La duminica ortododoxiei13. Predicatorul porneşte de la nuvela lui 
Mircea Eliade, O fotografie veche de 14 ani, pe care o prezintă în detaliu. Pornind 
de la credinţa simplă, necoruptibilă a tînărului român, Dumitru, autorul 
construieşte, folosindu-se de caracterizările acestuia, portretul ortodoxului: 
„Dumitru nu e un teoretician, un partener într-o discuţie abstractă şi erudită. E un 
uimit, un indignat, dar totodată un blajin (...). Dumitru, scurt spus, e un ortodox. 

                                                           
11 De fapt, acesta este scopul panegiricului, de a lăuda şi de a cinsti activitatea sfinţilor care, prin 

faptele lor, contribuie la crearea unor modele creştineşti de gîndire şi comportament. 
12 Epilogul readuce în atenţia auditoriului argumentele forte, rezumînd ideile de bază ale 

cuvîntării, cu scopul de a obţine asentimentul, adeziunea din partea interlocutorilor. 
13  Cuvîntarea este inclusă în volumul Dăruind vei dobândi, p. 250-255. 

 28

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:52:24 UTC)
BDD-A1689 © 2006 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Discursul religios la Nicolae Steinhardt 

Şi mai ales un ortodox român, crede în Dumnezeu, har, minuni, în harul preoţesc, 
în puterea rugăciunii şi în putinţa de mântuire a omului în Biserică. (...) Dumitru 
nu se lasă amăgit, ispitit, descumpănit. (...) Crezul lui Dumitru e strict ortodox, el 
dă glas în harul acela american, atât de altul decât lumea păstorească de unde a 
plecat, elementelor fundamentale ale cugetului ortodox răsăritean” (p. 253-254).    

Spre deosebire de predica anterioară, discursul religios al lui Nicolae 
Steinhardt aduce noutăţi. Autorul nu recurge la clasicele argumente scripturistice 
sau patristice, ci îşi convinge auditoriul intelectual apelînd la cunoştinţe din sfera 
literaturii şi a artei. Steinhardt respectă regulile oratorice, adaptîndu-şi discursul 
auditoriului pe care urmăreşte să-l convingă. Incursiunea în artă şi cultură, 
recurgerea la cunoştinţele din literatura universală sporesc valoarea cuvîntărilor 
sale religioase. Observăm expunerea limpede, cursivă, într-un limbaj simplu, dar 
cultivat. Talentul oratoric este dublat de cel literar, dezvăluind ţinuta intelectuală a 
predicatorului.  

 
 
 

 29

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:52:24 UTC)
BDD-A1689 © 2006 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

