
 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 155

Dubletele sinonimice în discursul religios 
 

Alexandru GAFTON, Ioan MILICĂ 
 

Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 
 

„Sfatul cel bun te va păzi şi 
socoteala cea curată te va cruţa” 

(BB, Parimii, 2, 11) 
 
0. Descriptiv, narativ sau poetic, închegat de-a lungul cîtorva milenii, textul 

religios are drept principal scop obţinerea adeziunii comunităţilor spre a induce 
acestora o anumită mentalitate şi a genera la acestea un anumit comportament. 
Imaginile pe care acest tip de text le prezintă şi oferă, povestirile pe care le 
desfăşoară se structurează prin intermediul a diverse mijloace lingvistice şi 
funcţionează pe căi raţionale şi afective, spre a lămuri şi induce convingeri la 
categorii diferite de receptori. 

Ca dat ce trebuie comunicat spre a-şi putea amorsa efectele, conţinutul se 
încearcă a fi prezervat nu doar prin urmărirea acestuia cu fidelitate, ci şi prin 
ajustările formei şi mijloacelor de comunicare, care trebuie să ţină seama de 
caracteristicile procesului de interacţiune cu publicul. Acesta din urmă este 
elementul ce trebuie orientat, remodelat şi prelucrat. Publicul nu este o masă amorfă 
şi uşor maleabilă, însă deţine particularităţi care permit conţinutului să se grefeze şi 
să acţioneze asupra sa. În general, zona cea mai mare de penetrabilitate a publicului 
o constituie aceea la care are loc contactul cu forma mesajului. Din acest motiv, 
conţinutul şi scopurile discursului, în contact cu caracteristicile publicului vor genera 
cerinţe la nivelul construcţiei discursului. 

La origine, tiparul dominant al discursului religios este baroc - nuanţat în ultimă 
instanţă - bogat în imagini fragmentate care oferă perspective multiple, de tip 
senzorial, cu dinamici adresate mai degrabă compartimentelor afectiv şi volitiv, 
toate acestea caracteristice lumii mediteraneene. Primele secole de creştinism vor 
prelua acest model retorico-persuasiv. Dincolo de disponibilitatea achiziţionării şi 
deprinderii acestuia, însă, capacitatea de a-l asimila şi reproduce decurg din 
posibilităţile concrete ale sistemelor şi uzurilor lingvistice particulare. Aşadar, 
alături de caracteristicile procesului de traducere a textelor religioase (biblice, 
cazanii, hagiografii etc.), rămîn importante istoria comunităţii lingvistice şi 
capacităţile acesteia şi ale limbii sale (care au putut conceptualiza sau nu anumite 
conţinuturi şi raporturi din realitatea ontică şi ontologică şi care au putut sau nu 
structura forme şi căi de redare a respectivelor conţinuturi şi raporturi). 

1. Studiul textelor biblice şi al altor categorii de text religios scoate la iveală 
destul de multe situaţii în care apar alăturări de termeni apropiaţi ca sens. În general, 
astfel de structuri - adesea binare, dar nu neapărat - operează distincţii mai mult sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 156

mai puţin fine, între realităţi şi concepte. Plecînd de la o percepţie nuanţată şi o 
strădanie a numirii în consecinţă (pe o gamă care - prin observarea atentă şi 
încercarea de a denumi cu acurateţe - începe de la sesizarea celor mai mici detalii, 
trece prin cuprinderea distincţiilor esenţiale şi poate ajunge la indicarea 
redundantă)1, creatorii acestor texte utilizează toate mijloacele lingvistice pentru a 
epuiza perspectivele din care este conceptualizată o realitate, spre a obţine maxima 
lămurire şi adeziune a receptorului. Adeseori, astfel de şiruri epuizează valenţele 
realităţii numite sau îi delimitează ferm posibilităţile, termenii implicaţi 
neconstituind, în mod strict, elementele unor perechi sinonimice2. Situaţii de acest 
tip se întîlnesc în textul ebraic, în cel grecesc şi în cel slavon, textele româneşti 
mergînd, direct sau indirect, pe urmele acestora. 

Chiar dacă reuşesc să exprime şi să facă distincţii şi nuanţări, chiar dacă sînt 
redundante, astfel de situaţii fi socotite ca rod al unor nevoi resimţite de către 
emiţător. Cît de justificate erau aceste nevoi, care este gradul în care limba reflecta 
realmente astfel de distincţii ori nuanţe, şi care este măsura în care erau acestea 
percepute de către receptor în realitatea sa, vom încerca să observăm în urma 
analizei unor situaţii concrete. Totodată, este instructiv de urmărit dacă şi în ce 
măsură astfel de situaţii contribuie la edificarea vechiului aspect literar românesc. 

1.1. Cuprinzînd descrieri şi succesiuni de întîmplări, în mod firesc, textul 
religios pune în act un stil prin care încearcă să precizeze nuanţele, să facă relatările 
limpezi, adîncind brazda trasată în mintea auditoriului: „Şi voiu răsipi Eghipetul la 
limbi, şi voiu vîntura pre ei pren ţăr‹i›; şi vor conoaşte toţi eghipteanii că eu sînt 
Domnul” (BB, Iezechiel, 30, 26), motiv pentru care enumerările vor să epuizeze tema 
oferind completitudine: „Şi frica voastră şi cutremurul va fi pre toate fiarăle 
pămîntului, şi pre toate pasările ceriului, şi pre toate cîte să mişcă pre pămînt, şi toţi 
peştii mării supt mînile voastre am dat” (BB, Gen., 9, 2), „Mîniia şi rîvnirea şi 
turburarea şi tremurarea şi frica morţii şi pizma şi pricea; şi în vreamea odihnii, pre 
patu-ş, somnul nopţii premeneaşte gîndul lui” (BB, Is. Sir., 40, 6), cu stricteţea 
succesiunilor şi a gradaţiilor: „Adecă me delungaiu, fugiiu şi sălăşuiiu în pustie” 
(PH, 54, 8), de vînt să va clăti şi de sila vînturilor să va dezrădăcina” (BB, Înţ. Sol., 
4, 4); „setoşii şi aprinşii” (CCÎ, 207, 35-36); „să spue şi să propoveduiască” (CCÎ, 
235, 23-24) şi cu prezentarea nuanţată a realităţii: „De această purtătoare de lumină 
săptămînă şi de cinstita zi a învierei şi de biruirea spăsitoriului, Domnului nostru, 
prăznuitu-se-au cu luminare, şi cu glasuri de bucurie laudă comîndatu-se-au” (CCÎ, 
126, 3-6). 

                                                 
1 În fapt, astfel de denumiri rămîn subiective. Evoluţiile limbajului religios în lumea 
occidentală au mers în alte direcţii, spre concizie şi sobrietate (calificative care pot fi la fel de 
subiective). În acest punct se vede cel mai bine necesitatea ca la abordarea unor astfel de 
teme, cercetătorul să găsească o poziţie al cărei caracter neutru să poată fi acceptat. 
2 O categorie asemănătoare, dar cu probleme speciale, este cea a enumerărilor care conţin 
şiruri lungi de termeni şi pentru care româna nu reuşeşte mereu să ofere echivalenţi (vezi Al. 
Gafton, După Luther, Iaşi, 2005, p. 192-199). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 157

Surprinderea realităţii din perspective care să o epuizeze se poate împlini prin 
uzul apoziţiei: „Şi cînd să împlea vreamea Esthirii, featei lui Aminadav, fratelui 
tatălui Mardoheu, a întra la împăratul, nemica n-au defăimat den carele au poruncit 
ei hadîmul, păzitoriul muierilor” (BB, Esthir, 2, 15) sau prin utlizarea de modalităţi 
şi forme diferite pentru a semnala aceeaşi realitate: „am venit să mă cucerescu ţie şi 
să-ţ dau cetatea aceasta întru mânile tale, împărate!” (CPLR, Palia, 212, 11-12); „Nu 
va nemernici lîngă tine cel ce vicleneaşte, nici vor rămănea cei fără de leage în 
preajma ochilor tăi” (BB, Ps., 5, 5). 

 
Este semnificativ şi relevant ceea ce se întîmplă în stilul juridic, atunci cînd se 
încearcă definirea termenilor, unde realitatea, avînd asignat unul sau mai mulţi 
termeni, este cercetată şi surprinsă succesiv din perspective multiple şi relaţionate, de 
asemenea esenţa acesteia cu consecinţele existenţei ei în act: „Votrul sau supuitoriu 
se chiamă cela ce are mueri la casa lui, dă le ţine pentru dobînda lui, carele-şi dau 
trupurile dă le spurcă bărbaţii cei răi şi fără omenie pentru puţină dobîndă pierzătoare 
de suflet” (LEGI Munt., 150, 4-6); „Nu numai cela ce are mueri slobode de în casa lui 
să chiamă supuitor şi votru, ce încă şi cela ce-ş dă roabele şi slujnicele de să 
dezmiardă bărbaţii cu dînsele pentru dobînda” (LEGI Munt., 150, 7-9)3. 
 

1.2. Posibilitatea de a exprima aceeaşi realitate sau acelaşi proces prin forme 
diferite nu semnifică în mod necesar că, în sînul acelei realităţi sau a acelui proces, 
există - fie şi contextual - deosebiri proporţionale sau de vreun fel. Dincolo de 
motivul expresiei variate, spre evitarea repetiţiei, astfel de situaţii exersează 
valenţele limbii şi performanţele receptorului, încercarea de a căuta motivaţii 
semantice în astfel de cazuri fiind lipsită de roade bune: „cîndu-l opriia năroadele să 
tacă şi-i cunteniia fariseii şi saducheii” (unde nu există o relaţie necesară sau dorită a 
opri sau a tăcea, cu referire la năroade, şi a cunteni, cu referire la fariseii, 
saduchei), „nice să teame de primejdii, nice i-i frică de cei mai mari”. La fel se 
petrec lucrurile în: „Iară de vor fi vreunii canoniţi ca să nu se cuminice, şi le va sosi 
ceasul morţii, atunce să se priceştuiască neapărat ca să nu se lipsească de sfinţie ca 
aceaia” (LEGI Munt., 295, 19-21), „am oprit rîurile ei şi am contenit mulţi-mea apei” 
(BB, Iezechiel, 31, 15), „şedea Hristos nu spre scaun, ce pre pămînt, de-ş răposa 
trupul şi odihniia lîngă puţ” (CCÎ, 157, 37-38). Uneori, astfel de schimbări de termen 
succed situaţiei reflectate de surse, dar cel mai ades, ele constituie iniţiativa autorilor 
români, care simt decalajele dintre nivelele de dezvoltare ale românei şi ale limbilor-
sursă, şi fac eforturi pe toate căile spre a solicita limba sau pun la lucru toate 
posibilităţile limbii, dincolo de normele locale. 

                                                 
3 La modul rezonabil, este greu de acceptat că alăturarea celor doi termeni de mai jos se 
datorează tot nevoilor de clarificare terminologică, adică de a cuprinde în textul legii nu doar 
toate tipurile de fapte, dar şi posibilele denumiri ale acestora, împreună cu perspectivele 
aferente: „De va fi dat neştine voe muerii sale să facă preacurvie (...) să chiamă coduş şi 
votru muerii sale” (LEGI Munt., 177, 13-16). În acest caz, mai degrabă, credem că avem a 
face cu întărirea prin repetiţie şi insistenţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 158

În: „Şi praznicele Svenţiei Sale, cîte sîmt de-acmu preste an şi a tuturor 
ugodnicilor lui să le prăznuim cum să cade, de ni-i voia să avem plată de la 
Dumnedzău şi de la svenţi, pentru ce vom sărba şi pentru ce vom prăznui”, prezent 
la Varlaam, deşi termenii subliniaţi sînt sinonimi atît pe axa paradigmatică, cît şi în 
context, se poate considera că termenii coocură, în principal, din motive de ordin 
retoric. Alături de ritmul discursului, unul de tip persuasiv, care impune o anumită 
lungime a enunţului, pe care suflul de aer se distribuie cu o anumită cadenţă, nevoia 
de a accentua o idee prin insistenţă nu se rezolvă aici prin reluarea aceluiaşi termen, 
ci prin utilizarea unui sinonim. Prezenţa celor două verbe nu este dictată de motive 
de ordin semantic, adică spre a induce sensuri ori nuanţe diferite, cerute de context 
sau de termenii cu care acestea se relaţionează, ci este doar un mijloc stilistic de a 
intensifica valenţele mesajului care se referă la îndemnul şi bucuria de a sărbători. 
Tot la Varlaam apare şi secvenţa: „acesta-i praznicelor praznic şi sărbătoare”, care 
nu semnifică nicicum că superlativul praznicul praznicelor (care se desprinde din 
prima sintagmă) ar fi echivalent cu sărbătoare, că ‘sărbătoarea’, adică, ar fi ‘praznic 
suprem’. Acest şir de cuvinte este o construcţie cu rol intensificator, prin care 
superlativul este urmat de un sinonim al celui de-al doilea termen, cu rolul de a întări 
prin repetiţie conceptuală şi nu de a epuiza prin schimbarea perspectivei şi 
adăugarea de noi nuanţe. 

1.3. Repetiţia unui termen sau relaţia de succesiune dintre două sinonime poate 
juca şi rol intensificator în cadrul unei structuri expresive cu valoare de superlativ. 
Alături de numeroasele situaţii în care apar construcţiile intensive, precum în: 
„ficlene ce l-au viclenit”, „cu oprire să oprim”4, sînt de evidenţiat situaţiile precum: 
„minunate ciudease” (VS, nov., 22); „Vădzură apostolii ciudesă mai minunată decît 
cea dintîiu” (VARL), „şi-i învăţă minunata şi preaciudată a sa taină” (CCÎ, 225, 21-
22), în care, superlativul nu se mai realizează prin reluarea aceluiaşi termen, ci prin 
utilizarea sinonimului. 

1.4. Situaţiile de mai sus ilustrează o categorie de caracteristici ale discursului 
care îşi caută precizia, devine retorico-persuasiv şi, prin unele trăsături şi mize 
particularizează discursul religios. Varietatea ilustrărilor este limitată de căile 
apropiate, cu mijloace asemănătoare prin care redă în mod diferenţiat un anumit 
concept ori concepte apropiate, toate acestea modulînd discursul conform anumitor 
intenţionalităţi. 

2. Adesea, discursul religios încearcă să transmită concepte şi valori de sens 
apropiate, utilizînd termeni ale căror sfere semantice pot prezenta porţiuni de 
suprapunere. Lucrul acesta, însă, nu este la îndemîna oricărei limbi, deoarece o 
redare rafinată a conceptelor sau a nuanţelor acestora cere nu doar achiziţionarea 
acestora, ci şi un exerciţiu de rafinare a expresiei. 

                                                 
4 Pentru acestă chestiune, vezi studiile lingvistice ale lui V. Arvinte din ediţiile Monumenta 
linguae dacoromanorum. Biblia 1688, vol. I-V, Iaşi, 1988-1997 şi Biblia 1688, vol. I, Iaşi, 
2001. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 159

Privind la textele româneşti, se observă uşor că două sînt problemele mai 
importante care apar. În primul rînd, de cele mai multe ori, efortul traducerii nu 
generează apariţia unei nuanţări, ori a unei distincţii, structura binară din limba 
română constituindu-se într-o pereche sinonimică. Cauza principală se află în nivelul 
de dezvoltare al limbii. Cu alte cuvinte, într-o mare măsură, evoluţia comunităţii nu 
a condus către dezvoltarea cu acuitate a anumitor distincţii la nivelul realităţii, care 
nu au avut cum să genereze rezultate corespunzătoare la nivelul limbii. Alteori, cînd 
aceste distincţii au fost făcute, modalităţile de a le denumi au putut să fie mai variate 
decît denominarea printr-un termen special alocat. Dacă o limbă poate funcţiona 
astfel, la momentul contactului dat de traducere ambele situaţii de mai sus o fac să 
fie nepregătită atît pentru achiziţionarea de noi concepte, cît şi pentru utilizarea unei 
alte modalităţi de denumire a unui concept deja cunoscut. 

Cea de-a doua problemă decurge din solicitările şi unele consecinţe ale 
traducerii. Presiunea generată de limba-sursă (care poate lesne deveni limbă-model) 
este de natură să declanşeze tendinţa conformării la litera textului de tradus. În 
consecinţă, limba-ţintă va încerca să respecte formele limbii-sursă, reproducînd 
modalităţile acesteia de redare a conţinutului şi a textului. Deprinzînd un anumit 
procedeu, limba-ţintă îl va putea reproduce, chiar şi în cazurile în care sursa nu mai 
exercită astfel de presiuni. În consecinţă anumite structuri se pot încărca cu valorile 
fundamentale ale textului religios, devenind mărci stilistice şi fiind utilizate şi în alte 
categorii de discurs religios. Achiziţia va fi cu atît mai marcată şi mai solicitată cu 
cît, datorită noutăţii ei, nu va fi împovărată de conotaţii de uz şi de sens. 

2.1. Sub Gen., 23, 4, textul ebraic conţine secvenţa: ־וְתו◌שָׁׁב  adică ,גֵּרִֽ
‘oaspete/străin, dar locuitor/rezident’, ideea fiind că este vorba despre cineva 
(Avraam), care a venit din altă parte, este străin, însă se află relativ integrat în 
comunitatea respectivă. Secvenţa este redată în textele grecesc şi latinesc după cum 
urmează: pavroiko" kaiV parepivdhmo" ejgwv eijmi, respectiv: „advena sum et 
peregrinus”. Desigur, distincţia este destul de subtilă, iar limbile se străduie destul de 
mult să nu o piardă, fiecare încercînd cu termenii pe care îi are la dispoziţie să o 
reflecte satisfăcător. Pe urmele textului maghiar din Pentateuhul lui Heltai: „Idegen 
es iöueueny vagyoc közettetec”, autorii PO vor traduce: „striin şi om venit sînt între 
voi”. Traducerea textului românesc s-a făcut prin consultarea paralelă atît a textului 
latin, cît şi a celui maghiar, dar, pentru acest segment, a fost urmat cel de-al doilea. 
Se poate observa că, practic, indiferent de mijlocul lingvistic ales, cele două 
elemente nu au semnificaţii diferite. Atît în maghiară, cît şi în română - după cum o 
atestă uzurile obişnuite ale celor două elemente - părţile au acelaşi sens, fiind 
interschimbabile. 

 
Măsura acută în care traducătorul resimţea anumite nevoi este reflectată şi de o 
situaţie precum ce de sub Gen., 20, 1, unde magh. „es iöueueny vala” ‘eram venit’ 
este redat prin: „şi era venit au striin” (PO). Aici avem a face cu o glosă în text, 
poate datorată la aceea că traducătorul român nu era sigur că receptorul ar fi înţeles 
prin venit ceea ce trebuia, motiv pentru care face o precizare cu rolul de a lămuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 160

sensul în context al termenului utilizat. Desigur, cititorul român îşi putea face o idee 
corectă asupra acestui segment prin perechea sinonimică, deoarece acesta percepe şi 
analizează cei doi termeni nu separat, ci ca pe o pereche ale cărei elemente devin 
complementare, cel de-al doilea element întregindu-l pe primul. 
Cînd perechea de termeni nu oglindeşte existenţa unor perechi corespunzătoare în 
textul de tradus, se poate considera că avem a face cu glose interne - adeseori 
reproducînd-se procedee deprinse -, prin care traducătorul participă la text facilitînd 
cititorului accesul la sensurile acestuia. În „sta-voiu băsău sau în alean” (PO, Gen., 
9, 5) (în textul magh. apare doar „boszszut álloc”) avem a face cu o astfel de glosă, 
prin care cititorul român ia cunoştinţă mai curînd de felul în care glosatorul a înţeles 
textul (sau vrea să-l transmită), decît de sensul exact al segmentului de tradus, 
deoarece, cu toate că glosa internă pare a fi determinată de senzaţia glosatorului 
cum că nu toţi cititorii ar înţelege (eventual, în context) termenul de origine 
maghiară, relaţionarea făcută nu este o restrîngere ori o nuanţare, lipsa de sinonimie 
a celor doi termeni nefiind aducătoare de nuanţe lămuritoare. 

 
2.2. Sărăcia limbii şi insuficienţa termenilor necesari prin care să se numească 

noţiuni apropiate şi, aşadar, servind operării unor distincţii fine, se observă foarte 
bine în cazul următor. Sub Gen., 25, 23 apare: „Doao limbi în zgăul tău sînt şi doao 
năroade den pîntecele tău se vor împărţi” (BB); Duvo e[qnh ejn th'/ gastriv souv eijsin, 
kai; duvo laoiV ejk th'" koiliva" sou diastalhvsontai (Sept.); „Doao neamure sînt 
în zgăul tău, şi doao fealiure de oameni despărţi-se-vor din trupul tău” (PO); „Két 
nemzetség vagyõ a te méhedbe, es két fele nép oszlic meg a te testedbö” 
(Pentateuhul lui Heltai), „duae gentes in utero tuo sunt et duo populi ex ventre tuo 
dividentur” (Vulg.). 

Pentru prima pereche, în textul ebraic apar: ׁוּלְאֽ◌םׁמִלְאֽ◌ם 叨ִֽלְאֻמִּיֽם מִמֵּעַי  ֽ  בְּבִטְנ叨ֵ וּשְׁניְ
 semnifică ‘naţiuni, gentili’, respectiv (leumim) לאמים şi (goyim) גים unde ,שְׁניֵ ג◌יׁיִםֽ
‘popoare, neamuri’. Perechea aceasta permite să se observe că, deşi sînt capabile să 
opereze o astfel de opoziţie, atît în realitate, cît şi în concept, limbile implicate nu 
deţin distincţii care să o evidenţieze prin termeni (lucrul acesta este valabil şi pentru 
cazul traducerilor moderne, precum: Segond, B.Jer., Luther, K.J. etc.). Altfel, spus, 
chiar dacă opoziţia între ‘alteritate etnică’ şi ‘neamul propriu’ există, ea nu este 
marcată prin termeni speciali. Termenii din textele grecesc şi latinesc (e[qno", 
respectiv gens) au dobîndit, în cadrul traducerilor Pentateuhului, sensuri speciale ce 
încercau să redea termenul ebraic corespondent. În fapt, însă, cei doi termeni aveau 
valori precum: ‘grup de indivizi care se constituie în comunitate pe baza unei 
ascendenţe (masculine) comune’, ‘trib, neam, popor’. Abia încercarea de traducere a 
textului ebraic va modula - contextual - aceşti termeni, care vor denumi acelaşi 
lucru, dar cu referire la un alt grup etnic decît al evreilor. În fapt, distincţia nu era 
marcată lexical în limbi, ‘străinii de neam’ fiind denumiţi prin felurite structuri 
sintactice sau prin termeni al căror sens se degaja contextual, pe baza unor uzuri 
lingvistice proprii fiecărei limbi. Privind la strădaniile de resemantizare contextuală 
a termenilor, care se constată în cazul limbilor ce traduceau din ebraică, dar şi ale 
celor ce traduceau fără sprijinul textului, se observă că, în fapt, toate acestea căutau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 161

soluţii de traducere prin care să lămurească textul, adică nu apelau la un echivalent 
propriu care exprima acelaşi sens (întrucît nu aveau aşa ceva) şi nici nu întemeiau 
astfel, în propria limbă şi în propriul univers conceptual, o distincţie atît de netă încît 
să necesite termeni speciali. 

Mai interesant în acest caz - în care este vorba despre Esau şi Iacov, adică 
despre părintele edomiţilor şi cel al israeliţilor - este că fiind prezentaţi, încă din 
perioada intrauterină, ca punctele de origine ale unor neamuri diferite, pentru ambii 
se foloseşte termenul goy, prin care se denumesc neevreii. În acest context există o 
posibilitate ca perechea aceasta de termeni să fi fost folosită precum cealaltă pereche 
a versetului, conform tipului exemplificat sub 1.2. Termenul pentru ‘pîntece’ se 
alătură celui utilizat metonimic, şi care semnifică ‘organe interne’ pentru ‘trup’. 
Precum în cazul altor concepte, textul ebraic face, adeseori, astfel de relaţionări, prin 
care sensul ‘uter’ este echivalat contextual cu ‘pîntece’, ‘şale, rinichi’, ‘coapsă’, 
‘trup’. Cauzele ţin atît de modalitatea în care se concep respectivele realităţi în 
spiritualitatea ebraică, dar şi de cea în care se încearcă redarea acestora, fără, însă, a 
lipsi mereu relaţia cu nevoia redării prin sugestii (ceea ce implică şi variaţia) a 
anumitor concepte. În cazul acestei perechi avem a face cu utilizarea a doi termeni 
pentru a denumi acelaşi concept şi a trimite către una şi aceeaşi realitate. 

Totuşi, în cazul primei perechi, credem mai degrabă că autorii textului ebraic 
au folosit doi termeni diferiţi, chiar opuşi, nu spre a semnifica faptul că feţii nu erau 
înrudiţi, ci că ei vor genera două neamuri atît de diferite pe cît o marca distincţia 
lingvistică între termenii utilizaţi. În acest caz, o analiză prea profundă nu poate să 
nu observe că brevitatea exprimării a generat lipsa precizării necesare: Esau şi Iacov 
sînt de acelaşi neam, nu sînt gentili, dar unul va genera gentili, celălalt evrei (acest 
ultim element este precizat în partea a doua a versetului, însă aici se spune doar că 
vor apărea două popoare - termenul al doilea, leumim - deci fără a se face distincţii 
de tipul gentil / evreu). 

În contextul în care situaţia nu este limpede în punctul ei de plecare, în care 
limbile-ţintă nu deţin în mod natural şi de la sine distincţiile de tradus, preluarea lor 
nefiind urmată de însuşirea reală a acestora, nici de către limbă, nici de către 
vorbitor - adeseori nici măcar de activarea lor doar la receptorul textului biblic -, 
strădaniile de a reda acele distincţii nu trec de utilizarea unor termeni care nu 
reprezintă altceva decît sinonime. Deşi, în acest caz, textul nu este limpede, o astfel 
de distincţie este în măsură să dezvăluie anumite mecanisme lingvistice. Practic, 
avem a face cu situaţia în care o spiritualitate face şi utilizează în mod firesc o 
distincţie, care îi este caracteristică pînă la a se afla la fundamentul acelei 
spiritualităţi. De cealaltă parte, avem a face cu limbi care nu marchează acea 
distincţie decît ocazional şi contextual, deci fără a avea mijloace lingvistice speciale, 
edificate în acest scop. Apariţia distincţiei într-un text nu este suficientă pentru a o 
transfera în respectivele limbi şi spiritualităţi. Încercarea de a reda distincţia nu va 
putea fi sprijinită de existenţa unor termeni la fel de individualizatori precum cei din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 162

limba din care se preia distincţia, mai mult, chiar operată (cu slabe mijloace), acea 
distincţie nu va funcţiona în afara textului. 

2.3. La fel de evidentă este situaţia de sub Tim., 3, 16, pentru care NTB şi BB 
prezintă:„Toată Scriptura de Dumnezău e răsuflată şi-i de folos spre învăţătură, spre 
certare, spre dojană şi spre învăţătură, carea-i în dereptate”, respectiv: „Toată 
scriptura de Dumnezău e suflată şi de folos spre învăţătură, spre vădire, spre 
îndireptare, spre certarea cea cu direptate”. În textele latinesc şi grecesc versetul 
acesta apare după cum urmează: „Omnis scriptura divinitus inspirata utilis est ad 
docendum, ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in iustitia” (Vulg.), 
pa~sa grafhV qeovpneusto" kaiV wjfevlimo" proV" didaskalivan, proV" ejlegmovn, 
proV" ejpanovrqwsin, proV" paideivan thVn ejn dikaiosuvnh/. (N.T.gr.). 

Conceptele evidenţiate sînt: ‘învăţătură’, ‘mustrare’, ‘îndreptare’, ‘educare’, 
ceea ce reprezintă treptele imaginate în lumea antică pe care are loc procesul de 
educare5. Aceste concepte se exprimă în ultimele două texte prin termeni proprii şi 
cu claritate. Lucrul acesta nu se petrece şi în cele două traduceri româneşti. Cauza 
stă în lipsa unor distincţii conceptuale între treptele procesului, fapt reflectat şi la 
nivel lingvistic. De aceea, traducătorii vor încerca să redea cumva ideea, folosind 
termenii pe care îi au la dispoziţie. Pe lîngă faptul că utilizatorii limbii nu fac acele 
distincţii, deci nu ar şti cu exactitate la ce se pot referi referi acei termeni şi care este 
uzul lor contextual, cuvintele folosite se află şi în relaţii de sinonimie sau de opoziţie 
care nu ajută prea mult pe receptor. Putem crede, cel mult, că autorii şi revizorii 
traducerilor (din care prima este incomparabil mai potrivită) au încercat - sub 
presiunea textului de tradus care cerea anumite sensuri - să resemantizeze nişte 
termeni spre a-i investi cu valori de care aceştia erau capabili şi spre a 
transfera acele distincţii şi în mentalul receptorului român. Spre deosebire de 
cazul precedent, întrucît nu este vorba despre o distincţie fundamentală şi pe care să 
se întemeieze viaţa întregii comunităţi, de data aceasta, şansele ca distincţia să se 
impună erau mult mai mari, fiind vorba despre o situaţie în care achiziţionarea 
modului de a concepe un proces complex era posibilă, întrucît era vorba despre un 
proces prezent la întreaga umanitate, doar modalităţile de desfăşurare a acestuia 
fiind diferenţiate, dar nu în chip definitoriu şi imuabil. 

2.4. Secvenţele: Stupebant autem omnes, et mirabantur (Vulg., FA, 2, 7), 
ejxivstanto deV kaiV ejqauvmazon (N.T.gr.) apar în textele româneşti după cum 
urmează: „Mira-se toţi şi să ciudiia” (NTB); „Şi să ciudiia toţ şi să mira” (BB). 
Simplul fapt că autorii celor două texte româneşti au procedat invers unul faţă de 
celălalt spune dintru început, cel puţin că o astfel de distincţie nu era clară şi stabilă 
în limba română. Textul vrea să spună că ‘toţi erau uimiţi şi se minunau’, gradaţie 

                                                 
5 Vezi şi Al. Gafton, Termes appartenant au champ semantique ‘eduquer’. Une perspective 
diachronique sur le processus, în In Magistri Honorem Vasile Frăţilă, 50 de ani de carieră 
universitară, Tîrgu-Mureş, 2012, p. 223-245. (versiunea românească se află sub 
http://media.lit.uaic.ro/gafton/educa.pdf) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 163

destul de fină, de altfel, pe care versiunea latină o exprimă foarte bine, în vreme ce 
textul grecesc utilizează sinonime apropiate. Avînd în vedere că textul grecesc este 
cel original, se înţelege că distincţia subtilă de acolo este adîncită în textul latin. Pe 
urmele acestuia, NTB traduce exact, ‘uimirii’ succedîndu-i ‘uimirea profundă şi 
mistică’. Textul BB - revizie a celui precedent, dar pe baza textului grecesc, adică un 
fel de versiune a NTB, „corectat” cu textul grecesc - respinge soluţia şi inversează 
termenii. Chiar dacă se are în vedere situaţia din textul grecesc, se observă că 
utilizarea aceloraşi verbe, dar invers, arată că limba română încă nu avea claritatea 
anumitor concepte şi, în cazul unor concepte mai subtile, între care existaugradaţii 
fine, nici nu deţine o relaţie strictă între termen şi concept. Faptul acesta constituia o 
slăbiciune care ieşea la iveală în cadrul contactelor cu limbi superior organizate şi 
bine exersate6. 

3. Adeseori, astfel de strădanii sînt lipsite chiar şi de rezultate slabe precum 
cele de mai sus, încercarea de a traduce avînd drept consecinţă apariţia de termeni 
sinonimi, care nu reuşesc să distingă între conceptele pe care ar trebui să le transfere 
în mentalul receptorului. În fapt, traducătorul sau revizorul sînt puşi în faţa unor 
distincţii pe care nu mai reuşesc nicicum să le reflecte la nivel lexical, fie întrucît nu 
le pătrund cu adevărat, fie întrucît limba română nu îi ajută nicicum. 

3.1. Neputinţele limbii române în a reda conceptele reflectate în textele-sursă 
şi solicitate de către conţinutul textului capătă plenitudine prin evidenţa lipsei 
conceptelor peste care se suprapune perfect lipsa termenilor în situaţii precum: 
„malleator et faber”, „obsecrationes et orationes”, „sapientia et intellectu spirituali”, 
„dona et sacrificia”, unde eforturile traducătorilor şi revizorilor nu reuşesc să 
actualizeze decît sinonime: „meşter şi faur” (PO, Gen., 4, 22); „să facem rugă şi 
rugăciuni” (CP, 1Tim., 2, 1); „în toate mîndriile şi înţelepciunile” (CP, Col., 1, 9); 
„dar şi poclon” (CP, Evr., 5, 1); „Cisla, în carea Moisi proroc scrie mainte sama şi 
numărul fiilor lu Israil” (PO, 5, 5-6); „printru multe folosuri şi hasne” (PO, 7, 12), 
„O, fericaţi de posnicii şi agiunătorii” (CS, 270, 7);  „măzditorii şi luătorii de mită” 
(VS, mart., 12); „Iară de va sărăci frate-tău ce iaste cu tine şi va slăbi cu mîinele 
lîngă tine, să-l ajuţ pre el ca pre un venetic şi nemearnic şi va trăi frate-tău cu tine” 
(BB, Lev., 25, 35); „să-i slobozească şi să mîntuiască pre ei den nevoe” (CCÎ, 234, 2-
3); „slobozitoriu şi mîntuitoriu” (CCÎ, 142, 3); „să se spăsească şi să se slobozească” 
(CCÎ, 144, 5-6); „să se teamă şi să se înfricoşaze” (CCÎ, 235, 10); „E dereapta 
credinţă creştinească învîrtoşară şi întăriră” (CCÎ, 182, 25-26); „miluire şi 
milostivnicie” (CCÎ, 226, 29); „munca şi chinul” (CCÎ, 150, 17-18); „înălbeaşte 
florile, pre altele ruşaşte, pre altele învineţeaşte, altele mohoreaşte” (CCÎ, 158, 35-
36); „ruşaşte şi mohoraşte” (CCÎ, 192, 11); „a mişelului şi a săracului” (CCÎ, 173, 
21); „Şi-într-acela chip şi obraz sîmt preuţii” (Ieud); „coneţul şi sfîrşitul” (CPLR 
Sind.); „ziditoriul şi tvoreţul”; „iară de războae ce-au fost spre dracul diavolul, de la 
Isaiia văzătoriul de Serafimi sa înţeleagem, cî însuş Domnul Dumnezeul nostru, Isus 

                                                 
6 Vezi şi „să mirară şi să spămîntară” (VS). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 164

Hristos, singur îngloti-se spre toate tăriile drăceşti şi putearile întunearecului surpă” 
(CCÎ, 175, 21-25). 

Tot aici stă şi o pereche frecventă în vechile texte româneşti. Avînd în vedere 
valoarea etimologică a substantivului muncă, dar şi cu care acesta apare de 
nenumărate ori în limba română veche, este evident că în: „vreamea munciei şi 
chinului” avem a face cu un binom sinonimic. Chiar dacă muncă deja cunoaştea 
valoarea actuală în limba veche, el circulînd cu ambele sensuri, ar fi eronat să se 
presupună că, aici, muncă ar semnifica altceva decît ‘chin, trudă’. Nu generează 
nuanţe sau sensuri nici termenii din: „chinuitul şi muncitul” (CCÎ, 226, 18); 
„păcătoşilor aduc muncă şi chin” (CCÎ, 214, 9-11), unde practic, avem a face cu 
repetiţii intensificatoare. Întocmai aceeaşi este şi situaţia binomului „cazne şi 
munci”, pentru care ar fi un efort nerealist acela de a presupune că, aici, primul 
element avea valoarea etimologică ‘învăţătură (dobîndită prin strădanie anevoioasă 
şi prin pedepse)’. Alăturarea şi contextul (este vorba despre ‘tortură’) impun sensul 
‘chin’ pentru ambele forme. 

În aceste cazuri - desigur, în grade foarte apropiate - se poate considera că unul 
dintre cele două elemente este inutil sau redundant din punct de vedere lingvistic, 
adesea chiar stilistic sau retoric. Totuşi, aceste segmente care conţin sinonime totale 
coordonate copulativ arată că, sub presiunea unor tipare lingvistice şi conceptuale 
străine, în limba română se amorsaseră şi se exersau procesele prin care axa 
paradigmatică a limbii se reconfigurează, elementele acesteria trecînd de la 
concurenţa de tip natural la cea de tip cultural, în care poziţiile pe axa paradigmatică 
şi ocurenţele în cea sintagmatică se dobîndesc pe baza capacităţii de a împlini 
propriile valenţe prin claritate, supleţe şi eficienţă în comunicare, aptitudinile proprii 
fiind concordante cu cerinţele şi necesităţile sistemului în actul de comunicare. 

 
Uneori, chiar cînd încearcă, în modul cel mai evident, să facă distincţii, autorul 
român nu face decît să arate că lucrul acesta îl depăşea. Astfel, în CCÎ, 211, 29-30 
apare următoarea definţie: „Boala amu iaste în multă vreame chinuire, iară betejala în 
puţinea vreame e slăbire trupului”, bazată pe durată şi gravitate. E un caz care arată, 
mai curînd, problemele care puteau apărea atunci cînd doi termeni sinonimi, de 
provenienţe diferite, intrau în concurenţă, vorbitorul simţind nevoia de a-i păstra, dar 
fără a avea soluţii de ierarhizare generate de uz. În astfel de cazuri, orice definiţii ale 
vorbitorului, în măsura în care nu constituie simple constatări ale situaţiei din uz, sînt 
imprimate de arbitrar. De altfel, Coresi însuşi notase ceva mai sus: „de va cădea el în 
boală şi betejală rea” (CCÎ, 148, 17-18). 
 

De aceea, credem că observarea situaţiilor acestei categorii evidenţiază faptul 
că, în mod rezonabil, între termenii relaţionaţi în cadrul contextelor ilustrative nu se 
pot face distincţii reale şi eficiente. Efortul de a le căuta ar fi nerealist. Termenii de 
mai sus sînt sinonimi diferenţiaţi doar prin origine, mod de formare, valori dobîndite 
prin uz, context şi eventual, în plan diastratic. Acestor cuvinte nu li se poate atribui 
capacitatea de a se distinge altfel, în primul rînd, întrucît, ei înşişi, nu se distingeau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 165

între ei ca purtători ai unor sensuri, valori şi nuanţe diferite - nici în plan 
paradigmatic, nici în situaţiile concrete de natură să-i pună în relaţii de echivalenţă 
contextuală. Pe de altă parte, incapacitatea lor de a opera şi de a purta distincţii este 
cît se poate de evidentă în cazul în care aceşti termeni, cu istoria şi uzul lor concret, 
ar fi imaginaţi ca îndeplinind un astfel de proces. Emiţătorul sau receptorul nu ar 
putea, practic, să utilizeze aceşti termeni cu valorile lor şi, totodată, să îi pună în 
conjuncţie spre a-i folosi ca creatori, depozitari şi vehicule ale unor distincţii atît de 
fine. Ineficient, un astfel de efort ar depăşi modalităţile prin care uzul limbii îşi 
procură şi cheltuie energia. 

3.2. O formulă precum „Bucuraţi-vă şi vă veseliţi” străbate vechile texte 
religioase, recitîndu-se încă şi în zilele noastre; ar rămîne mult prea pedantă şi 
nerealistă o încercare de a căuta aici o distincţie la nivel de nuanţă semantică, 
susţinîndu-se că formula ar pune în lumină două stări între care traducătorii ar fi 
făcut distincţii fine. Formula este redundantă, ceea ce face ca îndemnul să fie unul 
insistent, motivul pentru care nu se reia unul dintre verbele găsite fiind acela că 
astfel s-ar fi creat o repetiţie supărătoare, pierzîndu-se, totodată, valoarea 
intensificatoare şi persuasivă. 

3.3. În: „Şi cu aceastea cuvinte îngrozi şi înfricoşă pre toţi episcopii” 
alăturarea se produce între doi termeni între care diferenţa se localizează la nivelul 
gradului de intensitate. Mai mult, observînd că termenii stau invers, nu vom putea 
susţine că binomul aprofundează starea emoţională prin insistenţă, cel mult că 
încearcă să o facă mai vastă. Oricît de fină ar fi analiza, însă, factorul cel mai 
important este receptorul căruia i se adresează textul, iar pe seama acestuia nu pot fi 
puse prea multe disponibilităţi analitice. Probabil că nici autorul nu poate fi 
împovărat astfel. De aceea, credem că structura doar încearcă să redea intensitatea 
printr-o succesiune de doi termeni cu sferă comună, diferenţiaţi prin nuanţe pe care, 
practic, autorul textului nu mizează. 

3.4. În: „Că apropiindu-ne cătră acel nevinovat trup şi singe, simtem curăţiţi şi 
lămuriţi pentru pocăinţa păcatelor şi pentru ispoveadanie” (VARL, 46, 37-40) avem a 
face cu un caz tipic în care elementele perechii se află în strînse relaţii de sinonimie, 
atît pe axa paradigmatică, cît şi pe cea sintagmatică. Desigur, sinonimia nefiind 
totală, ele nu sînt permutabile în toate situaţiile în care pot apărea. Cu toate acestea, 
valorile termenilor sînt atît de apropiate încît doar utilizarea lor în anumite poziţii ale 
unor contexte poate genera anumite roluri. Astfel, cel de-al doilea termen - propriu 
enunţurilor în care se vorbeşte despre puritatea unui metal preţios (dar şi a altor 
materii considerate valoroase ori importante, cum ar fi făina de grîu) - poate avea 
aici valoarea unui superlativ, indicînd treapta de desăvîrşire cea mai de sus pe care 
omul o poate atinge în efortul sisific de purificare. Acest uz metaforic şi relaţia 
dintre cei doi termeni sînt curente în textele vechi: „Şi vor fi cei rămaşi cinstiţi mai 
vîrtos decît aurul cel lămurit, şi omul mai mult cinstit va fi decît piatra de sapfir” 
(BB, Is., 13, 12), unde, în ciuda unor greşeli de traducere, ideea de redat era aceea că 
oamenii vor fi mai preţioşi (şi prin raritate) decît aurul fin.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 166

3.5. În: „Niciodată nu încetează vrăjmaşul şi luptătoriul nostru satana să 
spurce cu pîră şi clevete traiurile oamenilor celor buni şi mai mult ale arhiereilor” 
(LEGI Munt., 81, 25-27) atrag atenţia două şiruri. Vrăjmaşul şi luptătoriul sînt, 
practic, sinonime, şi tot astfel stau şi faţă de al treilea termen: satana. Dacă acesta 
din urmă se justifică prin faptul că numeşte - cu numele propriu ei - realitatea 
anterior prezentată printr-un termen definitoriu, deci ar avea valoare de apoziţie, 
primii doi sînt sinonimi în context şi doar intensifică, dar fără a nuanţa7. 

În cazul perechii următoare, lucrurile stau doar parţial astfel, observarea 
acesteia, însă, va permite înţelegerea felului în care se construiau astfel de enunţuri. 
Deşi, în plan paradigmatic, precum şi prin contextele în care puteau apărea pîră şi 
clevete puteau avea valori relativ diferite, în contextul de mai sus, trimit către acelaşi 
proces. În: „Să ştiţi, o, antiohiianilor, că cu strîmbul am pîrît pre Petr! Că acela iaste 
svînt om şi eu l-am clevetit fără de vină!” (VS, 141, 12-13), avem a face cu un enunţ 
în care membrul al doilea reia pe primul, cu o singură precizare (Petru este numit 
„om sfînt”). În rest, reluarea este întocmai, chiar dacă termenii implicaţi diferă: „cu 
strîmbul” / „fără vină”; „am pîrît” / „am clevetit”. În ambele exemple se observă că 
termeni care, luaţi singuri, puteau avea valori particulare, prin faptul că sferele lor 
semantice aveau o porţiune comună, care includea aceleaşi note, precum şi datorită 
faptului că, puteau fi utilizaţi în succesiune contextuală, spre a exprima gradat o 
realitate complexă, această coprezenţă îi putea afecta pînă la a-şi pierde capacitatea 
de a exprima grade succesive, caz în care succesiunea în context genera o intensitate 
echivalentă cu cea a repetiţiei din cazul intensivelor caracteristice limbii ebraice. 

Textul din care provine acest exemplu facilitează o astfel de concluzie întrucît, 
este un text mai degrabă compilat decît tradus, ceea ce înseamnă că autorii îşi 
luaseră oarecari libertăţi, procedeele utilizate fiind deprinse şi puse în act, presiunea 
unei surse fiind mult redusă. 

4. În contextele cu care s-a exemplificat, termenii evidenţiaţi nu au rolul de a 
aduce un plus de informaţie semantică, ci pe acela de a sublinia şi accentua, de a 
intensifica prin repetiţie sinonimică o anumită valoare, purtată de primul termen. 
Faptul acesta este cu atît mai relevant cu cît el se petrece în cadrul unei enumerări, 
aşadar al unei structuri care, prin ea însăşi, deţine valenţe intensive. S-ar putea spune 
că, în astfel de cazuri, o eventuală nuanţă pe care termenul sau termenii cu valoare 
intensificatoare o aduc nu este reţinută decît în măsura în care, în felul acesta, se 
consolidează sugestia intensivă a structurii rezultate.  

Situaţiile precum cele de mai sus se datorează în primul rînd presiunii textului 
străin, o dată ca text de tradus (nu se putea ignora ceea ce era de tradus, chiar dacă 

                                                 
7 Pentru relaţia din epocă dintre aceşti termeni, vezi şi: „se fure de la oamini sveatul sau cu 
lucrul acesta sparge-se-va, e se de la Dumnezeu fure nu-l puteţi sparge acela, doară cumva şi 
lu Dumnezeu luptătoriu afla vă vreţi” (CB, FA, 5, 38-39), acelaşi termen apare şi în CP şi NTB, 
dar nu şi în BB: „de va fi den oameni sfatul acesta au lucrul acesta, să va răsipi. Iară de iaste 
de la Dumnezău, nu veţi putea să-l răsipiţi, ca nu cîndai şi vrăjmaşi lui Dumnezău să vă 
aflaţi”, unde este vorba despre ‘împotrivire’, nu despre ‘luptă’. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 167

sistemul limbii române se afla într-o etapă în care, prin traducere, suferea unele 
torsiuni) şi apoi ca model asimilat şi reproductibil. 

Importantă de studiat este această ultimă situaţie, în care, după ce se ia 
cunoştinţă de existenţa şi posibilitatea adoptării unei structuri, au loc anumite 
procese. 

Procedeul poate servi uneori nuanţării, în felul acesta limpezindu-se sensurile 
printr-o alăturare care are rolul de a delimita. Apariţia sinonimiei explicative (prin 
care traducătorul este aproape forţat să folosească un anumit cuvînt sau doreşte să 
îmbogăţească limba) nu este doar un simplu procedeu de instruire a cititorului, care 
îşi face o imagine asupra sensurilor unui cuvînt prin intermediul celuilalt, pe care se 
presupune că îl cunoaşte. În cazurile aici studiate aceasta poate fi doar o consecinţă, 
neurmărită de către traducător, care doar întîlneşte în textul străin respectiva 
structură.. În fapt, tot mecanismul este pus în mişcare doar pentru a reproduce sau a 
utiliza un procedeu persuasiv prin care se intensifică un element al discursului şi se 
induce la receptor o stare. Alteori, însă, alăturarea operată de către traducător (cazul 
PO, spre exemplu, unde se întîlnesc textul maghiar şi cel latinesc, iar traducătorul nu 
poate renunţa la nici una dintre cele două soluţii), cel care colaţionează în traducerea 
sa două sau mai multe modele. 

Alteori, numai nevoia de expresivitate este cea care impune respectivele 
alăturări (în sensul că se evită astfel structuri şi alăturări care ar face ca textul să fie 
rebarbativ). Dar efortul de evitare a repetiţiei, şi variaţia expresiei semnifică deja că 
sensurile cerute de text în respectivele locuri sînt foarte apropiate. În cazul în care 
procesul de formare a aspectului literar se află într-o etapă care se particularizează 
prin acumularea de forme şi procedee, ceea ce caracterizează sistemul este existenţa 
multor forme între care încă nu s-au creat relaţii stabile, uzuri şi combinaţii relativ 
fixe, aspectul literar nedezvoltînd încă protocoale clare de comunicare şi de 
exprimare. În acest fel este potenţată posibilitatea apariţiei de numeroase structuri în 
cadrul cărora expresia, deşi de multe ori destul de vagă, prezintă numeroase valenţe 
de formare şi semnificare. 

* 
5. Considerațiile asupra dimensiunii retorice inerente textului și discursului 

religios nu pot neglija solidaritatea naturală între cuvînt și faptă. Atît textele sacre, 
considerate ca măsurarii de limbă, de civilizație și de cultură, cît și mai mult sau mai 
puțin bogatele corpusuri textuale și discursive pe care ele, datorită unor necesități 
diverse, le reclamă, le întrețin și le autorizează, sînt mărturii ale condiției 
performative a comunicării religioase. Cuvîntul este menit a se edifica în și prin 
faptă, după cum fapta trebuie să aibă proprietatea de a fi o punere în practică a 
cuvîntului. Retorica religioasă este o retorică mixtă, o retorică întemeiată pe 
conlucrarea între ceea ce se spune (gr. legomena) și ceea ce se face (gr. drōmena)8.  

                                                 
8 Dowden, Ken, „Rhetoric and Religion”, în Worthington, Ian (ed.), A Companion to Greek 
Rhetoric, Blackwell Publishing, 2007, p. 320-333. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 168

Considerată din perspectivă semiotică, trăsătura comună a actelor de 
comunicare prin care se manifestă desfășurarea plenară a vieții religioase este natura 
lor ritualică. Specificul comunicării religioase derivă dintr-o tradiție de întrebuințare 
a semnelor, tradiție complex formalizată și actualizată, ceea ce, din unghi retoric, 
presupune existența unor mijloace, tehnici și strategii de desfășurare optimă și 
eficientă a comunicării. În consecință, studiul retoric al resurselor de limbaj prin care 
se edifică un act de comunicare religioasă precum și explorarea modalităților prin 
care respectivele resurse sînt valorificate pentru a conserva și dezvolta forme și 
conținuturi menite să exprime idei, credințe și practici religioase se cuvine să aibă în 
vedere, între altele: 

a) cadrul și protagoniștii, 
b) intenția comunicării, 
c) alcătuirea acesteia, 
d) potențialul ei persuasiv și  
e) efectele directe și indirecte pe care ea le dezvoltă. 
6. Creștinismul a moștenit și a întreținut o tradiție retorică participativă9. 

Moștenirea iudaică și cea greco-latină au contribuit în chip diferit, dar consistent la 
închegarea, dezvoltarea și rafinarea unor tipare retorice întemeiate, la origine, pe 
rugăciune și pe citirea și comentarea Scripturii. Actul de a transmite învățătura sacră 
prin viu grai, prin apostolat, este, în raport cu tradiția iudaică, o inovație: „Hristos”, 
observă James Murphy, „a introdus un element retoric inexistent pînă atunci în 
istoria umanității, anume dispoziția ca discipolii să-i răspîndească ideile prin viu 
grai”. Pe fondul distincției între ‘a predica’ și ‘a învăța’, distincție respectată și 
practicată în ars praedicandi din vremea lui Iisus, modelele retorice creștine 
(catehetic și omiletic, mai ales) fondate pe autoritatea Scripturii și întărite de 
autoritatea cuvîntului lui Hristos au presupus de la început, și predicile hristice o 
dovedesc fără tăgadă, o împletire între hermeneutică și exortație10, iar o astfel de 
legătură între ceea ce se adresează minții și ceea ce se adresează inimii a determinat 
de la început crearea, respectarea și conservarea unor cadre discursive potente.  

Ca discursuri cu rol capital în răspîndirea creștinismului, actul de a predica și 
actul exegetic reflectă bazele tradiției retorice participative. Ca metadiscurs cu rol 
principal în problematizarea logosului sacru, discursul religios are ca reper 
Scriptura, considerată ca sursă de autoritate și izvor de argumente absolute, 
apodictice. În consecință, astfel de acte de comunicare religioasă nu se pot desfășura 
în afara cadrelor care le legitimează identitatea religioasă și eficiența retorică. 

În termenii retoricii din Antichitatea greco-latină, cuvîntul de învățătură 
religioasă pune în lumină conjuncția între logos (ceea ce se problematizează), ethos 
(autoritatea retorului) și pathos (poziția față de problemă și distanța față de 
                                                 
9 Murphy, James J., Rhetoric in the Middle Ages. A History of the Rhetorical Theory from 
Saint Augustine to the Rennaisance, Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 
Tempe Arizona, 2001 [1974], p. 273. 
10 Murphy, James J., op. cit., p. 278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 169

autoritatea retorului)11. Nu este, așadar, lipsit de importanță faptul că în predicile 
hristice se insistă asupra ideii că Divinitatea se face simțită în tot ceea ce ne 
înconjoară, că ființa umană poate ajunge să afle ceva despre Dumnezeu, dacă omul 
ia aminte la felul de a fi al lumii fenomenale12. Această idee esențială dovedește că 
intenția de comunicare care animă și hrănește energiile discursului este aceea de a 
interacționa cu membrii comunității creștine, spre a le induce o mentalitate și spre a 
le dezvolta orizonturi noi de înțelegere și de comportament. Într-o perioadă în care 
discursul era, de regulă, configurat prin forța de convingere a oratorului, luminînd 
cel mai adesea autoritatea, cunoștințele, valorile și talentul acestuia de a cuvînta, 
predicile hristice poartă însemnele retorice ale orientării asupra unui auditoriu. 
Această schimbare de perspectivă asupra actului de cuvînta, dinspre EU spre TU/VOI, 
va deveni, mai apoi, prin misiunile apostolice și prin activitatea cultural-religioasă a 
marilor spirite ale creștinătății, trăsătura definitorie a procesului de comunicare prin 
care s-a asigurat răspîndirea Scripturii. 

7. Prin situarea (spirituală) a receptorului în centrul de greutate al actului de 
comunicare religioasă se dezvoltă cîteva consecințe retorice remarcabile. 

În primul rînd, comunicarea devine coalescentă. Negocierea distanței retorice 
dintre indivizi nu se mai realizează numaidecît prin depășirea unor obstacole, reale 
sau presupuse, care stau între transmițător și receptori, ci mai degrabă prin 
potențarea unei poziții comune pe care protagoniștii actului de comunicare o 
împărtășesc. Astfel, energia consumată pentru a cuceri mințile și inimile 
receptorilor, pornindu-se de la premisa existenței unor deosebiri între EU și TU/VOI, 
este convertită în energie generată de contopirea celor două categorii de atitudini 
spirituale, cea de transmițător și cea de receptor, ceea ce face ca lianturile între 
personalitatea agentului discursiv și perspectivele receptorilor să devină mai 
pregnante și mai semnificative decît eventualele discontinuități. Astfel, intențiile de 
comunicare ale transmițătorului fuzionează, cel puțin în principiu, cu trăirile vii ale 
receptorilor. De exemplu, epistolele pauline sînt exemplare în a sublinia grija 
predicatorului față de beneficiile spirituale ale ascultătorilor, nu față de succesul său 
la public13. Oratorul creștin se află în slujba auditoriului iar autoritatea și 
credibilitatea sa derivă din însăși misiunea de a face cunoscută puterea cuvîntului lui 
Dumnezeu. 

În al doilea rînd, relația participativă, de comuniune, în care se înscriu 
protagoniștii unui act de comunicare religioasă determină o desfășurare distinctă a 
procesului persuasiv. Dată fiind natura extraordinară a logosului problematizat, 

                                                 
11 Pentru descrierea logosului ca problematizare și a ethosului ca expresie a umanității 
împărtășite, a se vedea Michel Meyer, Principia Rhetorica. Teoria generală a argumentării, 
ediție românească de Aurelia Stoica și Constantin Sălăvăstru, Editura Universității 
„Alexandru Ioan Cuza” din Iași, 2010, capitolul „Ethos, logos, pathos în interacțiunea 
retorică”, p. 203-251. 
12 Murphy, James J., op. cit., p. 279. 
13 Murphy, James J., op. cit., p. 282. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 170

cuvîntul lui Dumnezeu, logos revelat, precum și autoritatea Scripturii, considerată ca 
pivot argumentativ și ilustrativ a cărui autoritate sacră nu comportă un probatoriu 
faptic, interpretat pe bazele, fie ele și cele mai înalte, ale înțelepciunii și iscusinței 
omenești14, persuasiunea este o rezultantă a coalescenței între ethos și pathos. Ca 
expresie profundă a unei umanități împărtășite și ca principiu de autoritate din care 
se degajă forța de convingere15, ethosul agentului discursiv se proiectează în 
reacțiile, trăirile și comportamentele receptorilor, cu care, de altfel, intră în rezonanță 
și pe care le animă. Ca resort performativ, ca forță ce pune în mișcare ființa, ethosul 
își caută sau dezvoltă, ca într-un cuplu de forțe, o altă forță care să-i fie aidoma, 
totuși deosebită. Acesta este pathosul. Spre a funcționa în chip armonios, rațiunea și 
caracterul află în pasiune un corepodent de egală intensitate. 

Tehnica esențială de echilibrare a celor trei forțe persuasive este recursul la 
energiile cognitive, volitive și afective ale auditoriului. Acest proces este mai mereu 
prezent între recomandările unor autori de manuale de retorică sacră16, în care se 
subliniază că, pentru a rezona cu auditoriul său, retorul trebuie a) să ia contact cu 
posibilitățile intelectuale și emoționale ale auditoriului, b) să și le asume în chip 
profund și c) să le valorifice cu pricepere. În relația cu receptorii săi, un transmițător 
experimentat este atît proiectiv, intuind, anticipînd gama de trăiri ale ascultătorilor 
cît și efectiv, potrivindu-și cuvîntul și gestul cu reacțiile acestora. Prin predică mai 
ales, oratorul creștin este un iconom de pasiuni, iar blamul17 și lauda18, ca evidențe 

                                                 
14 Merită amintită, în acest sens, deosebirea de finalitate pe care apostolul Pavel (1 Corinteni, 
4,5) o face între cuvîntarea meșteșugită retoric și punerea cuvîntului omenesc în slujba 
logosului divin: „Și cuvântul meu și propovăduirea mea nu stăteau în cuvântări 
de’nduplecare ale înțelepciunii omenești, ci în arătarea Duhului și a puterii, pentru ca 
credința voastră să nu fie întru înțelepciunea oamenilor, ci întru puterea lui Dumnezeu”, 
Biblia, trad. Anania, Editura Renașterea, Cluj-Napoca, 2009: 1641. 
15 Meyer, Michel, op. cit., p. 204-206. 
16 MacNamara, Thomas, Sacred Rhetoric, Or, The Art of Rhetoric As Applied to the 
Preaching of the Word of God, Benziger Brothers, New York, Cincinnati and St. Louis, 
1882, p. 64. 
17 Spre exemplificare, merită redată o secvență dintr-unul din cuvintele de învățătură ale 
mitropolitului Antim Ivireanul, în care intensitatea blamului se dezvoltă prin amplificare, 
strategie retorică prin care, grație meșteșugului îmbinării de procedee (repetiția anaforică și 
enumerația), se dezvoltă o geometrie discursivă ale cărei simetrii microdiscursive reliefează 
o etopee, figură retorică de insistență asupra caracterului și care pune în lumină ethosul 
predicatorului: „Nu spunem că ținem bălaurul cel cu 7 capete, zavistiia, încuibat în inimile 
noastre, de ne roade totdeauna ficații, ca rugina pre fier și ca cariul pre lemn, ce zicem că n-
am făcut nimănui nici un rău.  
Nu spunem strîmbătățile ce facem totdeauna, clevetirile, voile veghiiate, fățăriile, 
mozaviriile, vînzările și pîrăle ce facem unul altuia, ca să-l surpăm din cinstea lui, ce zicem: 
am face milă, ce nu ne dă îndemînă, că avem nevoi multe și dări și avem casă grea și copilaș 
ca-n gloată și oameni mulți carii se ocrotesc pre lîngă noi.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 171

ale ethosului și pathosului, sînt fețele retorice ale punerii în slujba intereselor 
spirituale ale auditoriului. Nu este deci nepotrivit de arătat că, spre deosebire de 
categoriile de discurs în care desfășurările argumentative sînt însuflețite de un 
principiu al raționalității intelective19, discursul religios, în formele sale elevate, are 
o structură discursivă dezvoltată pe un eșafodaj retoric mai cu seamă etic și 
emoțional. Convingerea nu mai derivă exclusiv din înlănțuirea de raționamente, 
pentru că membrii comunității religioase împărtășesc deja un ansamblu de credințe 
religioase, ci rezultă din priceperea cu care cel ce are cuvîntul știe să inducă sau să 
conducă o interpretare autorizată și să impună o învățătură cu potențial performativ, 
explorînd cu subtilitate moravurile și pasiunile colectivității în slujba căreia se află. 

                                                                                                                              
Nu spunem că credem minciunile slugilor noastre mai vîrtos decît adevărul celui ce să 
năpăstuiaște, carele, de s-ar și jura, nu-l crédem, nici îi facem dreptate, ci-l pedepsim cu atîta 
cruzime de inimă cît de am putea l-am stinge și de pre fața pămîntului; ce zicem că fiind în 
valurile lumii nu putem să ne căutăm de suflet, / ci dăm cîte un sărindari, iară din jafuri, iar 
din nedreaptă agoniseală.  
Nu spunem că pe carele îl vedem că jăfuiaște și pradă și căznéște pre săraci, îl lăudăm și-i 
zicem că iaste om înțelept, îi ajunge mintea la toate și iaste vrédnic și face dreptăți, iar pre 
carele îl vedem că nu să améstecă într-acélia îl facem blestemat, mojic și nevrédnic și cum că 
nu-i ajunge mintea să facă judecăți și dreptate (...). Și pentru ca să nu mai lungesc cu vorba, 
toate răutățile cîte facem avem vréme și mijloace ca acélia de le săvîrșim după pohta inimii 
noastre, iar pentru céle sufletești nu putem afla vréme.”; Antim Ivireanul, „Cuvînt de 
învățătură la Dumineca Florilor”, în Opere, ediție de Gabriel Ștrempel, Editura Minerva, 
București, 1972, p. 95-96. 
18 Și blamul, și lauda se pot dezvolta atît prin etopee, cît și prin patopee, figură retorică de 
insistență asupra stărilor sufletești. Ca exemplu poate fi amintită o secvență în care strategia 
amplificării, conturată tot prin repetiție și enumerație, urmărește călăuzirea auditoriului către 
punctul emoțional cel mai înalt, evlavia. Astfel, portretizarea în cheie hiperbolică se însoțește 
cu notele unei sensibilității umane crescînde, iar razele acesteia luminează și pun în valoare 
arta unei icoane pictată în cuvinte: „Astăzi se minunează toate puterile cerești, zicînd una 
către alta: cine iaste aceasta ce să sue din pustiiu, adecă de pre pămînt la ceriu ? Cine iaste 
aceasta caré să ivéște ca zorile, frumoasă ca luna și aleasă, ca soarele ? Cine iaste aceasta ce 
să sue de pre pămînt în ceriu, albă, înflorită, întru caré hulă nu iaste ? Rădicaț porțile voastre, 
zic cétele cele/ îngerești, una cătră alta și cu cîntări de laudă priimiț pre împărăteasa ceriului 
și a pămîntului, caré vine să lăcuiască den a dreapta împăratului Dumnezeu, cu îmbrăcăminte 
cu aur îmbrăcată, împistrită, după cum zice David, căci aceasta iaste céia ce au împăcat ceriul 
cu pămîntul și pre Dumnezeu cu omul. Aceasta iaste bucuriia celor celor drepți și nădéjdia 
celor păcătoși. 
Pre aceasta, dară și noi, cu toții trebue cu dragoste, cu cucerie, cu inimă curată și cu cîntări de 
laudă să o cîntăm și să o lăudăm, ca pre o Maică a lui Dumnezeu și cu bucurie sufletească să 
prăznuim adormirea ei.”, Antim Ivireanul, „Cazanie la Adormirea Preasfintei Născătoarei de 
Dumnezeu”, op. cit., p. 21. 
19 Pentru o sinteză asupra distincției raționament intelectiv – raționament afectiv, se poate 
consulta Constantin Sălăvăstru, Mic tratat de oratorie, Editura Universității „Alexandru Ioan 
Cuza”, Iași, 2010, p. 244 și urm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 172

De asemenea, este important să se observe că în relația participativă în care se 
înscriu protagoniștii actului de comunicare religioasă, agentul discursiv este învestit 
cu autoritate de către o instanță superioară (ecleziastică, sacră), ceea ce face ca 
desfășurarea actului de comunicare să se realizeze în cadre bine organizate și clar 
formalizate. 

În al treilea rînd, dacă se ține seamă de faptul că discursul religios este, la 
origine, un act comentativ prin care logosul revelat este interpretat, problematizat cu 
scopul a deschide și de a statornici, în planul vieții cotidiene, căi de urmat de către 
membrii comunității creștine, organizarea unui asemenea tip de (meta)discurs 
reflectă, pe de o parte, potența de semnificare, circulația și forța retorică a unităților 
și structurilor de limbaj aparținînd textului sacru20, considerat ca generator de 
autoritate și tezaur de învățătură, și, pe de altă parte, capacitatea protagoniștilor, 
transmițător și receptori, de a da crez textului sacru și de a-i pune în practică 
înțelesurile și învățăturile, ceea echivalează cu dezvoltarea, prin actul discursiv, a 
unei dimensiuni performative a Scripturii. Prin urmare, organizarea discursului 
implică, mai cu seamă în cazul predicilor, existența unor momente distincte care, la 
rigoare, pot fi subsumate părților de discurs, după cum sînt ele stabilite încă din 
retorica antică (exordium, propozițiune, diviziune, narațiune, argumentație, 
perorație). Astfel, dacă în prima parte a cuvîntării e de așteptat ca receptorul să ia 
contact cu un moment constatativ sau rezumativ, în care se creează și se fixează 
cadrul comentativ, o a doua parte a cuvîntului de învățătură este reprezentată de 
momentul interpretativ, în care se explică și se problematizează însemnătatea 
subiectului (temei), cu insistență asupra aspectelor-cheie pe care emițătorul urmează 
a le exploata în cele ce urmează, iar o a treia parte este constituită de momentul 
evaluativ, moment de caracterizare prin intermediul căruia transmițătorul leagă 
înțelesurile și învățăturile textului sacru de realitățile materiale și spirituale ale 
comunității religioase pe care o slujește. În sfîrșit, nu poate lipsi momentul 
performativ, în care apar îndemnurile de a pune în practică înțelesurile și învățăturile 
tocmai primite. Tipice pentru o asemenea desfășurare a procesului persuasiv al cărui 
început este Scriptura și al cărui sfîrșit este îndemnul de a urma litera și spiritul 
Scripturii sînt, de pildă, unele din cuvintele de învățătură ale diaconului Coresi: 
„(Evanghelie) Cine de voi grijindŭ, putèa-va adauge crescutulŭ său de un cotŭ ? // 
(Tâlcu) Că arată amu Hristosŭ, că trupulŭ ce creaște, nu de-n hrană creaște, ce cu 
tocmeala lui și dulceața-i. Nici poate cineva să-șŭ adaugă crescutulŭ trupului, nici de 
hrană să-lŭ grijască, ce numai Dumnezeu întru ei să ne se pare să lucreaze toate; și 
cumŭ va, așa să săvârșaște. Că cui câtu i-e datŭ parte dela Dumnezeu, nimea nu o 
poate să adaugă sau să scază. Că nu mâncarea multă creaște trupulŭ, ce și 
neputinciosŭ mai vârtosu face-lŭ. De iaste amu de o zi greu a te griji și rău, dară 
                                                 
20 Pentru o descriere detaliată și bogat exemplificată a structurilor stilistice și procedeelor 
retorice existente în Bible se poate consulta cu mult folos lucrarea de referință a lui E. W. 
Bullinger, Figures of Speech in the Bible: Explained and Illustrated, Lodon, Messrs. Eyre & 
Spottiswoode, New York, Messrs. E. & J. B. Young & Co., 1898, 1104 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 173

cumŭ amu de mai multe să nu fie cu greu ? Adevărŭ amu cu reale și boale și cu trude 
și chinure împlute-sŭ aceale zile. Așijderea amu de te și grijești, ome, și să și 
socotești, nemică nu veri face, deaca nu va vrea Dumnezeu. Că amu în deșertu te 
muncești și te sfărâmi pre tine mai multŭ, întru neputințe și în necuviințe răsipindu-ți 
viața ta !” (CCÎ, 220, 29-37; 221, 1-7). Înlănțuirea secvențelor21 are ca rezultat o 
gradare persuasivă. În contextul amintit, gradul cel mai înalt de accentuare este 
reflectat în discurs prin mărcile stilulului direct (persoana a doua a pronumelor și 
verbelor, vocativul). Totodată, mărcile respective ilustrează nu doar natura orală și 
participativă a cuvîntului de învățătură, ci și autoritatea cu care transmițătorul este 
învestit și pe care el o pune în acțiune discursivă. Pentru a asigura eficiența 
momentului performativ, discursul religios include mai multe categorii de elemente 
de redundanță, unele mai importante decât altele. De pildă, dacă reluarea ideii că 
trupul nu se întreține doar cu hrană materială fixează tema discursivă, îi 
consolidează eficiența retorică și îi amplifică puterea de semnificare, dacă recursul la 
construcții precum „te muncești și sfărâmi” sau „întru neputințe și în necuviințe”, 
pot fi interpretate ca procedee de insistență și de amplificare menite să accentueze 
forța de propagare a cuvîntului evanghelic și validitatea învățăturilor predicatorului 
(„nemică nu veri face, deaca nu va vrea Dumnezeu”), dublete și perechi22 precum 
„trude și chinure” și „reale și boale” apar ca suprareliefări, nefiind foarte limpede 
dacă ele reclamă necesitatea realizării de distincții conceptuale, dacă sensurile 
constituenților pretind noi configurări ale sferelor noționale sau dacă, pur și simplu, 
ele trădează neputințe, ambiguități sau forțări ale uzului. 

8. O altă consecință notabilă a desfășurării discursului religios creștin sub 
imperiul autorității Scripturii și al tradiției pe care transmițătorul, în calitate de 
predicator sau de exeget, și-o asumă și o împlinește conform unor forme, cadre și 

                                                 
21 Secvența constatativă este, în acest caz, o reluare a textului evanghelic și îndeplinește 
funcția de a puncta importanța temei: [(Evanghelie) Cine de voi grijindŭ, putèa-va adauge 
crescutulŭ său de un cotŭ ? // (Tâlcu) Că arată amu Hristosŭ, că trupulŭ ce creaște, nu de-n 
hrană creaște, ce cu tocmeala lui și dulceața-i.]. Secvența interpretativă (comentariul) 
consolidează aspectul tematic problematizat: [Nici poate cineva să-șŭ adaugă crescutulŭ 
trupului, nici de hrană să-lŭ grijască, ce numai Dumnezeu întru ei să ne se pare să lucreaze 
toate; și cumŭ va, așa să săvârșaște. Că cui câtu i-e datŭ parte dela Dumnezeu, nimea nu o 
poate să adaugă sau să scază.]. Secvența evaluativă (aprecierea) favorizează trecerea dinspre 
text către nevoile spirituale ale auditoriului: [Că nu mâncarea multă creaște trupulŭ, ce și 
neputinciosŭ mai vârtosu face-lŭ. De iaste amu de o zi greu a te griji și rău, dară cumŭ amu 
de mai multe să nu fie cu greu ? Adevărŭ amu cu reale și boale și cu trude și chinure împlute-
sŭ aceale zile.]. Secvența performativă (îndemnul) insistă asupra punerii în practică a 
cuvîntului evanghelic: [Așijderea amu de te și grijești, ome, și să și socotești, nemică nu veri 
face, deaca nu va vrea Dumnezeu. Că amu în deșertu te muncești și te sfărâmi pre tine mai 
multŭ, întru neputințe și în necuviințe răsipindu-ți viața ta !”]. 
22 Aceste realizări mai sînt numite și formule gemene sau dublete cu și. Întrebuințate cu 
chibzuință, ele pot îmbunătăți randamentul expresiv al unor figuri precum hendiada, 
oximoronul, tautologia ș.a. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 174

uzanțe preexistente actului său de comunicare este raportul între constrângerile și 
libertățile de limbaj pe care vorbitorul le poate valorifica. Altfel spus, relația dintre 
limitele și posibilitățile de limbaj guvernează competența și performanța 
comunicativă a transmițătorului precum și efectele actului său de comunicare asupra 
unor categorii de receptori. Mai importante decât libertățile par a fi constrângerile. 
Sub presiunea structurilor și tiparelor de limbaj durabil și sistematic utilizate - fie că 
este vorba despre textul sacru, fie că este vorba despre corpusurile textuale și 
discursive pe care Scriptura le întreține - actul discursiv se desfășoară ca act 
comunicativ secund, fidel cel mai adesea formelor și conținuturilor care l-au generat. 
Fidelitatea se poate manifesta pînă într-acolo încît personalitatea agentului discursiv 
se conformează pînă la a reproduce litera și spiritul modelelor autorizate. Asemenea 
marilor creatori de artă, marii retori creștini nu se desprind de spiritualitatea în sînul 
căreia își desfășoară activitatea, ci o împlinesc și o îmbogățesc.  

9. Fiecare din operațiile retorice23 care probează natura intertextuală a 
discursului religios creștin și calitatea acestuia de act secund în raport cu prototipul 
reprezentat de textul sacru permite evaluarea gradului de fidelitate a demersului 
comunicativ religios care are ca reper Scriptura.  

Spre exemplu, Biblia cuprinde un inventar abundent de figuri retorice 
întemeiate pe operația de adăugare (aditio)24. Inventarul indică bogăția de procedee 

                                                 
23 Este vorba despre adăugare, suprimare, substituire și permutare. Pentru detalii, a se vedea, 
Quintilian, Arta oratorică, Editura Minerva, București, 1974, vol. I, I.5, 6, p. 51; I.5, 38-41, 
p. 61-62. 
24 Conform tipologiei adoptate de Bullinger, există, pe de o parte, figurile care afectează 
forma unităților lingvistice și, pe de altă parte, figurile care presupun o modificare de 
conținut. 
În categoria figurilor care afectează forma sînt incluse: 
1) repetiția de litere și de silabe, cu subtipurile:  

a) repetiție care afectează aceleași litere: aliterația, homeoteleutonul, homeoptotonul, 
asonanța; 

b) repetiție care afectează litere diferite: acrostihul; 
2) repetiția aceluiași cuvînt, cu subtipurile: 

a) repetiție cu același sens: epizeuxa, anafora, epanalepsa, polisindetonul, paradiastola, 
epistrofa, epanadiploza, anadiploza, climaxul, poliptota etc. 

b) repetiție, dar cu sens diferit: antanaclaza, ploca, silepsa;  
3) repetiția unor cuvinte diferite, cu subtipurile: 

a) în aceeași ordine sintactică și cu același sens: simploca; 
b) în altă ordine sintactică, dar cu același sens: epanoda, antimetabola;   
c) cu sonoritate asemănătoare, dar cu sensuri diferite: parigmenonul, paronomaza, 

parecheza; 
d) cu sonoritate diferită, dar cu sens asemănător: sinonimia, repetiția negativă; 

4) Repetiția de propoziții și fraze: cicloidele, refrenul, repetiția combinată, epibola, sinanteza; 
5) Repetiția subiectului: paralelismul, corespondența; 

În categoria figurilor care afectează înțelesul sînt cuprinse: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 175

pe care Scriptura le cuprinde și la care un transmițător, fie acesta traducător, exeget 
religios sau predicator, poate recurge prin imitație, adică prin reproducerea tiparelor 
de limbaj ale textului sacru, prin inovație, adică prin conștientizarea, asumarea și 
exploatarea mecanismelor comunicative datorită cărora figurile dezvoltă efecte în 
planul receptării, sau prin amîndouă. Dacă polul reprezentat de imitație oglindește 
abilitatea individului de a reda, într-un act secund de comunicare, formele și 
conținuturile textului canonic, polul reprezentat de inovație reflectă competența sa, 
concretizată în distanța de formulare luată față de canon. Ca precursor al inovației, 
imitația asigură un grad înalt de fidelitate față de model(e), în ciuda riscului de a 
pune în circulație o comunicare în care redundanța ajunge, în unele situații, să 
oblitereze mizele retorice ale comunicării. De altfel, redundanța se manifestă atît de 
intim și de cuprinzător în faptele de limbaj încît realizările diverse și complexe ale 
fenomenului la toate nivelele de limbă pot dezvolta, din punct de vedere retoric, 
multiple consecințe pozitive și negative. 

Efectele pozitive pot fi remarcate dacă, de exemplu, cineva recurge cu 
pricepere la procedee de amplificare pentru a întări o idee sau un argument, pentru a 
accentua semnificația unor constituenți ai enunțului, pentru a sublinia detalii în chip 
convingător etc. O figură de insistență cantitativă25 precum polisindetonul este un 
procedeu de amplificare prin care se multiplică elementele alcătuitoare ale frazei, 
insistîndu-se asupra fiecăruia26 dintre ele, pentru a le conferi caracter distinctiv și 
forță de sugestie. Unele din ilustrările cuprinse în secțiunea 1. cît și exemple din alte 
texte de dinainte de mijlocul veacului al XVIII-lea, precum Letopisețul lui 
Neculce27, demonstrează atît stabilitatea și prestigiul structurilor expresiv-persuasive 
ale textelor religioase cît și capacitatea vechilor cărturari familiarizați cu modelele 
retorice ale Scripturii și ale vechilor tipărituri religioase de a folosi un asemenea 
tipar retoric ca vas în care toarnă conținuturile limbii populare, resursele comunicării 
verbale orale întîlnindu-se astfel cu formele modelelor culte ale scrisului religios: 
„Care mai pe urmă viț vidè la ce au vinit cinstea lui Meneh pe boieri. Că vinul cel 
                                                                                                                              
1) figurile de reluare: prozapodoza, epidiegeza, epexegeza, epimona, hermeneia, batologia; 
2) figurile de amplificare: pleonasmul, perifraza, hiperbola, anabaza, catabaza, distribuția, 
enumerația, rezumarea, expansiunea, epitetul, combinația, definiția;  
3) figurile de descriere: hipotipoza, prosopografia, portretul, caracterizarea, etopeea, 
patopeea, mimesisul, topografia, cronografia, peristasul, protimisisul;  
4) figurile de concluzie: judecata, epitaza, exclamația, justificarea, calificarea, exemplul, 
rezumarea concluzivă;  
5) figurile de intercalare: paranteza, continuarea, parembola, hipotimia, anereza etc.;  
6) figurile de raționament: paradiegeza, suspansul, paralipsa, circumducția, insinuarea, 
afirmația, asteismul. 
25 Dragomirescu, Gh. N., Dicționarul figurilor de stil, Editura Științifică, București, 1995, p. 
240. 
26 Fontanier, Pierre, Figurile limbajului, Editura Univers, București, 1977, p. 310. 
27 Neculce, Ion, Letopisețul Țării Moldovei, Editura Litera Internațional, Chișinău-București, 
2001, p. 346. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 176

ungurescu dulce s-au făcut venin amar, și rîsul plînsu, și voia ce bună groază și 
frică, și oh, oh, oh!, și bogăția sărăcie și lipsă și blăstăm și osindă vecinică, neuitată 
și neînchegată”. Discursul cronicăresc mai evidențiază și faptul că relația între 
imitație și inovație este de factură dinamică. Deși rămîne fidel modelului retoric cult, 
cronicarul inovează în planul selecției resurselor de limbaj pe care le fructifică 
pentru a se exprima, fapt ce întărește afirmația lui Quintilian, potrivit căruia „arta 
constă în mare parte în imitare”28. 

Efectele negative ale redundanței pot fi observate dacă se iau în considerare 
ceea ce retoricienii consideră a fi defecte stilistice ale comunicării verbale. Lipsa de 
naturalețe în exprimare, ambiguitatea, prolixitatea, inadecvarea și alte categorii de 
slăbiciuni textuale și discursive pot fi considerate manifestări ale unor dezechilibre 
comunicative, în condițiile în care ele semnalează denaturarea raportului de inversă 
proporționalitate dintre cantitatea de informație transmisă și gradul de redundanță 
comunicativă. Exemplele analizate în secțiunea 3. oglindesc cîteva din consecințele 
dezechilibrului între cantitatea de informație și gradul de redundanță, în condițiile în 
care nici individul (traducător, exeget, predicator), nici stadiul cultural al limbii pe 
care el o întrebuințează nu au dobîndit încă o capacitate superioară de discriminare. 
Tipice pentru efortul de a re-produce cît mai bine cu putință forme și conținuturi 
considerate canonice, în ciuda riscului ca excesul de redundanță să fie mai pregnant 
decît eventualele delimitări conceptuale și disocieri semantice, rămîn perechi 
gemene precum „muncă și chin”, „groază și frică”, „bucurie și veselie”, pe care 
vechiul scris românesc le conservă cu statornicie, în ciuda ambiguității sau 
caracterului superfluu al unor astfel de alăturări semantice. Astfel de exemple nu fac 
decît să întărească ideea că presiunile și constrîngerile modelelor urmate sînt mai 
puternice decît libertățile de limbaj. 

La Coresi, de pildă, binomul „muncă și chin” este recurent și redundant (cf. 
supra 3.1.). La origine, el pare a corespunde unei intenții retorice, insistența prin 
amplificare, după cum se observă într-un enunț de tipul „Să auzimŭ Domnulŭ 
Dumnezeulŭ nostru, cumŭ de munca lui grăiaște cătră ai săi ucenini și apostolilorŭ, 
de chinŭ și de muncă ce vrea să ia elŭ pentru toată lumea;” (CCÎ, 88, 13-15). 
Relația de echipolență semantică între chin și muncă rezultă și din contexte precum 
„și să ne-ară munci în toate chinurele cealea realele, pentru dumnezeiasca credință, 
iară noi de acealea să nu ne întristămŭ, ce mai vârtosŭ să ne bucurămŭ” (CCÎ, 120, 
17-19). Ca figură retorică, sinonimia este un procedeu de intensificare emfatică prin 
amplificare. Reliefarea prin reluarea conținutului semantic poate avea calitatea de a 
atrage atenția și de a impresiona, însă gradul maxim de redundanță pe care această 
figură îl dezvoltă face ca ea să fie, de obicei, imbricată în structuri sintactice mai 
ample și în figuri retorice mai complexe (anafora, polisindetonul, asindetonul etc.), 
menite să echilibreze raportul cu volumul de informație transmisă. Totuși textul 
coresian (CCÎ) abundă și în alte figuri cu grad maxim de redundanță semantică, 

                                                 
28 Quintilian, op. cit, vol. III, p. 191. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 177

menite să dezvolte emfaza de înțeles, precum poliptotonul: „Că iaste rău cine se va 
munci acicea, ce va fi acolo rău cine se va munci într’aceaia muncă a veacului” 
(CCÎ, 149, 29-310, „ce întru ea socoti să se muncească, și cu a lui muncă să 
omorască moartea, și morții să învie cu învierea lui ceaia den moarte” (CCÎ, 184, 5-
7), „ce chinŭ au a se chinui oamenii carei vorŭ fi suptŭ ei !?” (CCÎ, 218, 6-7), ceea 
ce permite validarea observației că limba și individul nu se ridicaseră încă la 
suplețea retorică a modelelor întîlnite în textul sacru și în alte surse culte. 

Mai interesant este că slăbiciunile discursive ale înaintașilor pot conferi forță 
retorică și vervă stilistică limbii urmașilor, fapt ce arată că preeminența modelelor 
este decisivă în articularea unor pattern-uri textuale și discursive ulterioare. Peste 
timp, retorica redundant-imitativă a Cuvintelor coresiene intră în rezonanță cu fraza 
de cadență bisericească a lui Grigore Ureche29 („cu gréle munci i-au muncitu, mai 
apoi le-au tăiat și capetile”) și cu ornamentul baroc al traducerilor de aur din veacul 
al XVII-lea30 („Așijderea iar ne aduce aminte și ne spune Scriptura și de înfricoșatul 
și adâncul iad și de muncile céle cumplite și de tartarul cel réce și gheena focului cea 
nestinsă și de întunérecul cel osebit și viermii cei neadormiți și scrâșnirea dinților și 
de alte munci multe, réle, cumplite și amară.”). 

În sfîrșit, procesul de aculturație prin care textul și discursul religios devin 
bunuri ale unei comunități determină transmutații lingvistice și retorice care, în 
esență, se constituie în mărturii ale importanței capitale pe care modelele de limbă și 
de stil le au în edificarea normei literare. Exemplele invocate și analizate în 
secțiunea 2. oferă o imagine, fie și parțială, a prefacerilor de expresie și de conținut 
prin care iau naștere, în trecerea de la o civilizație la alta și de la un idiom la altul, 
forme și sensuri în jurul cărora se articulează, mai apoi, o conștiință culturală și o 
limbă de cultură.  

Exemple elocvente de transfer de autoritate și de efect discursiv dinspre 
scrierile religioase înspre scrierile cronicărești pot fi regăsite în Letopisețul lui 
Grigore Ureche, semn că limba cultă laică începuse a crește sub umbrarul 
proteguitor și măreț al scrierilor religioase. Astfel, portretul sumbru al lui Aron-vodă 
poartă pecetea inconfundabilă a echipolențelor biblice („Pe boieri pentru avuție îi 
omora, jupânésile le siliia și domnind, nu alta, ci ciudese și minuni făcea.”31), 
atmosfera în care se lasă învăluite întîmplările amintește adesea de patopeea sacră 
(„Și multă bucurie și veselie era tuturora, că toți îl iubiia ca pre un părinte al său și 
era bucuroși toți de venirea lui”32), iar interpolările sînt împodobite cu veșmintele 
predicii („Iani, de s-ar învăța cei mari de pre niște muște fără minte, cumu-ș țin 
domniia, cum este albina, că toate-și apără cășcioara și hrana lor cu acile și cu 

                                                 
29 Ureche, Grigore, Letopisețul Țării Moldovei, Editura Litera, Chișinău, 1998, p. 107. 
30 Avem în vedere traducerea textului Învățăturile lui Neagoe Basarab către fiul său 
Teodosie. Am citat din ediția publicată de Editura Litera Internațional, Chișinău, București, 
2001, p. 166. 
31 Ureche, op. cit., p. 165. 
32 Ureche, op. cit., p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 178

veninul său. Iară domnul lor, ce să chiiamă matca, pre ninimea nu vatămă, ci toate 
de învățătura ei ascultă. Mai bine ar fi pentru blândéțe să-l asculte și să-l iubească și 
cu dragoste să-l slujască, decât de frică și de groază să i se pléce.”33). Asemenea 
ilustrări și multe altele arată că sevele lingvistice și retorice ale textului și discursului 
religios hrănesc energiile creatoare ale limbii de cultură. 

 
Bibliografie selectivă 
Antim Ivireanul, Opere, ediție de Gabriel Ștrempel, Editura Minerva, București, 1972. 
Bullinger, E.W., Figures of Speech in the Bible: Explained and Illustrated, Lodon, 

Messrs. Eyre & Spottiswoode, New York, Messrs. E. & J. B. Young & Co., 1898. 
Dowden, Ken, „Rhetoric and Religion”, în Worthington, Ian (ed.), A Companion to 

Greek Rhetoric, Blackwell Publishing, 2007, p. 320-333. 
Dragomirescu, Gh. N., Dicționarul figurilor de stil, Editura Științifică, București, 

1995. 
Fontanier, Pierre, Figurile limbajului, Editura Univers, București, 1977. 
MacNamara, Thomas, Sacred Rhetoric, Or, The Art of Rhetoric As Applied to the 

Preaching of the Word of God, Benziger Brothers, New York, Cincinnati and St. Louis, 
1882, p. 64. 

Meyer, Michel, Principia Rhetorica. Teoria generală a argumentării, ediție 
românească de Aurelia Stoica și Constantin Sălăvăstru, Editura Universității „Alexandru 
Ioan Cuza”, Iași, 2010. 

Murphy, James J., Rhetoric in the Middle Ages. A History of the Rhetorical Theory 
from Saint Augustine to the Rennaisance, Arizona Center for Medieval and Renaissance 
Studies, Tempe Arizona, 2001 [1974], p. 273. 

Neculce, Ion, Letopisețul Țării Moldovei, Editura Litera Internațional, Chișinău-
București, 2010. 

Quintilian, Arta oratorică, Editura Minerva, București, 1974. 
Sălăvăstru, Constantin, Mic tratat de oratorie, Editura Universității „Alexandru Ioan 

Cuza”, Iași, 2010. 
Ureche, Grigore, Letopisețul Țării Moldovei, Editura Litera, Chișinău, 1998. 

 

                                                 
33 Ureche, op. cit., p. 137. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:57:04 UTC)
BDD-A1653 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

