
 
 
 
 
 
 
 
 

 

31

Alexandru Philippide – între filologie 
şi istorie literară 

 
DE 

Eugen PAVEL 
 

Institutul de Lingvistică şi 
Istorie literară „Sextil Puşcariu” 

 
Dacă ar fi să schiţăm un profil cît mai aproape de real al lui Alexandru 

Philippide, care să surprindă fidel faţetele unei personalităţi complexe, 
filologia propriu-zisă s-ar situa într-o poziţie periferică. La umbra marelui 
edificiu, început cu Principii de istoria limbii, primul volum, de fapt, din 
Istoria limbii române, şi definitivat prin Originea romînilor, celelalte laturi 
ale creativităţii sale par să pălească. Nici critica şi nici istoria literară nu-i vor 
capta prea mult interesul, disciplinele respective fiind privite de el, la un 
moment dat, chiar disjuncte. Şi, totuşi, contribuţiile filologice şi istoriografice 
ale savantului, cu o aplicare evidentă înspre critica textuală, ca şi în direcţia 
elucidării unor concepte, fără a fi extinse, au sclipiri şi intuiţii demne de un 
creator de şcoală. 

Una dintre primele intervenţii publicistice ale tînărului filolog, decis să 
facă lumină într-o chestiune controversată, prin critica neautenticităţii unui 
fals grosolan din epocă, face deja dovada unei stăpîniri impecabile a 
subiectului cercetat1. Spiritul critic junimist pe care şi-l asumase cu fervoare 
se va manifesta prin demantelarea unei copioase „mistificţiuni”, ca s-o 
numim cu o expresie a lui Mircea Anghelescu2, o contrafacere care va stîrni 
multe valuri în dezbaterea cultural-istorică a vremii. Descoperit şi publicat în 
1856, în tipografia lui Gh. Asachi, precedat de o epistolă a marelui hatman 
Gh. Costachi Boldur-Lăţescu, care subvenţionase tipărirea, documentul în 
cauză fusese prezentat drept o traducere românească făcută de Petru Clănău, 
marele spătar al lui Ştefan cel Mare, în anul 7003 (1495), după originalul 
latin, dispărut misterios, al lui Hur(u), presupusul cancelar al lui Dragoş-
vodă. Originalul ar fi provenit dintr-o străveche cronică latină a lui Arbure 
Campodux, care se referea la istoria premergătoare părăsirii Daciei de către 
romani şi mergînd pînă la moartea lui Dragoş, acoperind perioada dintre anii 

                                                 
1 Cronica lui Hur, în „Convorbiri literare”, XVI, nr. 7, 1 octombrie 1882, p. 245–258. 
2 Pentru prezentarea istoriei acestui fals, perceput (şi) ca un document de mentalitate, a se 
vedea Mircea Anghelescu, Falsuri, farse, apocrife, pastişe, pseudonime şi alte mistificaţii în 
literatură, Bucureşti, Editura Compania, 2008, p. 27–46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam ALEXANDRU PHILIPPIDE 

 

32

274–1290. De la început, A. Philippide este contrariat de faptul că acest 
manuscris, care ar fi trebuit să aducă mărturii nepreţuite atît de natură 
„limbistică”, cît şi sub aspectul istoriei naţionale, a rămas complet necunoscut 
pînă atunci istoriografilor, ceea ce îi sugerează că e vorba de un artefact 
dubios, menit să susţină ambiţii de ordin genealogic.  

Pledoaria sa istorico-filologică, construită printr-un şir de demonstraţii 
succesive, este riguroasă şi obiectivă, cu argumente la fel de irefutabile. El îşi 
dă seama că multe dintre fanteziile cronicii au similitudini frapante cu 
Hronicul vechimei a româno-moldo-vlahilor al lui Dimitrie Cantemir, care 
fusese publicat cu cîteva decenii în urmă, în 1835, la Iaşi, de către G. 
Săulescu. Ultimul pare să nu fi fost străin nici de fabricarea apocrifului, care 
va fi pus, în principal, pe seama memorialistului Constantin Sion, în 
complicitate cu fraţii săi, paharnicul Costache şi spătarul Antohi Sion. Sursa 
de inspiraţie a plastografiei putea fi depistată, aşadar, într-o operă de 
notorietate, iar multe dintre teoriile puriste ale principelui moldav, privind 
nepărăsirea Daciei de către romani, descinderea directă şi continuitatea 
populaţiei romanizate, se regăsesc şi în aşa-zisa cronică a lui Huru, alături de 
alte asemănări de nume şi de fapte istorice mai mult sau mai puţin credibile. 
Un mozaic la fel de ciudat apare în denumirile funcţiilor şi ale rangurilor 
civile şi militare, între care sînt amestecaţi termeni de origine latină cu alţii 
alogeni, alături de instituţiile romane întîlnindu-se, într-o mixtură inabilă, 
cele bizantine sau feudale, fapt care îl face pe Philippide să se întrebe, nu fără 
o notă de ironie: „Ce caută şoltuzul şi purgarii pe la 274? Erau tare naivi 
oamenii pe vremea lui Săulescu!”3. Argumentul hotărîtor îl va constitui 
alăturarea unui act municipal din 1591, publicat în Arhiva istorică, cu textul 
cronicii cu pricina, datat, chipurile, în 1495, din compararea cărora lingvistul 
va constata diferenţe flagrante de limbă, tendinţa vizibilă a „plăsmuitorului” 
de a vehicula forme fonetice, morfologice, sintactice sau lexicale, unele 
imposibile, într-o exprimare atît de „încîlcită”, încît să creeze neapărat un 
„efect arhaic”. Exegetul avizat este convins, în final, că aberaţiile puse în 
evidenţă sînt suficiente pentru ca cititorul „să judece singur asupra nămolului 
de absurdităţi4 conţinute în acest fals devenit celebru, în încercarea de a se 
atribui neamului Sioneştilor o descendenţă cvasilegendară, prin care aceştia 

                                                 
3 Cronica lui Hur, p. 251. 
4 Ibidem, p. 253. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIX, 2013 

 

33

să fie asimilaţi, probabil, boierimii evghenisite, de divan. Debutul filologului 
avusese loc sub cele mai bune auspicii5.  

O etapă de pionierat în istoriografia noastră va fi reprezentată prin micul 
tratat de istorie a limbii şi literaturii române, conceput de A. Philippide, în 
18886, socotit, pe bună dreptate, „prima încercare conştiincioasă asupra 
materiei”7, o operă care, potrivit lui N. Iorga, deşi era mai mult „o 
biobibliografie, şi nu o istorie literară”, putea servi „de model ca sistematică 
aşezare a materiei, ca ştiinţifică orînduire a lucrurilor tratate”8. Autorul îşi 
structurează Introducerea în mai multe subdiviziuni, în care consemnează 
fenomene „limbistice”, autori şi scrieri, tipărite sau manuscrise, începînd din 
secolul al XVI-lea, cu o perspectivă şi asupra epocilor premergătoare, şi pînă 
în anul 1821, dar depăşind această graniţă prin comentarii şi referiri 
bibliografice. În preambul, el schiţează, într-o tentativă ordonatoare a 
discursului, o insolită paradigmă a cunoaşterii intelectuale, jalonată sub forma 
unei triade de aşa-zise „genuri literare” (istoria, ştiinţa şi poezia), care se 
întrepătrund într-un mod paradoxal: 

 
Baza Ştiinţei şi a Poeziei o formează Istoria. Cunoştinţele istorice şi poetice se produc 
mai întîiu, şi numai tîrziu, încetul cu încetul, capătă omul cunoştinţele sale ştienţifice, 
servindu-se mintea la aceasta de o procedare, de care animalele celelalte nu sînt apte 
decît în mic grad, anume de adunarea la un loc într-un sîmbure comun a caracterelor 
comune din cunoştinţele istorice. (...) Adeseori, amestecul între cele trei cunoştinţi 
este în aşa de egale proporţii, încît nu putem hotărî, nici chiar judecînd după 
maximum şi minimum, dacă avem a face cu Istoria, cu Ştiinţa ori cu Poezia9. 

 
Filologia este definită, într-o accepţiune foarte largă, în spirit 

neogramatic, drept o ramură a istoriei, care are ca „obiect de expunere viaţa 
omenească în toate manifestările sale”10. Sfera filologiei include, după 
părerea sa, domenii vaste precum „istoria vieţii publice”, ceea ce ar echivala 
cu „istoria politică”, sau, mai concis, istoria, apoi aşa-zisa istorie a vieţii 

                                                 
5 Ca o curiozitate, menţionăm că în anecdotica din cercul „Junimii”, în care fusese admis în 
1880, lui A. Philippide i se atribuise, nu întîmplător, porecla Huru; vezi C. Săteanu, Figuri 
din „Junimea”, Bucureşti, Editura Bucovina, 1936, p. 297. 
6 Introducere în istoria limbei şi literaturei române, Iaşi, Editura Librăriei „Fraţii Şaraga”, 
1888. 
7 Lazăr Şăineanu, Istoria filologiei române. Studii critice, Bucureşti, Editura Librăriei Socec 
& com., 1892, p. 376. 
8 N. Iorga, Pagini de tinereţe. Ediţie alcătuită, prefaţă şi bibliografie de Barbu Theodorescu, 
vol. I, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1968, p. 33. 
9 Introducere în istoria limbei şi literaturei române, p. 5–7. 
10 Ibidem, p. 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam ALEXANDRU PHILIPPIDE 

 

34

private, denumită şi „istoria socială”, cea a vieţii artistice (istoria artelor), 
precum şi a celei intelectuale (istoria literară). Într-o altă definiţie, formulată 
într-o lucrare datînd din 1883–1885, rămasă în manuscris, în care se 
despărţea, fără menajamente, de cei trei mari înaintaşi ai săi, T. Cipariu, B.P. 
Hasdeu şi A. Lambrior, Philippide identifica filologia cu istoria limbii: 

 
În mod arbitrar, nu s-a dat numele de filologie decît acelei îndeletniciri ştienţifice care 
are în vedere nu numai studiul limbei astfel cum este într-un moment dat, ci mai ales 
comparaţia între diferitele stări ce-a avut o limbă în timpul existenţei sale11. 

 
În deceniile următoare, potrivit unei remarci a lui G. Ivănescu privind 

schimbarea concepţiei despre limbaj a lui A. Philippide după 1914, 
profesorul va reveni asupra acestor definiri laxe, restrîngînd obiectul 
filologiei la studiul limbii şi al literaturii vechi12. În ansamblul vieţii 
intelectuale sînt înglobate, astfel, în opinia lui A. Philippide, domenii foarte 
largi, precum istoria, ştiinţa şi poezia, care, manifestate prin scris, compun 
însăşi literatura. De aici el deduce că „istoria literară este rezumatul literaturei 
unui popor”13, întreprins prin mai multe modalităţi de interpretare, cărora le 
corespund următoarele tipuri de critică: gramaticală, istorică, generică sau 
estetică, individuală, externă. Sînt prefigurate conexiunile posibile între 
critica şi istoria literară, raporturile în care se află cele două discipline 
înrudite. Analiza istoricului literar este determinată, în primul rînd, „de 
mersul genurilor literare, de stilurile generice”, iar în al doilea rînd „de 
stilurile individuale”, cu moduri de expunere specifice (idografic şi 
sincronistic), dar într-o strînsă interdependenţă14. Ideea va fi reluată, mai 
tîrziu, cu un plus de claritate, de G. Ibrăileanu, după care diferenţa dintre 
critica şi istoria literară constă în „obiectul analizei”, cea de-a doua studiind o 
întreagă literatură, „ceea ce este comun la o sumă de scriitori”, apartenenţa 
lor la şcoli, curente şi epoci, şi nu individualitatea scriitorului, ca în cazul 
criticii15. 

                                                 
11 Ştiinţa noastră. Cum ştim. Cum ar trebui să ştim. Starea psihologică. Text îngrijit şi note 
de G. Ivănescu şi Carmen-Gabriela Pamfil. Cu o postfaţă de Al. Andriescu, în „Analele 
Universităţii «Ştefan cel Mare» Suceava, Seria Filologie, A. Lingvistică, XII, 2006, nr. 1, p. 
113. 
12 Vezi Carmen-Gabriela Pamfil, Alexandru Philippide, Bucureşti–Chişinău, Editura Litera 
Internaţional, 2008, p. 48, nota 119. 
13 Introducere în istoria limbei şi literaturei române, p. 8. 
14 Ibidem, p. 9. 
15 Vezi G. Ibrăileanu, Complectări, în Opere. Ediţie critică de Rodica Rotaru şi Al. Piru, vol. 
I, Bucureşti, Editura Minerva, 1974, p. 366–367. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIX, 2013 

 

35

Conceptul de istorie literară nu era fixat pe deplin în epocă, iar studiul 
literaturii era încă nedespărţit de cel al limbii. Chiar dacă recunoaşte că istoria 
limbii a pătruns oarecum „pe furiş” în cadrul filologiei, A. Philippide 
consideră că aceasta nu poate fi marginalizată, situîndu-se pe acelaşi palier cu 
istoria literară. Neogramatic, prin formaţie, el acordă istoriei limbii o 
extensiune semnificativă, incluzînd în componenţa acesteia celelalte 
compartimente lingvistice, precum fonologia, morfologia, sintaxa, 
dicţionarul (cu subdiviziunile etimologia şi semasiologia), precum şi grafia 
sau paleografia. Istoria limbii are, în viziunea sa, o componentă sincronică, 
gramatica, „care cercetează obiectul său numai într-un moment dat”, şi o 
componentă diacronică, gramatica comparată, „care cercetează obiectul său 
într-o scurgere mai lungă sau mai scurtă de vreme”16. Cu toate aceste 
abordări eclectice, autorul intuieşte necesitatea unei delimitări, astfel că 
separarea între diferitele ramuri filologice „trebuie să stea înaintea noastră ca 
un ideal la care să tindem”17. În acelaşi timp, în pofida oportunităţii unei 
culturi enciclopedice, specialistul trebuie să se restrîngă la un domeniu cît 
mai bine conturat, să admită „ţărmurirea” ariei sale de interes, prin care să se 
elimine riscul superficialităţii şi al diletantismului: 

 
Alegerea, deci, într-un moment oarecare al activităţei noastre a unui material precis şi 
cît se poate mai puţin amestecat cu elemente eterogene va fi totdeauna o garanţie 
pentru succesul întreprinderei noastre, oricît de vast ar fi materialul acela, oricît de 
deosebită materie am alege noi într-un moment oarecare şi oricît de puţină aplecare 
am avea în general de a ni sacrifica munca la unul şi acelaşi lucru: mărginirea, într-un 
cuvînt, la un singur gen literar trebuie numaidecît preferită amestecului fără unitate a 
tot feliul de materii disparate luate din tot feliul de genuri literare18.  

 
Fără a-şi nega, însă, aceste disociaţii, altfel, pertinente şi rezonabile, el va 

reveni, dintr-o altă perspectivă, asupra condiţiei filologului în cultura 
universală şi în cea română, căruia îi va reproşa, pornind de la exemple ilustre 
(cu săgeţi spre Hasdeu, Gherea sau O. Densusianu), tocmai specializarea 
strîmtă şi excesivă, îngustimea orizontului în care se plasează în multe dintre 
cercetările întreprinse19. Pe de altă parte, ezitările lui Philippide sînt 
simptomatice în descrierea disciplinei, din structura căreia ar trebui să se 
elimine biografismul, dar acceptă, totodată, că „biografiile autorilor sînt 

                                                 
16 Introducere în istoria limbei şi literaturei române, p. 11. 
17 Ibidem, p. 12. 
18 Ibidem, p. 14. 
19 Vezi Specialistul român, în Lui Titu Maiorescu. Omagiu, Bucureşti, Stabilimentul Grafic 
„I.V. Socec”, 1900, p. 91–117. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam ALEXANDRU PHILIPPIDE 

 

36

foarte trebuitoare pentru înţălegerea istoriei literare”20. El operează o 
distincţie între uneltele biografului şi cele ale istoricului literar, celui dintîi 
solicitîndu-i imperios o detaşare faţă de materialul investigat, oricît de „sec” 
ar deveni acesta, şi „să se stăpînească de la orice apreciere în bine sau în 
rău”21, adoptînd astfel o obiectivitate care să-i garanteze credibilitatea. În 
schimb, istoricul literar nu poate să rămînă pasiv în judecarea fenomenului, 
ceea ce îl îndreptăţeşte să apeleze la critica estetică a operelor diferiţilor 
autori. Aceeaşi poziţie este împărtăşită şi în privinţa referinţelor bibliografice, 
elemente ce ar ţine mai mult de apanajul istoriei sociale, şi nu al celei literare. 
Şi totuşi, ele sînt acceptate să facă parte din arsenalul istoricului literar, ca 
instrumente ale unei metode ştiinţifice solide. Perspectiva lingvistică şi 
biobibliografică rămîne însă dominantă pe parcursul sintezei sale, ceea ce o 
face să se plaseze într-o măsură mai mare în categoria lucrărilor de 
introducere în filologie şi în istoria limbii române literare decît în a celor de 
istoriografie literară propriu-zisă. Această opţiune metodologică, însoţită de o 
grilă interpretativă adecvată, va deveni, într-o anumită perioadă, o constantă a 
şcolii ieşene de istorie literară, fiind preluată şi de Giorge Pascu, care 
concepea istoriografia veche mai mult ca o istorie a textelor. În esenţă, prin 
concepţia sa privitoare la interpretarea fenomenului literar, Philippide pare a 
fi mai apropiat de Hasdeu, cu care se aflase într-o adversitate făţişă, decît de 
Maiorescu şi de ceilalţi junimişti22.  

Pe baza acestor principii, A. Philippide îşi propune să reconstituie şi să 
ordoneze istoria limbii române literare şi, implicit, a literaturii noastre vechi, 
concomitent cu înregistrarea elementelor bibliografice referitoare la cărţile 
manuscrise şi la cele tipărite în veacurile trecute, precum şi a datelor 
biografice ale autorilor care au scris în perioada respectivă. Cele trei 
coordonate – bibliografii, fenomene lingvistice, biografii – sînt reluate în 
cadrul fiecărui secol evaluat în cuprinsul acestui repertoriu, iar informaţiile 
sînt ordonate în mod sincronic şi după genuri (scrieri religioase, ştiinţifice, 
istorice, poetice, periodice). Iată, bunăoară, o listă a autorilor din secolul al 
XVII-lea, pe care îi tratează (enumeraţi în ordinea şi transcrierea sa) într-o 
panoramă cvasicompletă, dar şi cu un anume schematism, dînd impresia de 
factologie: ieromonahul Silvestru, popa Ioan din Vinţi, Ştefan Fogaraşi, 
preotul Ioan din Sîmpetru, Alexandru Dascalul, Teodor Corbea, Ioan Viski, 

                                                 
20 Introducere în istoria limbei şi literaturei române, p. 15. 
21 Ibidem, p. 16. 
22 Vezi şi Nicolae Florescu, Istoriografia literaturii române vechi, vol. I. Evoluţia metodelor 
de cercetare, Bucureşti, Editura „Jurnalul literar”, 1996, p. 158. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIX, 2013 

 

37

în Transilvania; mitropolitul Varlaam, mitropolitul Dosofteiu, Eustratie 
Logofătul, Nestor Ureche, Grigore Ureche, Miron Costin, Neculaiu Costin, 
Tudosie Dubău, Ioan Neculcea, Neculaiu Spatar Milescu, mitropolitul Petru 
Moghilă, în Moldova; Meletie Macedoneanul, Melhisedec, Daniel Andreiu 
Panonianul, mitropolitul Ungro-Vlahiei Varlaam, ieromonahul Inochentie, 
mitropolitul Teodosie Veştemianul, Iordache Cantacuzin, Radu Greceanul, 
Şerban Greceanul, Filoteiu Sfintagoreţul, Udrişte Năsturel Herescu, în 
Muntenia. Sînt mai consistente paragrafele consacrate biografiei cronicarilor 
moldoveni, între care cel despre Miron Costin, caracterizat, într-o tentă 
romanţată, drept „franc, viteaz şi cavaleresc”. Din veacul următor, un spaţiu 
privilegiat îl ocupă reprezentanţii Şcolii Ardelene, principele Dimitrie 
Cantemir sau Ienăchiţă Văcărescu, căruia îi remarcă scurtul „tractat” de 
prozodie de la sfîrşitul gramaticii. Mai multe paragrafe sînt dedicate literaturii 
populare scrise (denumită şi folklore), în care autorul include apocrifele 
religioase, precum şi diferitele tipuri de cărţi populare didactice (ştienţifice, 
istorice, poetice). 

Modelul acestui manual „introducător” se întîlneşte în scrierile lui 
Timotei Cipariu, citate de altfel la izvoare, de la Acte şi fragmente la 
Crestomaţie sau analecte literare sau Principii de limbă şi de scriptură, care, 
cu toate limitele apartenenţei lor la „productele filologiei pasionate”23, îl vor 
impresiona în mod constant pe Philippide. Nu acelaşi lucru se va întîmpla cu 
alţi doi filologi importanţi, B.P. Hasdeu şi A. Lambrior, pe care îi va supune, 
în aceeaşi scriere rămasă manuscrisă, unei avalanşe dezlănţuite de critici, 
motivate în parte, deşi unele elemente din Cuvente den bătrîni, respectiv din 
Carte de citire, menţionate ca surse, nu puteau să nu se răsfrîngă şi asupra 
construcţiei Introducerii. După cum nici lucrările lui M. Gaster, respectiv 
Literatura populară română şi Chrestomatie română (ultima cu menţiunea 
„sub presă”), nu au fost ocolite în elaborarea eşafodajului său documentar.  

Desigur, sînt detectabile în lucrare limitele investigaţiilor de specialitate 
din vremea respectivă, o serie dintre supoziţiile lui A. Philippide privind 
datarea, localizarea sau paternitatea unor texte fiind invalidate de cercetarea 
filologică actuală. Astfel, Codicele Voroneţean este datat de către filolog, fără 
argumente, la începutul secolului al XVI-lea, Psaltirea Scheiană, pe la 1550, 
iar Cazania I coresiană, între 1570–1580. O localizare greşită este, apoi, cea a 
Psaltirii slavo-române, din 1577, la Sebeş, în consonanţă cu opiniile lui M. 
Gaster şi Gr. Creţu, şi nu la Braşov. Fără susţinere este şi filiaţia pe care el o 
stabileşte între versiunea Tatălui nostru cu tîlc din Codicele Sturdzan şi 

                                                 
23 Vezi Ştiinţa noastră. Cum ştim. Cum ar trebui să ştim. Starea psihologică, p. 122–130.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam ALEXANDRU PHILIPPIDE 

 

38

Catehismul tipărit la Sibiu în 1544. Lui I. Budai-Deleanu îi este atribuită 
eronat drama Muntenii sau fraţii gemeni, în realitate, o traducere a lui 
Alexandru Beldiman după Les Ménechmes de J.Fr. Regnard. Într-o recenzie 
din 1889, Ioan Bogdan îi reproşa înregistrarea Diplomei bîrlădene din 1134, 
dovedită drept falsă, precum şi a două evangheliare slavone din secolul al 
XII-lea, care nu pot fi localizate în acest teritoriu24. 

Bogăţia de informaţii privind manuscrisele şi tipăriturile care au circulat 
în spaţiul cultural românesc, precum şi modul sistematic de prezentare 
analitică îi conferă totuşi lucrării o anumită însemnătate în orientarea studiilor 
asupra epocii vechi din ultimele decenii ale secolului al XIX-lea. Prin 
rigorismul pe care l-a profesat cu multă consecvenţă în scrierile sale, A. 
Philippide şi-a atras eticheta de savant „încarcerat în disciplina severă a 
mentalităţii pozitiviste”25, cu toate cîştigurile şi excesele acesteia, dar care 
vine să caracterizeze, în acest caz, nu atît cantonarea filologului într-o pletoră 
de idei rigide, cît un crez imuabil în supremaţia ştiinţei teoretice.  

Este de remarcat poziţia lui A. Philippide în cadrul dezbaterilor pe 
marginea conceptului de limbă literară, pentru care va utiliza în lucrări, după 
modelul francez, termenul de limbă comună. În compendiul din 1888, el pune 
în opoziţie cele două „dialecte stilistice”, respectiv limba vorbită sau populară 
şi limba scrisă. În Principii de istoria limbii, profesorul ieşean acceptă 
existenţa unor variante literare în vechiul scris românesc, susţinînd că „pînă 
la 1859 n-a putut exista o singură limbă comună pentru toată românimea, căci 
în fiecare din provinciile Daciei era plină de provincialisme”26. Punctul său 
de vedere, prefigurat de M. Gaster, s-a dovedit viabil, fiind îmbrăţişat de G. 
Ibrăileanu, ca şi de majoritatea lingviştilor, de la Al. Rosetti, G. Ivănescu, 
Iorgu Iordan la Emil Petrovici şi Ion Gheţie. El a lansat, în aceeaşi lucrare, 
pentru prima oară, teoria – discutabilă – potrivit căreia limba română literară 
nu ar avea la bază un anumit grai, ci este rezultatul unei conlucrări între toate 
graiurile dacoromâne. Prin influenţa exercitată de operele scriitorilor 
moldoveni, poziţia hegemonică a graiului muntean a fost treptat estompată, 
iar spre sfîrşitul secolului al XIX-lea ar fi început „să se fixeze ca limbă 

                                                 
24 „Revista nouă”, II, 1889, nr. 4, p. 159–160. 
25 Ioan Petrovici, Alexandru Philippide în evoluţia culturii româneşti, Bucureşti, Imprimeria 
Naţională, 1935, p. 19. 
26 Alexandru Philippide, Opere alese. Teoria limbii, editate de G. Ivănescu şi Carmen-
Gabriela Pamfil. Cu un studiu introductiv şi comentarii de G. Ivănescu, Bucureşti, Editura 
Academiei, 1984, p. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIX, 2013 

 

39

comună un compromis între dialectele diferitelor provincii româneşti”27, idee 
care va deveni ulterior port-drapelul şcolii lingvistice ieşene. 

Omul de ştiinţă nu pregetă să păşească, la anumite intervale, în agora 
literară, punîndu-şi în valoare, de fiecare dată, combativitatea sa explozivă, 
într-un stil inconfundabil, uneori pretenţios. Într-un articol intitulat Idealuri28, 
el se angajează deschis în disputa junimiştilor cu C. Dobrogeanu-Gherea, 
persiflînd multe dintre tezele şi poncifurile doctrinare ale criticului. Nu 
acceptă, de pildă, neglijarea tradiţiei literare, căci orice creator al unei opere 
de valoare trebuie „să se împărtăşească mai întîi din cultura deja existentă”. 
Este adeptul amoralismului în literatură, susţinînd că idealurile „înalte” nu 
pot să conducă decît la simple lucrări moralizatoare. De aici şi concluzia sa 
după care nu idealul scriitorului va produce automat opere „durabile, adică 
adevărate şi înţelese şi frumoase”, ci alte împrejurări ce ţin de cultură, 
inteligenţă sau gustul de a scrie. În aceşti termeni tranşanţi, polemistul disecă 
cu aplomb întreaga perspectivă deterministă asupra artei promovată de 
criticul de la „Contemporanul”, cu toate că în unele pasaje, cu precădere din 
partea a doua a studiului, devine prolix. Replica adversarului său nu va 
întîrzia, ea fiind dată într-un articol intitulat Idealurile sociale şi arta29. 
Gherea nu ezită să taxeze aici pamfletul lui Philippide (ortografiat Filipide!) 
drept „confuz, fără început şi fără sfîrşit, cu o mulţime de chestii abordate, 
însă fără şir, fără sistem, fără o idee conducătoare”. Faţă de pledoaria acestuia 
mult mai aplicată, cu o retorică exersată, dar închistată în sociologismul său 
funciar, profesorul găseşte de cuviinţă să nu mai reacţioneze. 

Într-un alt articol, Istoria şi critica literară, subintitulat Un raport asupra 
Catedrei de istoria literaturii române de la Universitatea din Iaşi30, 
Philippide va reitera schema tipurilor de interpretare a operelor literare 
(„lucrurile povestite”), care fusese descrisă şi în Introducere în istoria limbei 
şi literaturei române, însă puţin simplificată de data aceasta, prin renunţarea 
la critica aşa-zis externă: 

 
Iar mai înainte de a face povestirea lucrului, istoricul literar trebuie să cunoască în 
mod prealabil limba în care lucrul e scris (interpretare gramaticală), genul literar din 
care el face parte (interpretare generică), stilul autorulul (interpretare individuală), şi 
trebuie să priceapă lucrul (interpretare istorică). Şi, tot aşa, mai înainte de a face 
povestirea lucrului, istoricul literar trebuie să cerceteze în mod prealabil dacă el e 

                                                 
27 Ibidem. 
28 „Convorbiri literare”, XXV, nr. 11–12, 1 martie 1892, p. 1015–1023, XXVII, nr. 4, 1 
august 1893, p. 289–320.  
29 „Literatură şi ştiinţă”, I, 1893, p. 247–272. 
30 „Viaţa românească”, I, 1906, nr. 1, p. 38–45.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam ALEXANDRU PHILIPPIDE 

 

40

scris în limba poporului căruia se atribuie (critică gramaticală), dacă are caracterele 
specifice ale genului literar cutare ori cutare (critică generică), dacă posedă stilul 
autorului căruia se atribuie (critică individuală), dacă posedă cunoştinţile poporului 
căruia se atribuie (critică istorică)31. 

 
Tabloul criticii şi al istoriei literare contemporane i se pare dezolant, 

acestea fiind subminate de subiectivism şi de lipsa de imparţialitate, de 
diferite „elucubraţii” izvorîte din dorinţa originalităţii cu orice preţ. Aluziv, 
fără a-i numi direct, sînt vizaţi, printre alţii, Aron Densuşianu, detractor al lui 
Eminescu, apoi H. Sanielevici, cu intervenţiile despre „morala” lui 
Sadoveanu din „Curentul nou”, dar şi Titu Maiorescu şi C. Dobrogeanu-
Gherea. A. Philippide încearcă să traseze încă o dată profilul istoricului literar 
autentic, pe care îl întrevede ca „un altfel de om decît un critic improvizat, cu 
criterii ad-hoc, pătimaş partizan ori duşman”32. El rămîne reticent faţă de 
analiza după criterii estetice a poeziei, gen pe care îl consideră, în mod 
aberant, în virtutea crezului său pozitivist, inferior ştiinţei şi istoriei. Faţă de 
Introducerea din 1888, în care admitea că istoricul, spre deosebire de biograf, 
poate profesa şi o critică estetică, de data aceasta este mult mai exclusivist, 
susţinînd că „productele literare înregistrate de istoric sînt pentru acesta 
numai nişte manifestări ale naturii, care trebuiesc pricepute, nu lăudate, nici 
batjocorite”33. Abia în 1939, G. Călinescu va statua legătura indisolubilă 
dintre critica şi istoria literară, supuse, deopotrivă, primatului criteriului 
axiologic, afirmînd categoric: „O istorie literară fără scară de valori este un 
nonsens, o istorie socială arbitrară”34.  

Virtuţile de polemist redutabil ale lui A. Philippide sînt evidenţiate 
pregnant şi în seria de foiletoane, publicate în „Viaţa românească”, avînd ca 
temă „specialistul român”, o diatribă privind modul tendenţios în care, prin 
intermediul unor „fraze goale, generalităţi fără miez”, ajung să fie promovate 
falsele valori. Convins că recenzia este „o istorie literară în mic”, iar cititorul 
trebuie să descopere în ea „reflexul fidel al operei însăşi”, cu obligaţia ca 
recenzentul „să cetească cu adevărat”, el găseşte suficiente exemple care nu 
confirmă aceste cerinţe elementare. Mai mult, cu intenţia de a oferi un model 
după care trebuie alcătuită o recenzie, supune dicţionarul lui H. Tiktin unor 
critici aplicate, pătimaşe, uneori nedrepte, în urma cărora încheie sarcastic: 

                                                 
31 Ibidem, p. 38. 
32 Ibidem, p. 43. 
33 Ibidem, p. 44. 
34 G. Călinescu, Tehnica criticii şi a istoriei literare, în Principii de estetică, Bucureşti, 
Editura pentru Literatură, 1968, p. 83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LIX, 2013 

 

41

„Tare mici mai sînt oamenii cei mari cînd îi cunoşti de-aproape”. Nici alţi 
„specialişti” nu sînt scutiţi de observaţii, uneori tăioase, chiar fostul său 
protector, Titu Maiorescu, este admonestat fără prea multe scrupule, cu un 
îndemn către cititori de a se emancipa „de tirania verdictelor” acestuia. El îi 
reproşează magistrului limitele gîndirii sale critice, faptul că „se lasă înşelat 
de aparenţele ştiinţii” şi confundă ştiinţa cu perfecţiunea formei ştiinţei, prin 
promovarea acelei „forme goale”, nefiind capabil să judece operele şi din 
punctul de vedere al conţinutului: 

 
Aceasta nu înseamnă că Dl. Maiorescu cu bună hotărîre şi cu ştiinţă a încurajat acea 
formă goală, contra căreia a avut pretenţia de a se lupta. D-sa a făcut aceasta din 
neştiinţă, căci D-sa, în afară de poezie, pe ale cărei fond şi formă le stăpîneşte destul 
de bine şi asupra căreia a stabilit chiar o teorie, poate originală, arta pentru artă, nu 
ştie decît metafizică şi logică. Însă ori că ştii metafizică, ori că nu ştii nimic e tot 
aceea; iar logica, cum ştie oricine, e ştiinţa formei goale. Fiind astfel, oricît de multă 
bunăvoinţă ar fi avut Dl. Maiorescu de a judeca operele specialistului român şi din 
punct de vedere al cuprinsului, n-ar fi putut35. 

 
Colaborarea lui A. Philippide la „Viaţa românească”, pentru care va 

deveni, după opinia lui I. Oprişan, un veritabil „mentor din umbră”36, fără 
implicaţii ideologice, totuşi, marchează despărţirea definitivă de ambianţa 
„Junimii”, nu însă şi abdicarea de la principiile critice pe care şi le asumase 
de la început. Spirit acid, incomod, dar atras de construcţii solide, eruditul 
profesor ieşean se întîlneşte pe aceeaşi undă, în panteonul lingviştilor şi al 
filologilor români, cu un alt mare şef de şcoală, Sextil Puşcariu, mai presus 
de ostilitatea în care s-au aflat. Amîndoi au fost teoreticieni exemplari ai 
limbajului, au întemeiat instituţiile de profil, şi-au legat numele, într-un fel 
sau altul, de Dicţionarul tezaur al limbii române, şi-au repudiat efuziunile 
lirice ale tinereţii şi au îmbrăţişat sporadic filologia, critica şi istoria literară, 
mai mult însă decît un simplu violon d’Ingres. Undeva, în posteritate, ei 
rămîn, totuşi, afini. 

                                                 
35 Specialistul român. Contribuţie la istoria culturii româneşti din secolul XIX, Iaşi, Editura 
„Vieţii româneşti”, 1907, p. 77. 
36 Alexandru I. Philippide în dialog cu contemporanii, vol. II, ediţie îngrijită, prefaţă, 
traduceri, note şi indice de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Minerva, 1987, p. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:35 UTC)
BDD-A1616 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

