
Tăcerea ca discurs religios 
 

Î.P.S. TEOFAN, 
Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei 

 
„Vreme este pentru a tăcea,  

vreme este pentru a vorbi”(Ecclesiast 3, 7) 
 

În vremurile vechi, mărturisitorul de cuvinte este cel ce are cea mai mare şansă 
de a convinge interlocutorul de justeţea spuselor sale. „Cum vor auzi dacă nu li se 
va spune?”, insista Sfîntul Apostol Pavel. 

Rostirea cuvîntului este, aşadar, platforma obişnuită prin care este promovat un 
gînd, este arătată o idee, este cunoscut un punct de vedere. 

În vremurile vechi, aşijderea precum acum, multvorbitorul nu se bucura totuși 
de o apreciere mare din partea celorlalţi: „Ce mai doreşte şi acest semănător de 
vorbe?” se întrebau atenienii în areopagul unde propovăduia Sfîntul Apostol Pavel. 

Astăzi, mult mai mult decît altădată, cuvîntul rostit sau scris şi imaginea 
propagată prin diverse mijloace, îşi pierd din puterea lor de persuasiune. Sînt atît de 
multe cuvinte şi imagini lansate către public, încît acesta manifestă tot mai multă 
rezervă faţă de tot ce aude, citeşte sau vede. 

În acest context, tăcerea primeşte recunoaşterea cuvenită în calitatea ei de izvor 
mărturisitor. 

În lumea credinţei, tăcerea are locul său bine definit. Un pustnic din Muntele 
Sinai arată că „tăcerea” „întru cunoştinţă este maica rugăciunii, izbăvirea din robie, 
păzirea focului, supravegherea gîndurilor, straja în faţa vrăjmaşilor (…), prietena 
lacrimilor, adaos de cunoştinţă (…), înaintare nevăzută, urcuş neobservat”(Sf. Ioan 
Scărarul). 

Tăcerea primeşte acest dar pentru că izvorăşte din „tăcerea lui Dumnezeu”, 
precum cuvîntul autentic are drept rădăcină Cuvîntul lui Dumnezeu. De fapt, spune 
un gînditor occidental după o experienţă în Muntele Athos, există o interpenetrare 
între cuvintele omului şi tăcerea Domnului. „Dacă vorbele noastre ies cu adevărat 
din tăcerea lui Dumnezeu, atunci noi îi vom conduce pe oameni către aceeaşi 
tăcere. Cîţiva au auzit cuvintele lui Iisus, dar foarte puţini au auzit tăcerea Lui. 
Ascultă. Păstrează tăcerea şi tăcerea te va păstra lîngă Dumnezeu”(Jean-Yves 
Leloup, Cuvinte din Muntele Athos). 

Conştiinţa creştină autentică a recunoscut totdeauna dimensiunea mărturisitoare, 
rostul călăuzitor al tăcerii. Aceasta pentru că în faţa „tainei”, şi în creştinism tot ce 

15

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:06 UTC)
BDD-A152 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



este esenţial este „taină”, se cuvine a păstra tăcerea. „Tot trupul să tacă” în faţa 
tainei Morţii lui Hristos, glăsuieşte Biserica în ajun de Înviere. 

Creaţia universului din nimic, Întruparea Fiului lui Dumnezeu, Moartea şi 
Învierea Lui – adică întreg conţinutul textului şi discursului religios creştin – nu pot 
fi explicate prin cuvinte. Cuvintele nu cuprind taina. Dimpotrivă. Uimirea însă, 
contemplaţia în tăcere, simţirea inimii, lumina care străbate tainic mintea dau 
frînturi de răspuns. 

Cuvînt sau tăcere. Cuvînt şi tăcere. În cele din urmă, nici cuvîntul nici tăcerea 
nu au valoare în sine. Cuvîntul în sine poate deveni vorbărie, precum şi tăcerea în 
sine se poate transforma în agitaţie lăuntrică nemărturisită exterior. 

„Există cîte un om care grăieşte zeci de mii de cuvinte folositoare şi i se 
socoteşte ca tăcere. Şi este altul care grăieşte un singur cuvînt deşert şi i se 
socoteşte ca şi cînd ar fi călcat în picioare toate învăţăturile Mîntuitorului” 
(Varsanufie şi Ioan). 

Cuvîntul înţeleptului din vechime îşi păstrează, aşadar, actualitatea: „Vreme 
este pentru a tăcea, vreme este pentru a vorbi”(Ecclesiast 3, 7). Cine tace cînd este 
bine să tacă şi cine glăsuieşte cînd este bine să glăsuiască, acela a descoperit calea 
către Dumnezeu, drumul către semeni şi către sine. 

 

16

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:06 UTC)
BDD-A152 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

