
 

„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 2 (20), 2014, p. 81–88 

 

 

 

„Universu-n rugăciune”: semnificaţii lirice şi câmpuri de 

viziune ale imaginii universului în lirica eminesciană 
 

Ilie MOISUC
*
 

 

 
Key-words: Eminescu’s poetry, universe, poetical sign, fields of vision and 

expression 

 

1. Introducere 

Miza lucrării noastre este dublă: pe de o parte dorim să realizăm o 

cartografiere descriptiv-hermeneutică a semnului poetic univers în cadrul discursului 

poetic eminescian, iar pe de altă parte încercăm să arătăm în ce mod textul poetic 

valorizează acea funcţie specifică „de a suscita o altă lume, care să corespundă unor 

alte posibilităţi de a exista, unor posibilităţi care să fie posibilele noastre cele mai 

proprii” (Ricœur 1984: 353). 

Semnul poetic univers apare, în lirica eminesciană, de 30 de ori: de 8 ori în 

antume şi de 22 de ori în postume (Irimia 2002, 2006) şi este legat funcţional de 

două câmpuri de viziune majore: un câmp cosmologic/ cosmogonic şi unul 

gnoseologic. Primul cadru poetico-semantic de ocurenţă activează trăsăturile semice 

pe care substantivul univers le dezvoltă în plan literal în limba comună şi care se 

converg spre articularea unei dimensiuni cosmice, în timp ce al doilea îşi are 

rădăcinile în utilizarea semnului univers în contexte denotative care valorizează 

ideea de structură închegată şi coerentă care reproduce specular sau metaforic 

organizarea lumii ca univers. Pe lângă aceste două câmpuri de viziune, în care 

semnul poetic univers este învestit cu funcţie descriptiv-referenţială, aflându-se în 

centrul focalizării lirico-discursive, se mai poate delimita un cadru de emergenţă în 

care acelaşi semn poetic dobândește o valoare funcţională instrumentală, fiind 

utilizat pentru potenţarea semnificaţiei lirice a altor nuclee discursive. 

2. „Căci e vis al Nefiinţei universul cel himeric” 

Prima semnificaţie lirică a acestui semn poetic, circumscrisă câmpului de 

viziune cosmologic, este aceea de totalitate a existentului, de nivel ontologic 

intermediar între Nefiinţă şi lumile imaginare. În acest prim cadru liric, universul 

                                                 
* Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Acknowledgement: Această lucrare a fost finanţată din contractul POSDRU/159/1.5/S/140863, 

proiect strategic ID 140863 (2014), cofinanţat din Fondul Social European, prin Programul Operaţional 

Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 – 2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ilie MOISUC 

 82 

reprezintă visul Nefiinţei care, ieşind din sine, se caută şi se oglindeşte într-un plan 

ontologic secund pe care ea însăşi îl iscă. 

În acest caz, proiecţia cosmologică intrinsecă semnului lingvistic din limba 

comună îşi asociază trăsătura semantică a totalităţii şi se dezvoltă pe trei scenarii 

distincte dar complementare în plan macrotextual şi în cel al imaginarului poetic: 

momentul cosmogonic, al naşterii universului, momentul apocaliptic, când universul 

revine la starea de increat şi, între aceste două momente, planul sincronic în care 

universul este perceput ca desfăşurare/manifestare a existentului. 

Scenariul cosmogonic, în care universul se încheagă din nefiinţă şi se 

articulează ca o structură spaţio-temporală autonomă este tematizat liric în Gemenii. 

În acest poem, Sarmis, Poetul „nebun” care vine neinvitat la nunta fratelui său 

trădător, Brigbel, cu Tomiris, evocă momentul trecerii de la nefiinţă, la fiinţă; în 

contextul lirico-tematic al poemului, această trecere îl are ca „autor” pe Zamolxe: 

 Cu glasul lui ce sună, adânc, ca de aramă/ El [Sarmis] noaptea cea eternă din 

evii-i o recheamă,/ Arată cum din neguri cu umeri ca de munte/ Zamolxe, zeul 

vecinic, ridică a sa frunte/ Şi decât toată lumea, de două ori mai mare,/ Îşi pierde-n 

ceruri capul, – în jos a lui picioare, –/ Cum sufletul lui trece vuind prin neagra ceaţă,/ 

Cum din adânc ridică el universu-n braţă,/ Cum cerul sus se-ndoaie şi stelele-şi 

aşterne,/ O boltă răsărită din negure eterne (Gemenii). 

Spre deosebire de scenariile cosmogonice din Scrisoarea I şi din Rugăciunea 

unui dac, în care starea de increat este caracterizată de coincidenţa contrariilor şi de 

anularea tuturor opoziţiilor categoriale pe baza cărora se defineşte fiinţa şi fiinţarea, 

prin intermediul unor bipolarităţi discursiv-semantice şi a unor simetrii „elaborate” 

(fiinţă-nefiinţă, nu s-ascundea-era ascuns, pătruns-nepătruns, moarte-nemuritor, 

erau-n-au fost etc.), în Gemenii ea este schiţată vag, prin termeni care conotează 

ideea de haos: „neguri”, „neagra ceaţă”, „adânc”, „negure eterne”, accentul fiind pus 

pe agentul care realizează trecerea de la nefiinţă la fiinţă, care este descris în registru 

antropomorfic, cu accent pe coordonatele forţei şi dinamismului, pe de o parte, 

(„sufletul trece vuind” „ridică universul în braţă”) şi ale grandorii/măreţiei, pe de 

altă parte („umeri ca de munte”, „decât toată lumea de două ori mai mare”). 

În ceea ce priveşte strict imaginea universului, din punct de vedere stilistico-

poetic, aceasta se dezvoltă pe două coordonate specifice: potenţialitatea/virtualitatea 

şi proiectarea pe verticală, ambele cu rădăcini în semantica verbului „a ridica”. Se 

cuvine să observăm, de asemenea că, dacă iniţial universul este dependent de 

Zamolxe, care îl scoate din adâncul primordial, ulterior el se desprinde de agentul 

creator, dobândind autonomie funcţională; trecut de Demiurg din planul increatului 

ca mănunchi de potenţialităţi în acela al devenirii, universul îşi actualizează propriile 

virtualităţi: „cerul sus se-ndoaie şi stelele-şi aşterne,/ O boltă răsărită din negure 

eterne”. 

De altfel, într-o versiune alternativă a scenariului cosmogonic, înfăţişată într-o 

variantă a Scrisorii I, trecerea de la nefiinţă la fiinţă, de la virtual la real este descrisă 

în termenii unei dinamici proprii universului, independent de orice cauză exterioară 

sau de orice agent „din afară”:  

O greşală universul a comis. Din nemişcarea/ Cea eternă în trecutu-i, 

viermui un punct – din care/ Îşi scrinti tot infinitul paraliticul lui somn./ Ş-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Semnificaţii  lirice şi câmpuri de viziune ale imaginii „universului” în lirica eminesciană 

 

 

 

83 

 

espiarea lungă, cruntă, a pornirii lui rebele/ E viaţa. Spre-ecuilibrul liniştitei 

întocmele/ Realeargă tot ce este cu dor lung, nestins, insomn (Eminescu 1943: 

178).  

Dacă în Gemenii dinamismul naşterii universului era circumscris Demiurgului, 

al cărui suflet „trece vuind prin neagra ceaţă”, în acest caz mişcarea este transferată 

unei părţi a universului („viermui un punct”), iar trecerea la increat la creat se leagă 

de „acea imperceptibilă nelinişte de moleculă ce tulbură calmul informei materii 

primordiale” (Conte 1990: 113). 

Astfel, dinamismul sui generis devine o trăsătură intrinsecă a universului şi i 

se asociază atât în context cosmogonic (şi apocaliptic, cum vom vedea mai târziu), 

cât şi în orizontul unei percepţii asupra existentului în sincronie, mişcarea devenind 

„principiul fundamental al constituirii şi existenţei universului” (Irimia 1979: 350). 

Chiar şi atunci când universul este prezentat dintr-o perspectivă statică, în structura 

de adâncime a viziunii se conturează un plan al mişcării: „Totuşi, în clipa 

suspendată/ Dacă din noapte-eternă o fiinţă se arată/ El vede cer şi stele, oceanul, 

universul/ El nu-mi zăreşte ochii, el nu-mi aude mersul” (Confesiune). Desfăşurarea 

universului fenomenal reprezentat metonimic prin elemente cosmice („cer şi stele”), 

ascunzând şi revelând în acelaşi timp Fiinţa lumii, se realizează pe coordonate 

dinamic-armonioase: „Şi în ordinele-eterne mişc-asupra-i universul/ Oceànele-i de 

stele. Ce ironic le e mersul!” (Memento mori), iar rotirea devine o coordonată 

definitorie a existenţei macrocosmice:  

Din orice clipă trecătoare/ Ăst adevăr îl înţeleg,/ Că sprijină vecia-ntreagă/ Și-

nvârte universu-ntreg” (Cu mîne zilele-ţi adaogi) sau „În cer întotdeauna/ Urmăm al 

nostru mers/ Ca soarele şi luna/ Rotind în univers (Cu pânzele-atârnate). 

În fine, universul ca totalitate a existentului ridicat din adânc de Zamolxe şi 

înscris pe o traiectorie sferic-rotitoare, precum cea descrisă într-o variantă la Glossă, 

în care „Lumi urmează cu grăbire/A lor sferice ocoluri” (Eminescu 1944: 110), este 

descris şi în punctul de reîntoarcere în Nefiinţă. Indiferent de scenariul care conduce 

la acest moment, fie ipotetica revoltă a lui Satan (Mureşanu), fie aruncarea în chaos 

a arfei de către Orfeu (Memento mori) sau, pur şi simplu, punctul terminus al 

propriei dinamici (Scrisoarea I), momentul apocaliptic este descris prin termeni 

complementari descrierii cosmogonice: dacă naşterea universului se asocia unei 

mişcări de jos în sus (cf. verbul a ridica), acum mişcarea este de coborâre, de 

deplasare de sus în jos, dinspre afară spre înăuntru:  

De-ar fi aruncat în chaos arfa-i de cântări îmflată,/ Toată lumea după 

dânsa, de-al ei sunet atârnată,/ Ar fi curs în văi eterne, lin şi-ncet ar fi căzut…/ 

Caravane de sori règii, cârduri lungi de blonde lune,/ Şi popoarele de stele, 

universu-n rugăciune/ În migraţie eternă de demult s-ar fi pierdut (Memento 

mori). 

Pe lângă semnificaţia de „totalitate a existentului organizat cosmotic”, semnul 

poetic la care ne referim deţine, în acelaşi context cosmologic, şi funcţia de a decupa 

o parte a acestui tot, fiind echivalent cu noţiunea de „sistem solar”. Această 

semnificaţie secundară apare în poemul Povestea magului călător în stele şi se referă 

la ordinea şi principiul de funcţionare a fragmentului de lume pe care substantivul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ilie MOISUC 

 84 

univers îl delimitează: „El cartea-şi deschide, la ceruri priveşte/ Şi zodii descurcă în 

lungul lor mers/ E-o carte ce nimeni în veci n-o citeşte/ Cu semnele strâmbe 

întoarse-arăbeşte/ Sunt legile-n semne din ăst univers” şi „Vezi steaua că munţii şi-

ntoarse şi marea/ Îmblând neclintită în vecinicu-i mers./ A anilor spaţ le destină un 

soare:/ La una-i mai mică şi la alta mai mare/ Căci sorii scriu timpu-n acest univers”. 

Dacă atunci când desemnează totalitatea existentului substantivul univers 

dobândeşte o valoare generică prin articularea hotărâtă („Mai e în tot universul o 

stea plină de pace/ Neturburată vecinic de ură, de război”), în acest al doilea palier 

funcţional, semnul poetic primeşte un determinant cu valoare particularizant-

cantitativă (un, acest) justificată de „o topografie mitică a universului” circumscrisă 

modelului cosmologic platonician (cf. Petrescu 2001: 33). 

Din punct de vedere al viziunii poetice, acest prim cadru asociat semnului 

poetic univers intră în sfera de iradiere semantică a sintagmei „vis al Nefiinţei”: 

„căci e vis al Nefiinţei universul cel chimeric” (Scrisoarea I). În legătură cu acest 

aspect menţionăm doar că universul reprezintă o proiecţie/producţie onirică a Fiinţei 

primordiale, a acelui Zeu singur, care „doar el aude plânsu-și”, viziune sugerată şi de 

Ioana Em. Petrescu care interpretează „viaţa lumilor” ca  

modul în care în-sinele divin se visează, proiectându-se într-o structură 

inteligibilă ca într-un altceva al său”, iar „dorul nemărginit” este înţeles de exegetă ca 

„apetit divin de autocunoaştere (Petrescu 2001: 158).  

3. „C-un univers deasupră-i şi-n el cu-n univers” 

Dacă pe un prim palier funcţional semnul poetic univers era proiectat pe 

coordonate cosmologice şi desemna totalitatea existentului ca structură coerent-

articulată sau doar o parte a acestei structuri (ascultând şi ea de acelaşi principiul al 

coerenţei), în cel de-al doilea câmp de viziune pe care l-am delimitat, acelaşi semn 

poetic este aşezat în orizontul cunoaşterii şi condiţiei umane, fiind circumscris într-

un plan existenţial-gnoseologic. 

O primă funcţie a semnului poetic analizat în acest plan este aceea de a 

desemna conţinutul conştiinţei umane, care „reproduce”, la scară microcosmică, 

universul fenomenal. Această interiorizare speculară a „lumii mari” este tematizată 

liric fie din perspectiva gândirii umane, fie din punctul de vedere al fiinţării pe 

coordonate erotice. Gândirea umană este metonimic reprezentată de un craniu 

tocmai pentru a se sublinia contrastul între precaritatea şi dimensiunile reduse ale 

acestei părţi ale corpului şi nelimitarea „conţinutului” ei. 

Astfel, misteriosul „personaj” din Confesiune îşi începe monologul „arătând 

un cran”: „Aciea este lumea… de-o sfarăm e sfărmată/ De sfarăm pe vecie acest idol 

de lut/ Eterna pace-ntinde imperiul ei mut/ Şi soarele din ceruri se-nchide ca o rană/ 

Ce arde-n universul bolnav de viaţă vană”. Aceeaşi imagine, mai elaborată însă şi 

subordonată explicit temei lirice a măreţiei gândirii umane apare în Memento mori: 

 Într-un cran uscat şi palid, ce-l acoperi cu o mână,/ Evi întregi de cugetare 

trăiesc pacinic împreună,/ Univers, râuri de stele – fluvii cu mase de sori;/ Viaţa 

turbure şi mare a popoarelor trecute,/ A veciei văi deschise-s cu-adâncimi 

necunoscute,/ Vezi icoana unui secol lângă chipul unei flori. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Semnificaţii  lirice şi câmpuri de viziune ale imaginii „universului” în lirica eminesciană 

 

 

 

85 

 

Plasat în registrul erotic, acelaşi raport conştiinţă-univers fenomenal este 

subordonat în postuma Ah, mierea buzei tale, temei universale a iubii care învinge 

moartea, actualizată în ideea că amintirea fiinţei iubite dăinuie chiar şi atunci când 

conştiinţa îşi încetează activitatea:  

Iubito, vremea-n loc să steie,/ Să stingă universu-n noi:/ O rază încă, încă o 

scânteie,/ Ş-apoi dispare tot… ş-apoi, ş-apoi/ Simt încă gândul tău, iubit, femeie,/ Ş-

apoi nu vom mai fi nimic… noi doi. 

Corespondenţa microcosmos-macrocosm şi universul conceput simultan, ca 

totalitate a existenţei fenomenale şi ca interiorizare prin duplicare speculară în fiinţa 

umană se ilustrează în poemul Gelozie, printr-o comparaţie amplă între sufletul 

îndrăgostitului şi zbuciumul oceanului îndrăgostit de lumina rece a lunii:  

Mă mişc ca oceanul cu suferinţi adânci/ Ce braţele-i de valuri le-atârnă trist de 

stânci./ Se-nalţă şi recade şi murmură într-una/ Când lunecă pe negre păduri de paltin 

luna:/ Pătruns el e de jalea luminii celei reci…/ În veci de el departe, şi el iubind-o-n 

veci./ De s-ar lăsa pe sânu-i, din cer vrodinioară,/ El ar simţi că-n luntru-i cu ceru-

ntreg coboară/ Şi-ar cadenţa durerea pe-al veacurilor mers/ Cu-n univers deasupră-i 

şi-n el cu-n univers. 

Pe temeliile acestei corespondenţe micro-macrocosm, semnul poetic univers 

dobândește o a doua funcţie, complementară celei analizate mai sus şi anume aceea 

de a descrie raportul dintre condiţia umană şi universul fenomenal. În contextul 

procesului de „conştientizare a condiţiei cosmice a omului” (Irimia 1979: 362), 

imaginea universului ajunge să oglindească tragismul condiţiei umane, damnate să 

poarte povara existenţei, ca în Preot şi filosof („Şi noi avem o lege – deşi nu 

Dumnezeu/ Simţim că Universu-l purtăm şi prea ni-i greu:/ Ştim a fi strămoşii 

acelui vechi păcat/ Ce seminţia Cain în lume-o a creat”) sau să fie scindată pe tipare 

dualiste între răutatea intrinsecă a materiei şi aspiraţia spre bine şi dreptate, ca în 

Andrei Mureşanu:  

Căci dacă eşti Arhanghel al morţii cei bătrâne/ Atunci eşti drept – căci numai 

ea e dreaptă-n lume,/ Şi cei ce o servesc – căci contra orice-n lume/ Învinge răutatea – 

dar contra morţii nu./ Fiindcă tina lumii e rea, fiindcă tină/ Şi praf e universul întreg – 

fără de vină/ Ai căzut geniu mândru, plin de îndărătnicie/În spaţii fără margini, în evi 

de veşnicie! 

Pe acest al doilea palier funcţional, cele două semnificaţii lirice ale universului 

păstrează dimensiunea cosmologică intrinsecă semnului poetic, proiectată însă în 

orizontul omenescului fie din perspectivă gnoseologică, fie din punctul de vedere al 

ecourilor cosmice ale condiţiei umane. 

4. „Universul fără margini e în degetul lui mic” 

În ceea ce priveşte ultimul câmp de emergenţă a semnului poetic univers în 

lirica lui Eminescu, se cuvine să observăm că acesta glisează funcţional dinspre 

referenţial spre conotativ, fiind învestit cu o valoare instrumentală în raport cu teme 

sau actanţi lirici ale căror caracteristici le scoate în evidenţă. Prin această trecere, 

forţa „descriptivă” a semnului poetic se atenuează, iar rolul său în dinamica 

procedeelor de articulare po(i)etică a viziunii creşte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ilie MOISUC 

 86 

Pentru a ilustra această mutare de accent este suficient să comparăm două 

contexte lirice distincte din Scrisoarea I: „Căci e vis al Nefiinţei universul cel 

chimeric” vs. „Mâna care-au dorit sceptrul universului şi gânduri/ Ce-au cuprins tot 

universul încap bine în patru scânduri”; dacă în primul caz, universul funcţionează 

ca „obiect” al discursului liric, articulat pe/articulând o viziune asupra raportului 

dintre „Fiinţa lumii” şi universul fenomenal, în cel de-al doilea caz, rostul/rolul său 

este acela de a potenţa forţa contrastului dintre aspiraţie şi realizare în planul 

existenţei umane, angajând un raport de opoziţie sintagmatică cu construcţia metonimică 

„patru scânduri”. 

Aşadar, în acest ultim caz, semnul poetic univers dobândește un rol 

constructiv în planul dinamicii conotativ-retorice, catalizând anumite linii 

descriptive. El poate funcţiona autonom, având rolul de a scoate în evidenţă anumite 

caracteristici ale unor actanţi lirici, cum ar fi grandoarea aspiraţiei şi a avântului 

războinic al cuceritorului Arald din Strigoii („Simţeam că universul la pasu-mi 

tresărea”, „Arald, copilul rege, uitat-a universul”) sau frumuseţea domniţei adorate 

din Diamantul Nordului: „E demn a ta frunte să poarte corona,/ Robit universul să-i 

fie – Madonna!/ Îngăduie celui din urmă-al tău sclav,/ Plângând să-ţi sărute al 

urmelor prav”. 

De asemenea, imaginea universului poate fi înscrisă într-un cadru de simetrie 

tensională, pentru a configura conotativ anumite raporturi de opoziţie. De pildă, în 

Scrisoarea I, pe lângă contrastul pe care l-am ilustrat anterior, şi anume acela dintre 

aspiraţie şi împlinire/realizare, asumat în planul „demonstraţiei” lirice de relaţia 

dintre „univers” şi „patru scânduri”, acelaşi semn poetic articulează un cadru de 

opoziţie între aparenţă şi esenţă: „Uscăţiv aşa cum este, gârbovit şi de nimic,/ 

Universul fără margini e în degetul lui mic”. 

Contrastul dintre aparenţă şi esenţă este desfăşurat aici pe două planuri: unul 

al opoziţiei dintre material („Uscăţiv aşa cum este, gârbovit şi de nimic”) şi spiritual 

(„Universul fără margini e în degetul lui mic”) şi celălalt al tensiunii dintre limitare 

şi dezmărginire („Universul fără margini e în degetul lui mic”), prin răsturnarea 

raportului dintre om şi univers cu ajutorul verbului predicativ „e” (cu sensul de „se 

află”), care catalizează acea legătură micro-macrocosm despre care am vorbit în 

partea a doua a lucrării noastre, în orizontul temei lirice a „nemarginilor de gândire” 

care definesc fiinţa umană. 

Aceeaşi simetrie tensională, situată de data aceasta într-un context sarcastic 

(în planul de suprafaţă) şi ludic parodic (în planul de adâncime), o întâlnim şi în 

poemul Antropomorfism, cu referire la intensitatea idealizării fiinţei iubite în 

contrast cu valoarea „reală” a acesteia din urmă:  

Voi ce uniţi tot universul în zâmbirea minţii scurte/ Ce cătaţi gândiri de înger 

în-ochii mari, cari vă par/ Două nopţi însprâncenate – vie-vă-n minte măcar,/ Cum că 

demonul din ochi-i e acelaşi de sub burtă. 

Din punct de vedere al procedeelor de construcţie, tensiunea se naşte, în cazul 

acesta, din opoziţia între proiecţia asupra femeii şi feminităţii, construită metonimic 

prin intermediul sintagmei „tot universul” (ai cărei termeni conotează măreţia şi, 

implicit, perfecţiunea) şi valoarea ei reală, situată, tot metonimic, sub zodia limitării 

şi imperfecţiunii, cu ajutorul sintagmei „zîmbirea minţii scurte”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Semnificaţii  lirice şi câmpuri de viziune ale imaginii „universului” în lirica eminesciană 

 

 

 

87 

 

5. Concluzii 

În orizontul imaginarului şi discursului poetic eminescian, semnul poetic 

univers se integrează în trei câmpuri de viziune distincte. În primul rând, el 

desemnează şi descrie totalitatea existentului din perspectiva evoluţiei (universul 

reprezentând lumea fenomenală care iese şi revine în Nefiinţă) şi a dinamicii 

funcţionale (universul reprezentând o structură în perpetuă mişcare rotitoare). În al 

doilea rând, universul se circumscrie existenţei umane, înfățișând liric lumea 

interioară, ca reduplicare speculară a existentului „din afară”, şi descriind 

consecinţele existenţiale ale „conştientizării condiţiei cosmice a omului” (Irimia 

1979: 362). În fine, în al treilea rând, imaginea universului are rolul de a potenţa 

diferite trăsături ale unor situaţii sau „personaje” lirice, pe baza trăsăturilor semice 

/măreţie/ şi/sau /nelimitare/. 

Delimitarea acestor trei paliere funcţionale ne-a permis să arătăm, pe de o 

parte, în ce măsură şi prin ce mijloace poezia reuşeşte să configureze o lume 

semantică autonomă, care păstrează legături cu planul fenomenal-referenţial, pentru 

a-l proiecta pe alte coordonate ontologice, şi pe de altă parte, să observăm 

caracteristicile lumii pe care ne-o propune opera lirică eminesciană; în această lume, 

universul fenomenal este „un vis al Nefiinţei”, o formă-proiecţie prin care Fiinţa 

lumii se caută oglindindu-se într-o alteritate pe care o iscă şi în care se recunoaşte 

(cf. Petrescu 2001, Moisuc 2010). 

Păstrând anumite trăsături semantice pe care substantivul univers le are în 

limba comună, poetul le integrează într-un cadru de viziune original şi coerent în 

care, aşa cum arată Dumitru Irimia, „imagistica eminesciană, caracterizată printr-o 

maximă organicitate în dezvoltarea ideilor poetice, desfăşoară un univers în 

permanentă geneză, în care omul îşi recâștigă dimensiunile sale cosmice, acordând 

totodată dimensiune umană universului” (Irimia 1979: 456). 

Bibliografie 

Călinescu 1976: G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, I–II, Bucureşti, Editura Minerva. 

Conte 1990: Rosa del Conte, Eminescu sau despre Absolut, Ediţie îngrijită, traducere şi 

prefaţă de Marian Papahagi, cuvânt înainte de Zoe Dumitrescu-Buşulenga, Postfaţă de 

Mircea Eliade, cu un cuvânt pentru ediţia românească de Rosa del Conte, Cluj, 

Editura Dacia. 

Eminescu 1943: M. Eminescu, Opere II. Poezii tipărite în timpul vieţii. Note şi variante: De 

la Povestea codrului la Luceafărul, Ediţie îngrijită de Perpessicius, Bucureşti, 

Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă. 

Eminescu 1944: M. Eminescu, Opere III. Poezii tipărite în timpul vieţii. Note şi variante: De 

la Doina la Kamadeva, Ediţie îngrijită de Perpessicius, Bucureşti, Fundaţia Regele 

Mihai I. 

Eminescu 2006: Mihai Eminescu, Opera poetică, ediţie îngrijită de Dumitru Irimia, ediţia a 

II-a, revăzută, Iaşi, Editura Polirom. 

Irimia 1979: Dumitru Irimia, Limbajul poetic eminescian, Iaşi, Editura Junimea. 

Irimia 2002: Dumitru Irimia (coord.), Dicţionarul limbajului poetic eminescian. 

Concordanţele poeziilor antume, vol. I–II, Botoşani, Editura Axa. 

Irimia 2006: Dumitru Irimia (coord.), Dicţionarul limbajului poetic eminescian. Concordanţele 

poeziilor postume, vol. I–IV, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ilie MOISUC 

 88 

Moisuc 2010: Ilie Moisuc, Eminescu şi lumile gândirii, „Caietele de la Putna”, III, 

Mănăstirea Putna, Editura Nicodim Caligraful, p. 214–228. 

Petrescu 2001: Ioana Em. Petrescu Eminescu – poet tragic, Ediţia a II-a, Iaşi, Editura Junimea. 

Ricœur 1984: Paul Ricœur, Metafora vie, traducere şi prefaţă de Irina Mavrodin, Bucureşti, 

Editura Univers. 

“The Praying Universe”: Lyrical Significations and Frames of Vision 

 of the Poetic Sign Universe in Eminescu’s Poetry 

This paper aims to analyze how the poetic sign universe function in the dynamic of 

the poetical imaginary and discourse of Eminescu. 

From our point of view, this poetic sign organizes three fields of vision and 

expression on the main idea of the connection between the universe and the human being. 

The first field of vision where the poetic sign universe occurs is the cosmological 

context and, in this case, it describes the totality of what exists, from three perspectives: as 

the field of being coming into existence from the primordial chaos, as autonomous level of 

existence (engaged in a sui generis movement) or as the totality of being about to turn into 

nonbeing, in an apocalyptical scenario. The verse stressing the best this poetic meaning is 

“Because is nonbeing’s dream, this chimerical universe” (The First Letter). 

The second great frame of vision organized by the poetic sign universe is connected 

to the human knowledge and being and describes either the content of the human conscience 

as the microcosm’s reflection of the entire existence, either the spiritual echo of the 

connection between human being and universe. The most representative verse for this field 

of vision is “With a universe above and with another universe inside” (Jealousy). 

In the third frame of vision and function, the poetic sign universe works as a 

connotative tool in order to emphasize some features of poetic situations or characters. The 

image of the universe is, therefore, used either to spotlight Arald’s greatness of the war dash 

or to stress the infinite power of the human conscience, in the case of the old teacher from 

The First Letter, either to catalyse the tension between two opposite poetic meanings as the 

opposition between appearance and essence or the opposition between matter and spirit. In 

this context, the most eloquent verse is “The infinite universe is in his little finger” (The First 

Letter). 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:37:09 UTC)
BDD-A14966 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

