
Originea jocului de căluşari. 

Jocul căluşarilor, atât prin înfăţişarea impunătoare a jucă­
torilor, cât şi prin arta neîntrecută a dansurilor, a atras asupra 
•sa atenţiunea celor mai însemnaţi cercetători ai vieţii poporului 
nostru şi a stârnit în totdeauna admiraţia streinilor. 

Explicaţii asupra originei acestui joc s'au dat în mai multe 
rânduri, fără să se ajungă la un rezultat satisfăcător şi fără să 
se poată arătă, ceea ce este tot atât de important, locul pe care-1 
ocupă acest joc în obiceiurile similare ale altor popoare D. In 

') Neobositul cercetător al folklorului nostru, T. Pamfile, care a 
.adunat la un lo: aproape toate mărturiile împrăştiate, referitoare la acest 
obiceiu, terrnină astfel: „Asupra originei acestei datine trecem, căci nu se 
poate stabili, cu toate încercările ce s'au făcut." (Sărbătorile de vară la 
.'Români,, Bucureşti 1910: p. 54—75). Completând materialul publicat de 
dînsul cu cel dat de T. Burada (în Istoria teatrului în Moldova. Iaşi, 
1915 p. 62—70) avem aoroape întreg materialul publicat asupra jocului de 
căluşari. 

Cercetări mai nouă, documentate, lipsesc în această direcţie Cele 
vechi poartă în sine pecetea vremii, în care se căută a se dovedi pe toate 
căile originea romană a neamului şi deci a tuturor Obiceiurilor noastre. 
Astfel o parte dintre cercetătorii cei vechi au fost de părere că acest joc 
îşi trage originea dela Coli-Salii romani. Această părere 'citată şi de D. C. 
d lănescu (Teatru la Români. An. Acad. Rom. Seria II. T. XV/III. Mem. 
Secţ. Lit. p. 123-126) duDă D. Bojinca (Anticele Romanilor, Buda, 1832, I. 
•p. 179), îşi are izvorul în cartea lui F. I. Sulzer (Geschichte des trans-
alpinischen Daciens. Viena 1781. Tom. II. p. 405 -414), care şi el a îm­
prumutat-o, după cum mărturiseşte însuşi (Tom. II. p. 411) de la un „învăţat 
român", pe care îl pomeneşte des, dar nu-1 numeşte. Această persoană 
nu poate fi alta decât P. Maior, cu care Sulzer a avut relaţii pe timpul 
•când eră cu regimentul său la Reghin „unde vorbeau adeseori despre 
lucrun cari îi interesau pe amândoi, din motive ce nu erau totdeauna 
.aceleaşi" (Cf. N. Iorga, Istoria Ut. rom. în sec. al XVIII, voi. II. 238). 

O altă ipoteză ar fi că jocul căluşarilor reprezintă răpirea Sabinelor 
de către Romani. Această părere, reprodusă des şi de alţi autori, îşi are 
originea în studiul lui I. Eliade (Curierul Românesc, 1843, nr. 41). Ea este 
împărtăşită şi de Q. Dem. Teodorescu (încercări critice p. 5). 

Th. Speranţă (Noua Rev.Rom. 1900 nr. 11. p. 504) crede că numele 
căluşarilor derivă* dela un căluş pe care îl purtau odinioară în gură şi 
care azi a dispărut. într'o lucrare a sa mai recentă (Mioriţa şi căluşarii, 
Bucureşti, C. Sfetea, 1915) dă o altă interpretare, fantastică şi lipsită de orice 
temeiu. 

P. Papahagi în revista Graiu bun I. nr, 4—5, p. 83—88, explică obi­
ceiul căluşarilor şi identitatea acestuia cu jocul similar la Aromâni, numit 
aruguciar ori aluguciar. Dînsul crede, că obiceiul acesta a izvorît din 
serbările calendelor la Romani. Aici şi în Note etimologice (An. Acad Rom. 
Secţ. Lit. S. II. T.XXIX. p. 42) derivă numele de căluşari dela un cuvânt 
căluş, deminufivul lui cal. Cercetările noastre confirmă această părere. 

E. N. Voronca (Studii în folklor, 1912-1913,11, 62 - 69: Sărbătoarea 
Moşilor, 19'5, p. 14—22) se întoarce iarăşi la vechea ipoteză, după care 
•căluşarii reprezintă pe sălii romani. 

15* 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



216 S: VBJA\ 

lucrarea de fată sperăm să dăm contribuţiuni însemnate pr ivi­
toare la originea lui şi la înrudirea, cu. unele obiceiuri la alte-
popoare. 

Din materialul publicat reiese că jocul căluşarilor es te : 

strâns legat de sărbătorile Rusaliilor şi că acest obiceiu este„. 
sau cel puţin a fost, răspândit pretutindeni la Români, cu e x ­
cepţia Bucovinei, conservându-se astăzi în- vechiul Regat, mai 
mult în Oltenia şi judeţele Teleorman, Vlaşca, Ilfov şi Muscel,, 
iar în Ardeal in regiunea centrală a Murăşului şi pe valea Târ -
navelor. Cele mai importante mărturii sânt păstrate la Cantemir l)> 
pentru Moldova, l a S u l z e r 2 ) pentru Ardeal, şi lâ Liuba 3> pentru. 
Banat. 

Spre a putea urmări şi controla mai uşor cercetările noastre,, 
rezumăm elementele caracteristice ale acestui obiceiu. şi Ie gru­
păm aşa cum rezultă din materialul cunoscut: 4> 

1. Căluşarii sânt o ceată de dansatori, formată numai din 
bărbaţi, cari în timpul Rusaliilor cutreieră satele supt conducerea* 
unui vătaf, jucând, săltând şi primind daruri. Se mai numesc şî. 
călucenî (Cantemir, Liuba), căluşei, sing. căluşub (Muscel 5 ) ; 
Dol j 6 ) , călăuzi şi boriciani (Sulzer, Ardeal). Jucătorii trebue să. 
fie fără soţ. « 

2. Poartă costum bărbătesc de sărbătoare; numii Ia Can ­
temir „se îmbracă în vestminte cam ca femeile, pe cap îşi pun; 
cunună de flori, vorbesc în ton femeiesc şi, ca să nu se c u ­
noască, îşi acoper faţa cu un văl alb. Toţi poartă în mâni o» 
sabie goală." 

Astăzi numai v ă t a f u l ori m u t u l mai poartă sabie, afară; 
de judeţul Muscel, unde avem ştirea că şi ceilalţi căluşei purtau-
o sabie de lemn. 7 ) Peste cămaşă, pe umeri, se pun crucişv 
două cingători sau o cârpă colorată împodobită cu flori. La pi­
cioare au pinteni şi clopoţei zornăitori. 

3 . Persoanele principale, în afară de v ă t a f , care se mar 
numeşte şi v o i v o d (Liuba) ori s t a r i ţ (Cantemir), sânt: 

') Operele principelui D. Cantemir, I, Descriptio Moldaviae. Bucu­
reşti, 1872, pp. Iz9—130. 

2) L. c. II. 405—414. 
3 ) S. Liuba, Material folklorist c, Rev. „Tinerimea Română" 1898,,. 

I. 128 149. 
4 ) La alcătuirea acestui rezumat a fost utilizat îndeosebi materialul' 

publicat de T. Pamfile op. cir. po. 54—75. 
5 ) C. RădulescuCodin şi Mihslache, Sărbătorile pororului, Bucureşti 

1910, 6 9 - / 3 ; T. Pamfile, /. c 6 3 - 6 7 . 
6 J T. Pamfile, /. c. 70 75. 
7 ) Comunicarea d-lui prof. G. Oprescu. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



'ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 217 

b) primul călucean, care are în mână un chip de cal sculptat 
:şi pus într'un mâner (Liuba); 

c) s t e g a r u l , purtătorul steagului căluşarilor, format dintr'un 
ibăţ ori prăjină de al eărei capăt atârnă de obiceiu o cârpă 
(Oltenia,1* Muscel); 

d) mutul , numit şi p r i m i c e rul (Cantemir), b l o j u l (Liuba), 
z b i c e r (Bojinca, Ardeal). 2 ) El este persoana comică a căluşarilor 

:şi este adesea mascat şi îmbrăcat caraghios. în mână poartă 
sabie sau biciu, cu care loveşte în jurul căluşarilor, ca să 
alunge duhurile rele. El se numeşte „mut", pentrucă nu are 
voie să vorbească decât la anumite ocaziuni. Uneori nici chiar 

• căluşarii nu vorbesc timp. de o săptămână, cât ţine jocul, sau 
rnumai pe timpul jocului. Mutul căluşarilor din Vlaşca şi Ialq-
tmiţa îşi permite să facă obscenităţi cu căluşarii.3> 

e) După cum reiese din mărturiile pe care le avem, în 
•societatea căluşarilor era şi o figură reprezentând un animal 
• oarecare, pe care însă nu-1 putem preciza, căci resturile tradi­
ţionale care ni s'au transmis sânt foarte rudimentare. 

Astfel Sulzer*) spune că mutul căluşarilor poartă o mască 
i în forma unui cap de barză al cărui cioc este pus în mişcare 
•cu ajutorul unei sfori. Urmele acestei figuri se găsesc şi în 
jocurile din Oltenia, unde îi zic „cioc" sau" „iepure", căci în 

•realitate nici nu-i altceva decât o piele de iepure aşezată pe 
•vârful unui băţ şi purtată de unul dintre cei mai distinşi călu­
şari, sau chiar de mutul căluşarilor 5 1 Această piele de iepure 
păstrează cu siguranţă amintirea unei figuri, -care reprezenta un 
animal oarecare; bănuim că această figură a putut fi ori brezaia 
(turca, cerbul), care umblă astăzi numai la Crăciun şî Anul nou, 

•ori, ceea ce e foarte probabil, o figură de cal, cum se vede din 
descrierea lui Liuba şi cum există în obiceiurile similare ale 
altor popoare. Ne face să bănuim aceasta şi un pasaj dintr'o 
descriere a jocului din Teleorman: „Căluşul sare Sâmbătă seara 
înaintea Duminecii de Rusalii şi se sparge după opt zile". 6) 

1) St Tu{escu-P. Danilescu, Monografia satului Cătanele Dolj, Craiova 
1=08, 1 2 7 - 1 2 8 ; T. Pamfile, /. c. 69—75. 

2) L. c. I, 1^9. 
3 ) E. N. Voronca, Sărbătoarea Moşilor, p. 91. 
") L. c. U., 408. 
5 ) Steagul şi iepurele se înfig în pământ sau se ţin în mână în tim­

pul jocului. 
6 ) FI. Cristescu, în mijlocul horelor, Craiova, 1910 p. 39, şi T. Pam­

file, op. cit. 69. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



2 1 8 R. VUIA 

4) în jocurile lor se conduc după răsăritul şi apusul soarelui.. 
Înainte de răsăritul şi după apusul soarelui nu dansează, în> 
Banat au chiar două jocuri foarte semnificative, unul numit 
jocul soarelui la răsărit, iar altul jocul soarelui la apus. Alte 
jocuri mai însemnate poartă numiri de căluţul, căluceanul (Banat), 
căluşul, floricica sau floricica căluşului (Muscel), boricean (Sulzer, 
Ardeal.) Jocurile se continuă adesea până la extaz, iar vătaful 
are uneori putere magică asupra căluşarilor. 

5) în toate descrierile acestui obiceiu se accentuează strân­
sul raport ce există între anumite zâne şi căluşari. Ei sânt pân­
diţi şi urmăriţi de zâne, numite Ielele, Dînsele, Frumoasele sau 
chiar Rusaliile. Acestea sânt tocmai pe timpul Rusaliilor mai 
periculoase. în mersul şi jocurile lor, căluşarii trebue să observe 
anumite regule, spre a nu fi „pociţi" de zâne, care îi pândesc 
la tot pasul, dar mai ales la movile şi ape. Astfel c e a u ş u l 
din descrierea lui Liuba din Banat, poartă după cap o traistă 
în care ţine nouă buruieni, după câte zâne sânt. Cu un ciocan 
rupe din aceste buruieni câte puţin şi aruncă asupra căluşarilor,, 
în timp ce b l o j u l urnitul) îi atinge din când în când cu biciul, 
spre a nu lăsa duhurile necurate să se apropie de ei. Iar după 
ce căluşarii s'au legat fraţi juraţi, cimpoierii cântă „marşul zâ­
nelor." Când dorm, se culcă tot câte doi, căci dacă s'ar culcă 
câte unul singur, l-ar poci zânele şi ar muri. Tot la fel ne 
spune şi Cantemir despre căluşari, că ei nu dorm decât supt 
coperişul bisericilor, căci dacă s'ar culca într'alt loc, i-ar 
munci F r u m o a s e l e i a r cine a intrat îh ceata căluşarilor, trebue 
să rămână nouă ani într'însa, căci dacă nu, se zice despre el; 
că are boală rea şi-1 muncesc Frumoasele. 

Căluşarii trebue să fie primiţi în toate casele deoarece 
se crede, că de dînşii fug Dînsele şi Ielele, care fac rău go­
spodarilor, pocesc şi fură copiii. După terminarea jocurilor, sfarmă 
obiectele sau insigniile lor (iepurele, beţele şi biciul), le îngroapă, 
şi fug fără să se uite înapoi, ca să nu-i pocească Rusaliile. 1) 

6) Despre jocul lor se crede, că are putere vindecătoare, 
mai ales dacă joacă peste cei pociţi de zâne. Fetele şi nevestele 
joacă cu mare drag lângă căluşari, în credinţa că vor fi tot­
deauna sănătoase şi drăgostoase flăcăilor. Mamele îşi dau copiiiv 
în braţele căluşarilor, că să se facă şi ei voinici şi jucători, ca*. 

>) S. Neculcea, Gazeta săteanului, XIII, 368; T. Pamfile U c. 69.. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 219 

şi căluşarii (Oltenia). Sătenii se întrec să cheme pe căluşari în 
curte spre a juca, căci se crede că cel ce primejte «căluşul», 
va avea noroc şi va fi ferit de boale 'Muscel) Cei vechi cre­
deau despre jocul lor, că ar imită învârtirea stelelor în jurul 
soarelui sau lunei.1* 

7) Se observă o deosebită atitudine din partea căluşarilor 
faţă de anumite locuri ca: movile, râuri, păduri, dealuri şi răscruci. 

Astfel în Banat (Liuba) se adună la o movilă, care desparte 
mai multe hotare. Călătorind în alte sate, când trec pe lângă o 
movilă, o ocolesc în joc de trei ori, slobozind câte un foc de 
pistol şi fugind apoi de Ia acel loc. Când trec peste o punte, se 
rotesc împrejur în călcâie ca să vadă dacă nu-i urmăreşte cineva. 

L e g a r e a căluşarilor, adică primirea în ceata lor, se face 
în Ardeal 2) asfel: vâtavul adună feciorii, cari vreau „să între în 
căluşerie u şi pleacă cu dînşii în nouă hotare. într'o sticlă iau 
apă din nouă izvoare şi se duc la alte trei hotare. Oprind.u-se 
la răscruci, vătaful îl leagă pe fiecare peste fluierul piciorului în 
jos de genunchi cu câte două curele, pe care sânt înşiraţi c lo­
poţei. De asemenea îi mai leagă şi peste braţe, pe din sus de 
coate, cu câte două rânduri de panglici. După terminarea acestei 
ceremonii, feciorii formează un cerc şi rugând pe Ir o de a s a, 
patroana căluşarilor, ca să le ajute, vătaful îi stropeşte cu apa 
luată din nouă izvoare, după care ciocnesc bâtele lor de trei ori 
privind piai întâiu spre apus şi apoi spre răsărit. într'o de­
scriere, în care locul nu este dat, dar referindu-se probabil la 
Ţara-Românească, 3> tineri, buni jucători, se strâng cu o săptă­
mână înaintea Rusaliilor într'un loc ales mai nainte la o vale, 
deal sau pădure, unde fac exerciţii în tot cursul acelei săptă­
mâni, în unele locuri steagul se aruncă pe apă. 

în comuna Călugăreni, jud. Vlaşca, jurământul căluşarilor 
se face astfel: Sâmbătă, în ajunul Duminicei Rusaliilor, se adună, 
şi pe Ia ora patru după amiază cu toţii pornesc la pădure, 
unde leagă la o prăjină înaltă steagul tricolor şi o panglică 
iarăşi tricoloră. în urmă se ia de Ia toţi câte o căpăţânâ de 
usturoiu şi câte un fir de grâu, care de asemenea se leagă, ca 

») W. Schmidt, Das Jahr und seine Tage in Meinung und Brauch der 
Rumănen SiebefiDiirgens. Hermannstadt 1866. p. 13. 

2 ) T. Frâncu şi G. Candrea, Românii din Munţii apuseni. Bucureşti 
1888 p. 1 3 0 - 1 3 3 ; Pamfile /. c. 59. 

3) D. Popescu—Sângeriu, Albina 11. 1042—4; T. Pamfile /. c. 6 1 - 6 3 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



220 R. VUIA 

şi panglica, tot în vârful steagului. După ce steagul s'a legat, 
mutul înfige sabia lui de metal în prăjina steagului şi toţi cei­
lalţi trec pe supt sabie şi se leagă astfel: jură cu toţii in 
frica lui Dumnezeu că vor ascultă ordinele vătafului, că se vor 
purtă cinstit cu lumea şi nu vor ascunde nimic unul de altul, 
iar mutul să nu vorbească în timpul jocului . ' ) 

Chiar din acest rezumat al elementelor caracteristice, fără 
s ă mai fac comparaţii cu obiceiurile similare la alte popoare, 
caracterul mitic al căluşarilor este evident. El cuprinde două 
•elemente mitice bine pronunţate: a) raportul între căluşari şi soare 
de o parte (raportul jocurilor de la răsăritul şi de la apusul soare­
lui etc.) b) legătura între căluşari şi zâne. Luând în consideraţie 
şi data jocurilor* adică Rusaliile, acest caracter este şi mai 
evident. 

Tot astfel, nu se poate să nu fie remarcată importanţa 
figurei căluţului din descrierea lui Liuba. Cu toate că această 
ifigură este menţionată numai în acest loc, şi chiar aici apare 
ca ceva rudimentar, fără un rol mai însemnat, noi totuşi îi atri­
buim o deosebită importanţă. Terminologia căluşarului ne-a 
păstrat cea mai variată întrebuinţare a cuvântului căluţ, 2 ) dovadă 
că această figură eră cândva cunoscută pretutindeni şi avea un 
ro'l însemnat, de la care şi jocul a câştigat numele său, cum 
vom arătă mai la vale. 

De mare importanţă este pentru cercetările noastre şi data 
.acestui obiceiu. 

Alternarea anotimpurilor calde şi favorabile vegetaţiei cu 
cele reci şi duşmănoase vieţii, cu contrastele lor de lumină şi 
viaţă în anotimpurile plăcute, cu frig şi moarte în timpul iernii, 
au influenţat în mod covârşitor asupra dispoziţiunei sufleteşti şi 
a fantaziei popoarelor primitive, care trăiau în mijlocul naturii, 
şi le-au condus la concepţia unei lupte între natură şi iarnă. 
Această concepţie şi-a găsit expresia în diferitele serbări po­
pulare practicate la momentele principale ale schimbării anotim-

M Th. D. Speranţa, Mioriţa şi căluşarii, 1915, p. 37—39. 
2 ) Ca ne pildă numirile de jocuri: „căluceana", „căluţul", „plimbarea 

căluşului*; cel pocit de zâne este „luat din căluş"; expresia „a primi că­
luşul", adică a primi pe căluşari, „spartul căluşului", adică terminarea jocu­
rilor, precum şi însuşi numele de căluşari etc. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 221 

purilor. In deosebi eră sărbătorită reîntoarcerea primăverii şi a 
verii. Cele mai multe dintre obiceiurile de primăvară şi de 
vară de astăzi îşi au originea lor în această .sărbătorire a reîn­
vierii naturii. Aceste obiceiuri sânt deci acte — la diferite ano­
timpuri — ale aceleiaşi reprezentări dramatice: reînvierea na­
turii. De aci vine înrudirea unor anumite obiceiuri de Crăciun, 
Carnaval, Maiu, Rusalii, care toate fac parte din aceeaşi serie a 
serbărilor de primăvară şi vară. Obiceiurile de la Crăciun (capra, 
cerbul) sânt deci preludiul înfăţişării dramatice a reînvierii naturii. 

Cu introducerea creştinismului, resturile cultului vechiu pă-
gânesc s'au grupat îri jurul sărbătorilor creştineşti') formându-se 
două cicluri: unul timpuriu, a^ând ca puncte de concentrare 
sărbătorile Crăciunului şi ale Anului nou; şi unul mai târziu, 
grupându-se în jurul sărbătorilor de la Paşti până la Rusalii şi 
Sf. loan de vară. Jocul căluşarilor aparţine acestui grup din 
urmă, în mijlocul căruia va trebui să căutăm obiceiurile înrudite. 

Calea, pe care va trebui să o urmăm în cercetările noastre, 
este indicată deci de dată (Rusaliile), de nume (căluşari) şi de 
caracterul acestui obiceiu (mitic-solar), 

Numele Rusaliilor păstrează amintirea uneia dintre cele 
mai grandioase sărbătoriri ale naturei. Pe plaiurile Thraciei şi 
Phrygiei, patria rozelor şi a vinului, unde contrastele între ano­
timpuri erau atât de izbitoarei reîntoarcerea verii a fost cele­
brată cu un fast deosebit de populaţia tracă. Mulţimea cuprinsă 
de o adevărată nebunie a dansului, cu capetele împodobite cu 
flori, inunda grădinile şi dumbrăvile înflorite şi, în sunetele muzi-
celor şi cântecelor, se învârteau hore şi alte dansuri bacchice, 
care se transformau în adevărate orgii. Timpul cel mai potrivit 
pentru această serbare au fost zilele inflorirei rozelor în Maiu 
sau Iunie, când vegetaţia exuberantă atingea culmea desvoltării 
sale, în pragul zilelor calde ale verii, când această pompă de 
flori va fi shimbată în curând în belşugul, dătător de fructe. 
De la acest cult al rozelor a primit această serbare numirea 
de Rosalia. 2> 

J ) In realitate procesul s'a produs invers. 
2 ) Cf. F. Wiklosich, Die Rusalien. Sitzungsberichte der k. Akad. der 

Wissenschaften, Phil.-Hist. CI. XLVI, 386-405; W. Tomaschek, Ober Bru-
malia und Rosalia, ibid., LX, 351-404. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



222 R. VUIA 

Paralel cu această serbare a reînvierii naturii s'a desvoltat 
şi un important cult al morţilor. Cei vii nu uitau, la celebrarea 
Rusaliilor, nici chiar în excesul lor de bucurie, pe cei morţi, 
ale căror suflete, după credinţa celor mai multe popoare antice 
şi moderne ' ) , reînviau cu renaşterea naturii şi ele, căutând să 
ia parte la această serbare a naturii triumfătoare. Cu această 
ocaziune, la mormintele împodobite cu flori, se făceau ospeţe, 
iar între cei prezenţi se impărţeau roze. Acest cult al morţilor 
aproape cu acelaşi fond şi formă s'a păstrat la cele mai multe 
popoare s lave 2 ) şi la R o m â n i 3 ) . 

Reminiscenţa acestei serbări a rozelor a fost păstrată şl îrb 
ţările din apus, chiar în însuşi cultul bisericei catolice. Cobo-
nrea Duhului sfânt a fost reprezentată simbolic în biserică prin 
aruncarea unei roze din înălţime (de aici vine numirea de 
p a s c h a r o s a t a , d o m i n i c a de r o s a etc.) Cu roze, petreceri 
şi diferite jocuri, reprezentând lupta naturei cu ia rna /se sărbă­
torea şi în Germania intrarea verii în aşa numitele grădini de 
ro^e ( R o s e n g a r t e n ) 4 ) . Sărbători ale rozelor, cu nume streine, 
sânt şi r u z i c a l o sau d r u z i c a l o la Şerbi şi r a d u n i c a la Ruşi, 
celebrate în Lunea a doua după P a ş t i i . 

De alta parte, amintirea anticelor serbări ale rozelor s'a 
păstrat şî în unele obiceiuri practicate chiar la sărbătoarea Ru­
saliilor, la care dansul şi aruncarea florilor joacă un însemnat rol. 

Important este pentru noi faptul că existenţa acestei ser­
bări se atesta încă în veacul al XlII-lea la populaţia romanică 
pe acelaşi teritoriu al vechilor serbări antice, în sudul Mace­
doniei. Sărbătoarea a fost transpusă după Rusalii şi are multă 
asemănare cu unele obiceiuri de Rusalii de astăzi şi chiar cu a 
căluşarilor. Tinerii cutreierau satele jucând şi săltând ca să 
adune daruri. Intre ei erau şi figuri mascate . 6 ) Aceste obiceiuri 

') .Pentru Români, cf. Rev. Ion Creangă, XIV, 98. 
2 ) Cf. M. Murko, Das Grab als Tisch. «Worler und Sachen> II 

(1910), 79 -160. 
3 ) G. Popa-Liseartu, Urme de sărbători păgâneşti, „Conv. Lit." XLI 

(1907), 596 - 606 şi 6 7 3 - 6 8 6 . 
*) Miklosich /. c. p. 369 şi 387. 
5 ) Murko, /. c. 145—147. 
6 ) Având în vedere importanţa acestei mărturii pentru cercetările 

noastre, dam alăturat, în traducere, întregul pasaj după originalul grecesc 
din scrierile lui Demetrios Chomatianos, archiepiscopul de Ochrida (Cf. 
Miclosich /. c. 388; Tomaschek /. c. 370, 372, 373): „Cei din thema Moliscos-
por'Mnd cutare şi cutare dând fuga la preasfânta biserică a lui Dumnezeu 
şi înfâţişându-se preasfinţitului nostru stăpân Archiepiscopului întregek 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 223 

au fost transmise şi populaţiei slavo-bulgare din acel teritoriu' 
şi, după cum vom vedea, ele s'au păstrat până în zilele noastre 
supt o formă mai mult sau mai puţin schimbată. 

De sărbătoarea Rusaliilor este legată la noi şi la Slavi o 
foarte răspândită credinţă despre unele fiinţe femeieşti mitice, 
care poartă numirea omonimă de Rusalii sau, cu un termen eufe­
mistic la noi, Frumoasele, Ielele, DinseleU etc. Având în vedere 
rolul însemnat ce au aceste fiinţe tocmai la sărbătorile Rusalii­
lor şi raportul lor strâns cu căluşarii, credem necesar de a 
relevă anume credinţe ale poporului asupra zânelor, care cre­
dinţe, după părerea noastră, ne pot lămuri asupra multor momente 
din jocul căluşarilor. Extragem din credinţele poporale trăsăturile 
caracteristice ale Ielelor. 2 ) 

Sânt spirite femeieşti, uneori închipuite ca frumoase, albe 
şi luciu îmbrăcate, altădată ca nişte babe urite. Locuesc pe 
lângă dumbrăvi, izvoare, fântâni şi lacuri. Ziua aleargă prim 
nori; mulţi aud muzica lor. Când se strâng, joacă ca nişte nebune, 
se prind în horă neîncheiată şi joacă pe verdeaţă. Rotocoalele 
de iarbă mai închisă, ce se găsesc pe câmpuri, sânt urma dan-
ţului lor. Locul, pe care au jucat, este primejdios; cel ce calcă 
într'însul se va îmbolnăvi de picioare, zicându-i-se că este 
„luat din Iele". Cine le-a văzut jucând, şi trădează acest lucru, 
amuţeşte. La fel se întâmplă şi cu cel chemat de Iele, dacă le 
răspunde. Au putere magică, pot face pe cineva olog, surd sau 

Bulgarii, îi destăinuiră următorul păcat, spunându-i, că în ţinutul lor 
e un vechiu obiceiu, care se chiamâ Rusaliile, că în săptămâna după 
a cincizecea zi de la Paşti (după Rusalii) se adună cei mai tineri şi cu­
treieră satele din ţinut şi cu nişte recitări şi danturi şi sărituri agitate şi 
cu obscenităţi de teatru cer în folosul lor daruri de la locuitori. Şi au 
pornit şi aceştia în vara de acum întocmindu-se şi pregătindu-se ca să 
joace astfel teatru prin ţară; în timp ce se înfăţişau însă, doi dintre dînşii 
s'au depărtat la o stână de oi, din faţă, unde ajungând cerură de la baciul 
acelei stâni brânză. Dar acela scumpindu-se la dărnicie, ei încercară a 
luă cu sila, şi s'a iscat ceartă între dînşii, ajungând până la bice, căci. 
unul dintre cei doi comedianţi, cu numele Chryselos, izbind cu un lemn 
pe păstor, acela "îndată trase cultul şi-1 împlântă în pântecele agresorului,, 
încât nici o clipă nu mai fu între moarte şi cuţit, căci omul muri 
la moment". 

J ) Contrar părerii lui Şăineanu, noi identificăm Rusaliile cu Ielele, 
pentrucă şi popoMl le identifică. Cf. L. Şăineanu, Studii în folklor, Bucu-
resci 1896 p. 68-173. 

2 ) După Şăineanu /. c. şi Pamfile, Sărbătorile de vară, Bucureşti-
1910, p. 18-54. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



224 R. VUIA 

orb. Ele iau puterea oamenilor cari dorm pe lângă izvoare, 
păduri sau prin locuri umede şi reci. 

In săptămâna Rusaliilor, de frica lor, nu lucrează nimeni. 
Deosebit de puternice sânt în ziua de Rusalii. Sânt înarmate cu 
tot felul de unelte tăioase, spre a pedepsi pe cei cari lucrează 
în ziua aceasta. 

Ielele cunpsc plantele vindecătoare şi se plâng că aceste 
ierburi lecuitoare le-au răpit împărăţia din lume. 

Se mai numesc şi Vântoase, dând naştere vârtejelor, a căror 
personificare sânt, sau, mai bine zis, vârtejul şi vântul fiind numai 
manifestări ale lor, pricinuind şî supt această formă boale, de 
aceea se şi zice, „luat din vânt" ca şi „luat din Iele". 

In folklorul popoarelor slave, Vilele, Rusaliile ( R u s a l k y la 
Ruşi, R u s a l c i la Bulgari) joacă acelaşi rol ca şi Rusaliile şi 
Ielele noastre. După concepţia mitologiştilor slavi, ele sânt zânele 
apelor, pădurilor şi câmpurilor şi trăesc în apropierea acestor 
locuri. Se crede că ele ar fi duhurile fetelor moarte înainte de 
logodnă. Locuesc în palate, în fundul apelor şi trag pe cei 
imprudenţi în apă, silindu-i să trăiască cu e le . l ) 

Strâns înrudite cu Ielele noastre sânt şi Neraidele la Grecii 
moderni, 2 ) Elbele sau Elfele la popoarele germane. 3 ) Ca şi Ielele 
noastre, locuesc în apropierea apelor, arborilor şi călătoresc 
neobservate prin aer. Cercurile de iarbă verde mai întunecată şi 
aci sânt urmele dansului lor (Elfdans). Există aceeaşi credinţă, 
x ă cine calcă în urma lor se îmbolnăveşte. Şi ele sânt spirite, 
-care pricinuesc boale, dar le şi pot vindecă, cunoscând plantele 
lecuitoare pe care le fac cunoscute şi oamenilor. Una din for­
mele multiple în care ele apar este şi aici vârtejul. La Greci în 
Zakynthos, de pildă, se zice, când este vârtej, că „dansează 
neraidele". 

Ca şi la Români, popoarele slave se tem de aceste fiinţe, 
îndeosebi în săptămâna Rusaliilor, 4) care săptămână poartă şi 

•) Leger, Slovenska Mitologifa, Belgrad, 190 i, p. 18 -182. 
2 ) B. Schmidt, Das Volksleben der Neugriechen, Leipz'g, 1871, pp. 

119-128 . 
3 ) W. Mannhardt, Wald- und Feldkulte, Berlin, 190,, I 62-67; cf. 

Şăineanu /. c. 162-164. 
4 ) La Români, Rusaliile mai au o zi, când, după credinţa poporului, 

pot fi periculoase, adecă Miercuri în a patra săptămână după Paşti; în 
Moldova i se zice Sfredelul Rusaliilor, în Ţara Românească Strat de 
Rusalii, în Bucovina numai Rusalii (Pamfilie /. c. p. 16. 34). 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 225 

la Ruşi 1 ) numirea rusal'naja, rusalja riedălja, rusalka; la Bulgari 2)-
rusalska nedelija şi la S â r b i 3 ) rusalna nedelja. 

In legătură cu aceste credinţe despre Rusalii, s'au desvoltat 
o seamă de obiceiuri, de o parte în strânsă legătură cu cultul 
acestor fiinţe, pe de altă, cu serbările de primăvară şi de vară. 
Dublul caracter al acestor obiceiuri ne face să presupunem un. 
strâns raport între sărbătorile de primăvară şi cultul acestor 
fiinţe. In seria acestor obiceiuri intră în primul rând şi jocul 
căluşarilor noştri. 

Unele obiceiuri practicate la Ruteni şi Ruşi în legătură cu-
cultul apelor tocmai la Rusalii, se pot aduce în legătură cu cre­
dinţele despre Rusalii, considerate ca zâne şle apelor. 4 ) Astfel: 
la Rutenii din Galiţia, în seara de Dumineca Rusaliilor, fetele 
a r u n c ă r o z e î n r â u r i . 5 ) La Ruşii albi, tot la Rusalii, fetele 
tinere pleacă î n p ă d u r e , îşi împletesc cununi pe cap, apoi 
se duc la râul cel mai apropiat şi a r u n c ă c u n u n i l e 
pe a p ă . 6 > 

Dacă am scos în evidenţă aceste obiceiuri, "în legătură cu 
cultul apelor, am făcut-o pentru a releva importanţa actului 
foarte semnificativ din obiceiul căluşarilor, în unele locuri din, 
Oltenia, de a arunca în apă steagul, după terminarea jocului . 7 ) 
Tot astfel cunoscând relaţia ce este între aceste zâne şi ape> 
vom putea înţelege pentru ce căluşarii, după descrierea lui Liuba, 
când trec peste râuri, se învârtesc în călcâie şi privesc împrejur,, 
ca să vadă dacă nu-i urmăreşte cineva. 

') Murko /. C. 142. 
2 ) Sismanov, Sbornik na Min. kn., IX 5i7. 
3 ) Milicevic, Zivot srba seljaka, Belgrad, 1894, p. 126. 
4 ) Că numele rusalky al zânelor slave derivă din Rosalia latin, numele 

sărbătorii, a fost dovedit de Miklosich /. c. contra celor cari susţineau ori­
ginea slavă. Miklosich nu neagă prin această deducţie o iginea slavă a 
acestui cult, ci dovedeşte numai înlocuirea numelui vechiu slav cu unul 
nou, de origine latină. In ce priveşte originea numelui acestor fiinţe şi a 
credinţelor despre ele, îndeosebi în domeniul mitologiei slave, vezi bogata 
literatură dată de Q. Krek, Einleitung in die slavische Liieraturgeschichte, 
Graz, 1887. Zweite Aufl. 407-8; precum şî Sismanov /. c. şi Murko /. c. 
142—154. 

5 ) Miklosich /. c. p. 392. 
6 ) Tomaschek /. c. 371. 
7 ) Mannhardt (W.-und Feldk. 1,159) crede, că arborele din obiceiul 

de la Rusalii la Ruşi se aruncă pe apă spre a vrăji ploaie (Regenzauber),.. 
arborele reprezentând vegetaţia. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



226 R. VUIA 

Dacă vom face o comparaţie între ceea ce ştim despre 
-credinţele asupra acestor fiinţe la noi şi la alte popoare şi în­
deosebi la Slavi, cu datele expuse la începutul acestei lucrări, 
asupra jocului de căluşari, vom putea face unele constatări în­
semnate : 

a) jocul căluşarilor coincide cu timpul când Ielele sânt 
mai periculoase pentru oameni; 

b) atitudinea căluşarilor faţă de anumite locuri, ca ape, 
păduri, movile, răscruci etc. se explică prin faptul că Ielele 
sânt zânele apelor pădurilor şi ale dealurilor şi deci acestea 
sânt locurile lor de petrecere; 

c) faptul că zânele au putere chiar la sărbătoarea Rusa­
liilor, se poate explică prin credinţa că la această sărbătoare a 
reînvierii naturii, reînvie şi spiritele celor morţi. După cum am 
văzut, la Slavi există credinţa că Rusaliile sânt-sufletele fetelor 
moarte înainte de logodnă. Astfel ne putem explică şi faptul 
pentru ce căluşarii sânt urmăriţi de Iele şi teama lor de a nu 
fi pociţi. 

A c e s t e ' î m p r e j u r ă r i , p r e c u m ş i a l t e l e , p e c a r i l e 
v o m d e s v o l t â m a i t â r z i u , n e f a c s ă e n u n ţ ă m p ă r e ­
r e a , c ă c ă l u ş a r i i s â n t î n s u ş i p e r s o n i f i c a r e a . I e i e 1 o r . 

Acesta este primul fapt însemnat din constatările pe care le vom 
face în cursul cercetărilor noastre. 

Motivele care ne-au îndemnat să afirmăm acest lucru sânt 
următoarele; 

a) înfăţişarea lor. După cum am văzut în descrierea lui 
Cantemir, ei apar în haine femeieşti, imitând chiar glasul fe­
meilor, iar faţa lor este acoperită cu un văl alb („alba tela 
faciem contegunt" p. 129). Cum ştim după credinţa populară, 
Ielele sânt nişte fiinţe femeieşti de o albeaţă strălucitoare 1). 
La Macedo-români se numesc chiar Albele2). La fel e şi numele 
lor la popoarele germane; Elfen sau Elben este înrudit cu lati­
nescul albuş.3) 

b) Numărul căluşarilor este fără soţ, adesea nouă, întocmai 
ca şi al Ielelor. 4) După descrierea lui Liuba „zânele au nouă 

!) Şăineanu, /. c. p. 75. 
2 ) P. Papahagi, Din literatura populară a Aromânilor, Bucureşti, 1900, 

,p. 231—237. 
3 ) Cf. Grimm, Deutsche Mythologie, p. 413. 
*) Pamfile, /. c. 20; Şăineanu /. c. 169. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 227 

nume ca şî a călucenilor". Deci după obiceiul din Banat, fie­
care căluşar poartă numele zânei pe care o reprezintă.1) 

c) Căluşarii apar chiar pe timpul în care, după credinţele 
populare, Ielele au influenţa cea mai mare. 

d) Dansul căluşarilor pare a imită jocul nebunatic al Ielelor, 
care se învârtesc în hore neîncheiate, fără să atingă pământul, 
asemănătoare vârtejului, considerat adesea ca o manifestare a 
lor.2) După cum vom vedea la jocurile înrudite cu căluşarii, şi 
ei dansează fără să se prindă de mână. 

e) Credinţa, că cine păşeşte în urma Ielelor se îmbolnă­
veşte. După cum ştim din obiceiul căluşarilor, ei se feresc să 
calce unul în urma celuilalt. Această teamă ne-o putem explică 
numai în cazul când căluşarii se consideră ei înşişi ca personi­
ficarea Ielelor. 

f) Căluşarii cunosc plantele lecuitoare, secret care apar­
ţinea numai Ielelor. Zânele până astăzi plâng că împărăţia din 
lume le-a răpit acest secret. 

g) Astfel se explică pentru ce în Ardeal se consideră Iro-
deasa ca patroana căluşarilor, -ea fiind, după credinţa populară, 
.împărăteasa zânelor. 3 ' 

h) Şi în cele din urmă, dovada principală este chiar însuşi 
numele căluşarilor la Megleno-Români şi la Bulgari, la cari după 
cum vom vedea, se numesc Rusalii. 

împotriva acestei păreri s'ar putea face mai multe obiec-
ţiuni. Aşa de pildă: pentru ce urmăresc Rusaliile pe căluşari, 
dacă ei le reprezintă şi pentru ce ei au putere ocrotitoare în 
timpul săptămânei Rusaliilor, tocmai când zânele exercită numai 
influenţe păgubitoare oamenilor? Asupra acestui punct însemnat 
al cercetărilor noastre vom reveni mai târziu, când vom ră­
spunde şi la aceste obiecţiu'ni. 

Aceste credinţe şi obiceiuri aruncă lumină numai asupra 
raportului dintre căluşari şi zâne; nu ne lămuresc însă asupra 
originei acestui obiceiu şi a raportului său cu obiceiuri simi­
lare ale altor popoare. In partea care urmează ne vom ocupă 

i) Liuba, /. c. 144. 
2j Cf. la Cantemir, loc. cit. „ut qui saltant, vix terram tangere, sed 

quasi in aere vofere videantur". 
3 ) Cf. Şăineanu, op.cit. p. 166—171. într'un descântec de Rusalii (Gr. 

Tocilescu, Mat. folkl. p. 1539) Erodia este „doamna zânelor". 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



228 R. VUIA ' 

deei cu obiceiurile înrudite cu căluşarii noştri la alte popoare^ 
spre a putea explica şi originea acestui ob:ceiu. 

Punctul nostru de plecare va fi acelaşi : cercul de obiceiuri» 
legate de sărbătoarea Rusaliilor la alte popoare vecine sau. 
îndepărtate. Vom grupă toate obiceiurile, care stau într'un raport 
mai mult sau mai puţin apropiat sau conţin elemente comune 
cu jocul căluşarilor. Din bogatul material vom reproduce î n ' 
rezumat numai pe acela, care conţine elemente importante spre 
lămurirea originei acestui obiceiu. Trebue însă să ţinem seama-
de următoarele împrejurări: 

ai Multe dintre obiceiurile legate de anumite sărbători s'au» 
deplasat, aşa încât astăzi acelaşi obiceiu să găseşte în diferite 
regiuni, la date diferite ale anului. 

b) Obiceiurile, îndeosebi în epoca când adevăratul lor sens 
nu mai este cunoscut de popor, ci se practică numai „din 
obiceiu" sufăr. însemnate schimbări. Unele dintre părţi dispar 
sau se înlocuesc cu altele. Prin înrâurirea altor datine se for­
mează asocieri nouă, cu o formă sau sens diferit de cel o r i ­
ginal, astfel că numai printr'o analiză şi comparare continuă 
putem afla elementele comune şi documentă legătura dintre ele. 

Primul şi cel mai apropiat grup cuprinde obiceiurile con­
form cărora tovărăşii de persoane tinere, feciori sau fete, supt 
conducerea unui vătaf, cutreieră satul, jucând şi adunând daruri. 

începem cu jocul căluşarilor din nordul Bulgariei, care 
seamănă mult cu cel din regiunile învecinate ale Olteniei şi mai 
ales din Dolj. Această împrejurare şi terminologia arată o puter­
nică influenţă românească venită sau din nordul Dunării, sau 
mai probabil, moştenite de a dreptul de la populaţia româ­
nească din dreapta Dunării. Ei se numesc: rusalci (sing. rusalec) 
sau căluşari, şi umblă în săptămâna înainte de Rusalii, numită 
săptămâna Rusaliilor (rusalska nedeija). In fruntea lor au un 
„vătaf" care poartă un steag ca şi în Oltenia. Numărul lor este 
şî aici fără păreche. Când dansează, poartă în cap, întocmai 
ca şî căluşarii din descrierea lui Cantemir, cununi din plante 
vindecătoare, iar la picioare clopoţei. Au două jocuri: unul 
pentru evocarea fertilităţii, element pe care-1 vom întâlni şi la 
alte obiceiuri din nord-vestul Europei, altul numit ca şi în. 
Oltenia floricica, servind la vindecarea celor bolnavi din Iele. 
Ca şî în Oltenia, bolnavul este aşezat pe un covor şi apoi 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 229 

ridicat de mai multe ori, cu covor cu tot, zicându-i-se „du-te Ia 
căluş". 1) Cum trebue interpretată această expresie, vom vedea în 
partea de la sfârşitul cercetărilor noastre, când vom vorbi despre 
rolul căluşului. 

In sudul Macedoniei, la populaţia slavo-bulgară dintre 
Ienidje şi Vardar şi la Megleno-Români, se găseşte una dintre 
cele mai importante variante ale acestui joc . Deosebirea princi­
pală este în data jocului, căci acolo, spre deosebire de căluşarii 
noştri, se umblă de la Crăciun până la 6 Ianuarie, epocă purtând 
numirea de „Sărbătorile Rusaliilor". Ei umblă, în societate mai 
mare, compusă din 20—60 tineri, care formează tovărăşia Rusa­
liilor „rusalski druzini". îmbrăcaţi în haine de sărbătoare, poartă 
săbii, cu excepţia unui conducător, care are un mic toporaş 
(baltadzi). In timpul celor 12 zile cât umblă, numai două per­
soane numite „ceauşi" vorbesc, ceilalţi nu. De asemenea ei se 
păzesc să păşească unul în urma celuilalt, întocmai ca şi călu­
şarii la noi. Când trec prin sate, trimit înainte două „călăuze". 

Când joacă, nu se prind unul de altul, ci dansează singuri 
cu sabia ridicată, iar după terminarea fiecărui joc , aşează tot 
câte doi săbiile cruciş, proptindu-se de ele şi strigând: „ehee!" 
Ei nu permit nimărui să străbată prin rândurile lor, câtă vreme 
dansează, cu excepţia bolnavilor, care vreau să se însănătoşască-
In vreme ce ei dansează pe un loc mai larg al comunei, ceauşii 
umblă din casă în casă făcând cu sabia lor semnul crucii pe 
fruntea fiecăruia pe care-1 întâlnesc în drumul lor, pentru a fi 
sănătoşi. Deci caracterul vindecător al dansului nu lipseşte nici 
aici. Ei primesc bani şi alte daruri pentru biserica în care, 
după terminarea- jocurilor, li se va ceti o rugăciune din partea 
preotului, pentru a fi scutiţi de eventuale urmări ale jocului. 
Semnificativ este faptul, că la această ceremonie din biserică, 
mai întâiu intră cu săbii şi cu pălăriile în cap, iar după ce s'a 
cetit rugăciunea şi au fost stropiţi cu aghiasmă, ies din biserică 
şi intră din nou, dar de data aceasta fără săbii, cu capetele 
descoperite şi cu lumini aprinse în mâni; apoi făcându-şi cruce, 
fiecare sărută icoanele sfinte. 2 ) 

In această ultimă ceremonie este fixat un important mo­
ment din epoca de transiţie de la pâgânism la creştinism, când 

' ) M a r i n Z i v a Starina I 163—175; Arnaudoff, Die bulgarischen 
Festbrăuche, Leipzig 1917 p. 59—64. 

2 ) Arnaudoff /. c. 3 1 - 3 2 . 

Dacoromania Anul, II. 16 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



230 • * . VUIA 

biserica creştină n'a fost încă destul de puternică ca să suprime 
obiceiul păgân, dar a putut influenţă destul pe noii adepţi, ca 
să ceară intervenţia bisericii, spre a scăpă de urmările sufleteşti 
ale acestei erezii păgâneşti temporare. 

Tot astfel, nu putem lăsă neobservată marea asemănare în 
ce priveşte unele momente între datina aceasta şi jocul căluşa­
rilor din Banat, aşa cum îl cunoaştem din descrierea lui Liuba, 
cu toată depărtarea în timp şi spaţiu ce există între aceste 
obiceiuri. Astfel ceauşul se găseşte exact cu aceeaşi numire şi 
în descrierea lui Liuba şi, ceea ce este de remarcat, poartă un 
mic toporaş „negeac", întocmai ca şi unul dintre conducătorii 
Rusaliilor din Macedonia (baltadzi). De asemenea păstrează şi 
ei aceeaşi atitudine faţă de anumite locuri, ca răscruci, fântâni, 
cimitire şi biserici, pe care le ocolesc, jucând de trei ori, 
întocmai cum se făcea şi în Banat. în partea în care ne-am 
ocupat cu raportul dintre căluşari şi zâne, am explicat motivul 
acestei atitudini. 

Nu putem trece cu vederea nici un alt moment, care nu 
poate fi nici el incidental. Rusaliile din Macedonia, când trec 
prin sate, trimet înainte două persoane numite „călăuze". Cum 
aflăm din datele lui Sulzer, căluşarii din Transilvania pe la 
sfârşitul veacului al XVIII-lea purtau şi numirea de călăuze.1) 

Tot astfel vedem cum aceste Rusalii poartă săbii, întocmai 
ca şi căluşarii din Moldova la începutul veacului al XVIII-lea. 
D tc i cu cât avem date mai vechi asupra căluşarilor la noi, cu 
atât găsim mai multe elemente comune între jocul căluşarilor 
de la noi cu cel din Macedonia. 

Acelaşi joc se găseşte şi la Megleno-rpmâni. Ca şi la 
vecinii lor slavi, aceşti dansatori se numesc Rusalii şi umblă tot 
de la Crăciun până Ia Bobotează, cercetând şi satele vecine. 
Sânt îmbrăcaţi în haine de sărbătoare, iar în mâni poartă paloşe 
de lemn. Când dansează, nu se prind nici ei unul de altul, ci 
joacă mai mult răzemaţi fiecare pe paloşul său; la sfârşit strigă: 
„O"! Şi în societatea lor se află o figură caraghioasă, echiva­
lentul mutului căluşarilor. Câştigul întreprinderii este dat şi aici 
în folosul unei biserici sau şcoli . 2 ) 

ifSulzer, /. c. II 411. 
2 ) P. Panahagi, Megleno-Romănii. An. Acad. Rom. Mem. Secţ. Lit. 

XXV p. 114. Prima ştire desDre căluşari la Maccco-româai o avem de Ia 
Cititemir. (Cf. Murkb 1. c. 143). 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 231 

Deosebit de important este faptul că aceste obiceiuri au 
^păstrat numirea de Rusalii a jucătorilor pe vechiul teritoriu al 
.Rosaliilor antice, unde, cum am văzut mai sus, sânt atestate încă 
• din veacul al XHI-lea. 

Tot din această parte, dar ceva mai spre sud, putem sem­
nala alte două variante, paralele româno-bulgare, formând uri 
.grup a parte. Este vorba de jocul numit eska la Bulgarii din 
jurul Vodenii şi Castoriei şi aruguciari sau aluguciarl la Aromâni. 
In ambele părţi umblă în ziua de Anul nou. Caracterul lor de 
joc de căluşari este mai şters şi reamintesc în unele privinţe 
alte obiceiuri de la Crăciun şi Carnaval. 1) Probabil că avem de 
a face cu un caz de contaminaţie. La Bulgari umblă mai întâiu 
copiii în preziua Anului nou. Jocul lor se numeşte „eska mică", 
spre deosebire de „eska mare" a adulţilor, care umblă în ziua 
următoare. Ei umblă în grupuri de 15—20 persoane, îmbrăcân-
du-se în mod bizar, în diferite haine bărbăteşti şi femeieşti, 
înarmaţi cu săbii, iatagane şi pumnale. O parte - din ei sânt 
mascaţi; a c e ş t i a î ş i f ac ca i din lemn, iar alţii atârnându-şi 
clopote, se vopsesc, numindu-se „arapi". Umblă însoţiţi de un 
•cimpoier sau toboşar din casă în casă, dansând şi adunând 
parale. După terminarea jocurilor, depun costumul lor, se culcă 
ila aceeaşi gazdă, ca apoi în ziua următoare se plece iarăşi pe 
la case, dorind An nou fericit. In această zi umblă numai 
•cei mari, numiţi „eskari". Ei se îmbracă şi umblă la fel ca 
Şi copiii 2 ). 

Mai de mult se întâmplau des ciocniri sângeroase între 
•diferitele cete de eskari. In caz de moarte, cel mort eră înmor­
mântat fără preot, la faţa locului, iar ucigaşul scăpă nepedepsit, 
ântocmai cum se întâmplă şi la căluşarii din Moldova pe 
vremea lui Cantemir. Aceeaşi atitudine este relatată de Papahagi 
şi în jocul aruguciarilor la Aromâni. De altă parte este de re­
marcat faptul, că şi aici se întâlnesc cai de lemn, ca şi în de­
scrierea lui Liuba din Banat. 

Jocul aruguciarilor la Aromâni este identic. Spre deosebire 
<le eskari, — şi în această privinţă seamănă cu căluşarii — 

x ) Cu car£ sânt înrudite, după cum a fost relevat mai înainte, făcând 
,parte toate din aceeaşi serie de sărbători, ale reintrării primăverii şi a verii. 

2 ) Arnaudoff, /. c. 29, 30. 

16* 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



232 R. VUIA 

umblă fără soţ. Se travestesc în mod felurit, după localitate.. 
Unii se fac căpitani, ceilalţi arapi, după cum am văzut şi la: 
eskari, uneori se travestesc în animale. In Tesalîa-Epir se tra­
vestesc numai câţiva, iar ceilalţi poartă o mască şi ajută la-
purtatul darurilor. Toţi sânt înarmaţi cu măciuci şi săbii de 
lemn, în afară de căpitan şi bubuşarul, cari poartă săbii ade­
vărate. Bubuşarul poană şi el clopote, ca şi arapii eskarilor. 
Astfel de figuri apar uneori în cete mai mari, întocmai cum 
vom vedea la „cucii" de la noi şi din Bulgaria. Probabil să şe­
fi purtat mai de mult şi ak i cai de lemn, ca şi la vecinii lor 
Bulgari, cel puţin numele lcr (după etimologia dată de dl P... 
Papahagi: ngr. alogo = cn\ -f- sufixele- uciu şi-ar) ne face să 
presupunem acest lucru.'/ 

O variantă a parte, dar interesantă, se găseşte chiar îm 
miezul teritoriului locuit de Români, la Ciangăii din Ţara Bârsei. 
Jocul poartă numirea de origină slavă: boriţa 2 ) . Nici aici na. 
se joacă la sărbătorile Rusaliilor, ci în luna lui Decemvrie. 
Seamănă deci în privinţa timpului cu jocurile din Macedonia.,. 
Acest joc ne oferă deci un bun prilej spre a demonstra, cum 
un obiceiu se poate deplasă în timp de la o sărbătoare la alta. 
Mai de mult, se juca pe întreaga durată a Carnavalului; astăzi 
numai la 28 Decemvrie. Numărul jucătorilor este păreche,, 
costumul seamănă cu al căluşarilor. Peste cămaşă, pe 
umeri, poartă două cingători de piele, aşezate cruciş, împodo­
bite cu nasturi; în picioare au opinci (Ciangăii umblă de altfel 
încălţaţi cu cizme), la glezne clopoţei, iar la călcâie poartă 
„pint in». Mai de mult purtau ciocane (toporaşe) în mână , astăzi 
o lopăţică de forma şi mărimea maiului. In fruntea lor' au un 
„vătaf". Au şi ei două persoane caraghioase, îmbrăcate la fel cu 
„b lo ju l " sau „mutul" căluşarilor, mute t a şi acesta. Numele lor 
es te cuca, şi mai de mult purtau săbii de lemn. Astăzi au şi 
ei un biciu . Într'o descriere v e c h e a boriţei 3 ) găsim un joc 
pantomimic al cucilor, al cărui subiect este că unul dintre ei 

*) Per. Papahagi, Căluşarii sau Aruguciarii. Graiu bun I No. 45.. 
p. 83—88. 

2 ) Horger Antal, A hetfalusi csângok boricatânca. Elhnographia X 
(1899) 106—114 şi reutsch I. Der Bovuzatanz dtr C^ângomagyaren rn den 
Siebendorfern bei Kronstadt. Jahib. der Siebenbiiig. Karp. Ver. XX111-
Nagyszeben.. 

3 ) Zajzoni Rab Istvân „Orszâg Tukre", 1862 no. 6. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



(ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 233 

•moare, iar ceilalţi îl învie, 'exact cum se face şi la jocul căluşari­
lor din Muscel In loc de steag, purtau cu ei mai de mult un 
brad, numit „tebe", împodobit ca pomul de Crăciun, cu hârtii 

• colorate, primuri (panglici;, nuci aurite, mere etc. Probabil că 
de la acest brad a primit jocul numirea de „boriţa", ceea ce 
tiadează o origină slavă. D P altă parte găsim şi influenţe ro­
mâneşti, ca de pildă numirea de „vătaf" şi „pinten". Această 
presupunere pare a fi întărită şi de o mărturie a lui Sulzer 2 ) , 
care spune că Românii din Transilvania mai numesc jocul că­
luşarilor, sau mai de grabă o melodie a acestuia, boricean, 
ceea ce dovedeşte că jocul cu bradul nu eră necunoscut nici la 
Români în vremea lui Sulzer, sau cel puţin i s'a păstrat amintirea. 

Rămâne să ne ocupăm şi cu un obiceiu analog Ia Serbo-
Croaţi, care aparţine tot ciclului de jocuri de Rusalii, având un 
caracter distinct mult mai pronunţat. Nota cea mai distinctivă a 
acestui joc este, că, în loc de feciori, iau parte fete mari. Obi­
ceiul poartă numirea de kralicari, kralice.. Pe cea mai frumoasă 
fată o aleg de regină, „kraljica", a doua de rege, „kralj". Regele 
poartă pălărie bărbătească şi are sabie în mână. Ele merg cân­
tând şi jucând de la casă la casă, urmate de un cimpoier şi 
primesc daruri. La sfârşit îşi petrec dansând jocul naţional 
„kolo" 3 ) . In unele regiuni aleg mai multe regine, zece la număr, 
şi toate poartă în mână o ' s a b i e g o a l ă , în cap pălărie de 
bărbat . 4 ) La Sârbi f a ţ a r e g i n e i e s f e a c o p e r i t ă cu un 
ş t e r g a r a l b ; au şi un stegar, numit barjaktar5\ ca şi călu-

: şarii din Oltenia. 
Aceste obiceiuri la prima vedere ne oferă puţine puncte 

de comparaţie cu jocul căluşarilor noştri. Aproape numai carac­
terul şi data lor ne permit să căutăm o înrudire între ele. 
Deosebirea cea rnai mare este în faptul, că în timp ce la noi 
numai feciorii iau parte, aici uneori excluziv numai fetele. Dacă 
însă ne gândim la căluşarii din Moldova din timpurile lui Can-

>) T. Pamfile, op. cit. p. 66. 
2) Op. cit. p. 413. 
3 ) Josef Stare, Die Kroaten im kdniglichen Ktoatien und Slavonien 

Wien u. Teschen. 1882, 123—124. 
4 ) I. L*et ic , Otok, Navodni zivot i obicaji, Zbornik za narodni 

zivot i obicaji, Zagreb 18<»7 II. 408—411. 
5 j Vuk Karadsic, Rfecnik, cuvântul kraljice: Milicei/ic, Zivot sroa 

seljaka, Belgrad 1894 p. V6. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



234 R. VUIA 

temir, cari umblau îmbrăcaţi în haine femeieşti, ba chiar imitau» 
glasul subţiratec al femeilor şi la faptul că în ambele locurh 
purtau săbii goale in mână, înrudirea între aceste jocuri nu mai> 
pare a fi îndoielnică. 

Urme de jocuri similare se mai găsesc şi la Rutenii din» 
Galiţia. '> 

Aceste jocuri ne conduc însă la un grup de obiceiuri de-
Rusalii şi Maiu foarte răspândite şi la alte popoare din vestul 
Europei. Ideea fundamentală a acestor obiceiuri este după cum* 
am văzut şi la Serbo-Croaţi, că tovărăşii de jucători sau mai 
bine zis de jucătoare, căci de obiceiu iau parte fete mari, îşi; 
aleg rege sau regină, care în ziua de Rusalii, însoţită de tova­
răşele ei, cutreieră satul cântând şi jucând. 

Uneori aceste regine au faţa lor a c o p e r i t ă c u un văl:; 
alb, întocmai cum am văzut la căluşarii lui Cantemir. 2> La fel 
s'a păstrat în unele locuri în legătură cu acest joc şi obiceiul-
aruncărei rozelor. 3> • 

Astfel de obiceiuri sânt piinkosdi kirălyne la Maghiari 4 ) , . 
kralovna la Bohemi, Pfingstkdnig, Maikonig la Germani, reine 
de mai la Francezi, Mayiady, Queen of May la Englezi şi Maja> 
la Spanioli 5 \ Pe linia de contact între aceste două obiceiuri şi 
jocurile strâns înrudite cu jocul căluşarilor ila Sârbi şi Maghiari),, 
ca rezultat al unui proces de contaminaţie, se găsesc forme de 
transiţie. Transiţia între formele acestea se face aproape pe ne­
simţite, încât nici nu putem trage limita precisă. Noi totuşi vom 
considera obiceiul la Serbo-Croaţi ca aparţinător obiceiurilor 
strâns înrudite cu jocul căluşarilor, făcând puntea de trecere-
spre celalalt grup însemnat al obiceiurilor de vară, grupul regi­
nelor de Rusalii şi Maiu. 

Vedem, cum obiceiurile strâns înrudite cu jocul căluşarilor 
se restrâng mai. mult la popoarele din Peninsula balcanică, 

J ) Dr. Josef Szujski, Die Polen u. Ruthenen in Galitzien. Wien u., 
Teschen, 1882 p. 42. Cfr. şi Zelechovski-Niedzielki, Ruthenish-deutsches • 
Worterbuch II. Bd. 1886. Lemberg, cuvântul „rusali". 

2 ) Pentru Sârbi, vezi Karadsic, /. c , pentru Maghiari, Sebestyen* 
Gyula, A piinkosdi kirâly es kirălyne, Ethnographia, XVII (1900), p. 35. 

3 ) Seoestyen /. c. 
*) Sebestyen, /. c. pp. 32—43. 
5 ) Cf. Mannhardt, Wald- und Feldkulte I. Capitolul; Maikonig s. 

Pfingstkonig, Maikonigin p. 341 - 347. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 235 

formând două zone, una sud-estică, căreia aparţin jocurile la 
care participă bărbaţi, şi una nord-vestică, la care participă mai 
mult femeile. Căluşarii din zona estică, Ia Români şi Bulgari, 
se deosebesc şi prin c a r a c t e r u l 1 o r v i n d e c ă t o r . La sud 
s'au grupat în jurul zilelor de la Crăciun până la Bobotează, iar 
la nord în jurul Rusaliilor, cu excepţia jocului boriţa la Ciangăi-
Figura mutului în zona sud-vestică pare a fi generală. Aceste 
obiceiuri, xu toate deosebirile intre ele, cuprind elemente co­
mune, care devin cu atât mai numeroase, cu cât posedam mai 
multe mărturii din trecut. S e p a r e că î n t i m p u r i m a i v e c h i 
în l o c de c i o m e g e s e p u r t a u p r e t u t i n d e n i s ă b i i g o a l e . 
Dovadă sânt căluşarii din descrierea lui Cantemir, Rusaliile la 
Macedo-români şi Slavo-bulgarii din Macedonia, kralice la 
Sârbi, precum şi unele mărturii la noi, după care căluşarii pur­
tau săbii de lemn. 

Această constatare nu este fără importanţă. Ea ne îndeamnă 
să facem comparaţii cu alt grup de obiceiuri de primăvară, 
la care d a n s u l şi p u r t a r e a s ă b i i l o r g o a l e joacă un 
însemnat rol. Pentru aceste obiceiuri, exemple bogate se găsesc 
în monografia lui K. Miillenhoff asupra jocurilor cu săbii.') între 
exemplele adunate de dînsul se găsesc unele, care cuprind amă­
nunte surprinzătoare în comparaţie cu jocul căluşarilor. Astfel, 
dansatorii cu săbii goale din Hessen, Ditmar, Silezia şi Svedia 
purtau clopoţei la picioare, întocmai caş î căluşarii noştri2*. Pur­
tători de săbii goale se găsesc şi între participanţii altor obi­
ceiuri de Rusalii 3). 

Putem semnală un obiceiu similar şi din Franţa. în co­
muna Pont de Cervieres, aproape de Brianţon (Hautes Alpes), în 
fiecare an la 16 Aug., ziua Sfântului Roch, patronul celor molip­
siţi de ciumă, are loc un dans în amintirea unei mari epidemii 
(ciumă) care a bântuit în acele regiuni în evul mediu. Dansa­
torii, în număr de 9, 11 sau 13, deci fără păreche, întocmai ca 
şi căluşarii, poartă şi ei săbii. Jocul are 45 figuri. 4) 

Din grupul acestor obiceiuri, cităm un exemplu din comuna 
Huy din Beigia, datând de la Rusaliile anului J 224, deci o măr-

x) Ober den Schwerttanz, Gaben fiir Homeyer, Berlin, 1871. 
2 ) Ibidem p. 13, 14, 16, 21. 
V Cf. Mannhardî, W. u. Feldk. I. 320, 343, 349. 
4 ) R. Blanchard, Le Ba'cubert. Paris. 1914. Vezi şi revista La Na-

ture, nrii din 23 oct. şi 13 nov. 1886 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



236 R. VUIA 

turie veche, având pentru acest grup aceeaşi valoare C-A şi de­
scrierea lui Cantemir pentru jocul căluşarilor la noi. Asemănarea 
în unele puncte între aceste mărturii este surprinzătoare. Având 
în vedere importanţa lor le reproducem în texte paralele. 
Descrierea căluşarilor din Mol­

dova, după Cantemir 1). 
Praeter ista saltus genera, quae 

in festivitatibus locum habent, 
aliud est superstitiosius, quod ex 
impari saltatorum numero, sep-
tem, novem et undecim, debet 
componi. Caluczenii isti vocantur, 
et semel in anno congregantur, 
vestibus muliebribus induti: caput 
corona cingunt, e foliis absinthii 
plexa, et aliis interstineta floribus, 
vocem mentiuntur^ femineam, et 
ne dignosci possint, alba tela 
faciem contegunt. Cuncti nudos 
in manibus gestant gladios, qui-
bus illico transfoderetur, quisquis 
plebejus faciei ipsorum tegmen 
detrahere auderet. Id enim ipsis 
privilegium antiqua consvetudo 
concessit, adeo, ut neque in judi-
cio homicidii ea de causa accu-
sari possint. Dux coetus vocatur 
staricza, secundus primicerius, 
•cujus officium est, ut quod sal­
tus genus staricza exerceri velit, 
exquirat, sociisque clam indicet, 
ne populus saltus nomen prius 
audiat, quam conspiciat oculis. Ha­
bent enim plus quam centum di­
versa metra, et ad ea compositos 
choros, nonnullos adeo artificio-
sos, ut qui saltant, vix terram tan-
gere, sed quasi.in aere volare 
videantur. Ita per decern dies qui 
Assumtionis Iesu Christi etPente-
costes ferias intercedunt, continuis 
laboribus exercentur, cuncta que 
oppida et pagos saltando curren-
dove peragrant. Etc. 

') Descripţia Moldaoiae ed. Acad. Rom. 1872, I 129. 
2) Trium fontium II 5 M ; Mannhardt, W.- u. Feldk. I 377. 

Descrierea jocului cu săbii din 
Huy, după Albericus2 . 

Universitas Hoyensium tam 
senes quam juvenes masculini 
sexus antiquos ludos vestibus 
mulierum induti barbis rasis re-
ducunt ad memoriam: habebant 
enim praecellentes personas se-
cundum diversitates locorum Im-
peratorem videlicet, Regem, Du­
cem, comitem et abbatem. Quidam 
eorum erant armaţi loricis et 
galeis fulgentibus, gladiosque nu­
dos portantes in manibus. suiş 
pellifices habebant pellicea grisea 
et vulpina deforis pilos habentia 
et omnes alii prout poterant ad 
modum mulierum erant adornati, 
qui quolibet die festi pentecos-
tes nullo domi remanente ibant 
processionaliter bini et bini per 
vicos et plateas cantando. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 237 

Miiilenhoff, în lucrarea sa mai sus amintită, a arătat că 
dansuri de săbii, cu caracter războinic se găseau la cele mai 
multe dintre popoarele indo-europene şi că erau în strâns raport 
cu cultul solar In epoca greco-romană ele se practicau pentru 
a obţine protecţia divinităţilor solare Apollon, Ercule, Iupiter şi 
Mars. Acestui grup de obiceiuri aparţin şi jocul soliilor la Ro­
mani 5 ) . Astfel se explică şi părerea folkloriştilor noştri, cari 
comparând jocul căluşarilor numai cu dansul saliilor, fără a face 
comparaţii cu obiceiurile înrudite la celelalte popoare europene, 
au trebuit să ajungă la constatarea cunoscută, că obiceiul călu­
şarilor îşi trage originea direct dela sălii romani. Adevărul este 
că ele sânt obiceiuri înrudite, aparţinând ambele aceluiaşi grup 
de obiceiuri aflătoare aproape la toate popoarele indo-europene. 
înrudirea căluşarilor cu acest grup de obiceiuri este incontesta­
bilă. Dovadă e nu numai purtarea săbiilor, ci şî raportul strâns 
ce există între jocul căluşarilor şi cultul solar (jocul soarelui la 
răsărit şi apus din descrierea lui Liuba). Zeul solar la popoarele 
vechi eră totodată şi zeul răsboiului 3>. Astfel se explică carac­
terul solar şi războinic al căluşarilor. Jocul căluşarilor este însă, 
după cum vom vedea în cele următoare, în strânsă legătură şi 
cu alt cult însemnat din antichitate. —. 

Ambele obiceiuri, atât cel de la Cantemir, cât şi cel de la 
Albericus, ne atrag atenţia şi asupra altor obiceiuri, la care 
bărbaţi travestiţi în haine femeieşti au un rol însemnat, şi pe 
care le considerăm iarăşi înrudite cu jocul căluşarilor, chiar în 
cazul când dansatorii nu mai poartă săbii goale. 

Astfel, în provincia Altmark (Prusia centrală), în ziua a treia 
de R u s a l e , umblă prin comună dansatori şi dansatoare, între 
care se găsesc mai mulţi feciori, t r a v e s t i ţ i în h a i n e f e m e ­
i e ş t i . Ei se opresc la fiecare casă şi, după ce au dansat, pri­
mesc daruri de la gospodina casei 4>. Şi ce este mai important 
pentru cercetările noastre, în regiunea Ruppin (tot în Altmark), 
in săptămâna înainte de Crăciun umblă „die Feien". deci zânele, 
în număr de trei, ca şi numărul zânelor noastre, 5> şi fără soţ, 

>) Op. cit. p. 6 şi urm. 
2 ) Cf. Darenberg-S.îglio, cuvântul Sălii. 
3 ) Mar*era la popoarele vechi italice nu numai zeul războiului, ci 

şi un ze.i solar. (Cf. Roscher, Lexikon, pp. 4 3 5 - 4 3 8 ) . 
4 ) A. Kuhn, Mărkische Sagen, 327; Mannhardt, W. u. Feldk I 4 4 1 . 
5 ) Pamfile /. c. p. 21. „Ielele sânt trei femei sau fete nevăzute cari 

jo,ică noaptea pe câmpuri". In Banat se crede că numărul zânelor este 
nouă. Cf. Liuba /. c. 144. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



238 R. VUIA 

ca şi căluşarii. Zânele sânt reprezentate şi aici prin feciori îmbră­
caţi în haine femeieşti ca şi căluşarii lui Cantemir 1^. Şi, ca să 
fie completă comparaţia, găsim şî în societatea lor o persoană 
cu un cal artificial (Schimmelreiter), corespunzător calului din 
descrierea lui Liuba. Avem deci încă o dovadă însemnată dintr'un 
teritoriu mai îndepărtat pentru confirmarea părerii noastre enun­
ţată la începutul acestor cecetâri, că căluşarii sânt reprezentanţi 
ai zânelor. 

Acum, după ce am arătat înrudirea dintre căluşari şi obi­
ceiurile similare la alte popoare, putem face o nouă constatare 
însemnată ca urmare a cercetărilor noastre. Deosebit de important 
este faptul,, că obiceiul amintit mai sus la Megleno-români şi 
vecinii lor Bulgaria păstrat numirea de Rusalii a jucătorilor pe 
vechiul teritoriu al Rusaliilor antice. Acest obiceiu, după cum 
am văzut mai sus, este atestat pe acelaşi teritoriu, cu aceeaşi 
numire, până în veacul al Xl l l - l ea 2 j . Căci acea thema Moliscos, 
de unde veniră oamenii cu pricina la arhiepiscopul din Ochrida,. 
eră situată în regiunea râului Erigon (Cerna), pe versantul 
nordic al muntelui Bermios tVermios, aproape de Verra şi Vo-
dena), ţinuturi celebre în antichitate prin cultul lui Dionysos 3 ) . 
Nu este deci de mirare, dacă amintirea Rusaliilor antice s'a 
păstrat într'o formă oarecare în acel ţinut până în zilele noastre. 
De aci, din patria veche a acestor serbări, a trebuit să se ră­
spândească obiceiul şi la alte popoare. Iar acea populaţie roma­
nică, care a transmis aceste obiceiuri populaţiei slavo-bulgare,, 
nu a putut fi alta, decât cea românească, care trăeşte pe acele 
plaiuri, cu această ocupaţie din timpuri străvechi. 

Urmărind lucrurile în ordinea ideii relatată mai sus, când 
am vorbit despre raportul cu zânele, o comparaţie a zânelor Ru­
salii cu vechii satiri şi menade, însoţitoarele lui Dionysos în 
procesiunea sa triumfală, se impune de la sine 4 ) . De data aceasta 

' ) Kuhn, /. c. 346. Mannhardt, /. c. 442. 
2 ) Tot din amintita mărturie reiese, că obiceiul Rusaliilor în veacul 

al XllI-Iea se practică după sărbătorile Rusaliilor (după a 50 zi de la Paşti), 
iar nu în timpul de după Crăciun, cum se obicinueşte astăzi. Din care 
motiv trebue să deducem, că aceste serbări s'au dep'asat în timpul mai 
nou, şi că adevăratul lor timp eră aici, ca la Daco-Români, pe timpul 
sărbătorii Rusaliilor. 

3 ) Tomaschek /. c. 372. 
*) Popa-Liseanu /. c, p. 686.; E. N. Voronca, Sărbătoarea Moşilor*. 

1915. p. 91. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 239 

nu vom urmări mai departe această problemă, socotim însă ne­
cesar să constatăm următoarele: credinţe despre zâne asemănă­
toare Ielelor noastre au existat şi există la cele mai multe po­
poare europene, fără să le fi împrumutat unul de la altul, bine 
înţeles, în afară de unele cazuri speciale. Aceste credinţe 
aparţin vechiului patrimoniu de credinţe moştenit în comun. In 
legătură cu aceste credinţe şi cu cultul primăverii, existau cu 
siguranţă anumite obiceiuri, poate chiar înrudite, dar proprii 
fiecărui popor. C e e a ce î n s ă a i n f l u e n ţ a t în m o d c o v â r ­
ş i t o r a s u p r a a c e s t o r o b i c e iuri,g î n d e o s e b i l a p o ­
p o a r e l e din P e n i n s u l a B a l c a n i c ă ş i d i n p r e a j m a e i , 
au f o s t f ă r ă î n d o i a l ă a n t i c e l e R o s a l i a . / 

Rămâne să ne ocupăm de aci înainte cu ultimul punct în­
semnat al cercetărilor noastre, anume de a explică figura calului 
şi rolul său în cadrul diferitelor obiceiuri, spre a lămuri însem­
nătatea lui în genere şi în special pentru jocul căluşarilor, căci 
precum am mai afirmat în repeţite rânduri, numele căluşarilor 
se derivă de la această figură. 

Am văzut încă la analiza jocului de căluşari, cum această 
figură i a noi este atestată numai în Banat, în descrierea lui; 
Liuba. Dar tot la acel loc am demonstrat cu o mulţime de 
citate, numiri şi expresii întrebuinţate, că aceasta figură a tre­
buit să aibă odinioară un rol mult mai însemnat şi mai general 
decât îl are aztăzi, căci numai astfel ne putem explică şi faptul 
că jocul însuşi a primit numele său dela acest „căluş". 

O caracteristică a sărbătorilor de primăvară au fost şi 
întrecerile, supt diferite forme, ca alergări pedestre, călări, lupte 
etc. Folklorul diferitelor popoare ne oferă un bogat material în 
această privinţă şi ele sânt atestate din timpuri străvechi. Bine 
înţeles că nu ne putem ocupă aici pe larg cu aceste obiceiuri; 
ne vom referi numai la cele necesare scopului nostru. 

Astfel de jocuri sânt, de pildă, cursele între călăreţi, sau 
cum le-am zice, cu un termen adevărat românesc, încurarea 
cailor. încurarea cailor se face la noi la Sân-Toader. i ) Acest 
obiceiu este răspândit supt diferite forme şi la alte popoare 
vest-europene şi au loc îndeosebi în ziua de Rusale. 2 ) 

M S. F. Marian, Sărbătorile la Români, 1898, 77^-84. 
2 ) Mannhardt. op. cit. pp. b82-396 . 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



2 4 0 R. V U I A 

Nu putem să nu relevăm aici strânsul raport ce credem că 
există între încurarea cailor şi jocul căluşarilor. Căluşarii poartă 
şi astăzi în multe locuri pinteni. •) Purtarea pintenilor ne-o 
putem explică numai ca un rest al unui obiceiu la care 
participanţii călăreau şi care obiceiu credem, nu a putut 
îi altul decât încurarea cailor. Avem chiar dovezi, cum la 
Sân-Toader jucau şi căluşarii 2 ). Ne întăreşte în această con­
vingere şî faptul, că la alte popoare încurarea cailor se face 
chiar la Rusale, când Ia noi se joacă căluşarii. Ne putem chiar 
întrebă, dacă nu cumva de aici vine numirea de căluşari? 
Aceste împrejurări ne fac să presupunem o legătură între aceste 
obiceiuri şi „Caii lui Sân-Toader", cari după credinţele popo­
rului umblă tocmai la Sân-Toader, fiind foarte temuţi de femei, 
care se păzesc să lucreze în ziua aceasta, întocmai ca şi în 
ziua de Rusale. 

/ / . Deci, dacă am voi să reconstruim seria de obiceiuri apar-
^ ţ i n ă t o a n : sărbătorilor reintrării verii la noi, trebue să presu­

punem, că mai întâiu s'a făcut încurarea cailor, după care apoi 
ar fi urmat jocul căluşarilor. Şi chiar acest raport între jocul 
căluşarilor şi încurârile cailor a făcut pe unii dintre folkloriştii-
noştri să creadă şi mai mult în originea romană a căluşarilor, 
comparând încurârile noastre cu „equiria", cursele de cai ce se 
făceau la Romani în legătură cu jocul şahilor 3).-

încurarea cailor, precum şi tot soiul de întreceri pedestre, 
sânt obiceiuri generale, care se găsesc la cele mai multe dintre 
popoarele europene şi sânt în legătură cu serbările de primă­
vară, simbolizând intrarea grăbită a geniului vegetaţiei 4). 

Strâns înrudite cu aceste întreceri sânt acele procesiuni 
călări ori pedestre, uneori împreunate cu jocuri făcute în ţarina 
comunei, cu scopul de a obţine f e r t i l i t a t e a . Vedem, cum un 
nou element se introduce în cadrul jocurilor de vară, care ele­
ment este în raport strâns cu ideea reînvierii naturii. Acest 
element până aci a fost întâlnit numai in jocul căluşarilor din 
nordul Bulgariei, cari, cum am văzut, au un joc pentru evo-

0 Cf. de pilda Sulzer, op. cit. p. 410 «an den Fiissen grossmâchtige 
Soornen tragen». 

2 ) Cf. E. N. Voronca. op. cit. pp. 66, 67. 
3 ) E. N. Voronca, /. c. pp. 66, 67. 
4 ) Cf. Mannhardr, op. cit. I p. 392; Mith. Forsch. p 17'. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 241 

carea fertilităţii. •) In aceste obiceiuri, după cum vom vedea, 
calul joacă un însemnat rol. 

Şi aceste obiceiuri le găsim răspândite la mai multe po­
poare europene. Ele se ţin la diferite sărbători ale anului, pre­
cum la Paşti, înălţarea Domnului, întâiu Maiu, Rusale şi Cră­
ciun. Ceeace însă ne interesează mai mult, este scopul pentru 
care se ţin aceste procesiuni. Astfel în Arhiducatul Austriei, ca 
să apere sămănăturile împotriva tăciunelui şi să asigure prospe-
rarea c a i l o r 2 ) ; în Turingia pentru bunul mers al sămănăturilor;. 
în Suabia, ca timpul să fie favorabil sămănăturilor; în Cantonul 
Lucerna, să apere vitele împotriva epidemiilor, semănăturile împo-

'triva recoltei rele şi a grindinei; în Svedia ca să ferească caii 
de primejdii. In unele regiuni ale Germaniei, după procesiune 
se duc cu caii la fierar, pentru lăsare de sânge, ca să ră-
mâie sănătoşi peste un an; s â n g e l e se p ă s t r e a z ă s p r e a 
f i î n t r e b u i n ţ a t c a m e d i c a m e n t î m p o t r i v a d i f e -
r i l e l o r b o l i . 3 ) 

Spre ilustrare prezentăm şi din grupul acesta un obiceiu 
din fosta Silezie austriacă. In Lunea Rusaliilor, ţăranii călărind 
încunjoară arăturile rugându-se, în credinţa că astfel vor fi mai 
roditoare. Ţăranul care are c a l u l c e l mai f rumos , este ales 
de rege. Acesta trebue să frigă o oaie neagră. Fiecare ţăran ia 
un os din oaia aceasta şl-1 ascunde, în ziua următoare, la răsă­
ritul soarelui, în semănături, că să crească mai b ine . 4 ) 

Nu putem să nu relevăm unele momente, care ni se par 
importante în legătură cu acest obiceiu. Astfel, calul este adus 
în legătură cu i d e e a f e r t i l i t ă ţ i i , şi importanţa lui este 
subliniată şi prin faptul că tocmai proprietarul celui mai frumos 
cal este ales de rege. Jertfa oii negre pare că înlocueşte astăzi 
însăşi jertfa calului. Ooasele de oaie (mai demult ale calului) 
se ascund în semănături, spre a transmite fecunditatea simbo­
lizată prin cal şi semănăturilor. 5) Alt moment vrednic de 
remarcat, ascunderea oaselor în semănătură, este pusă in legă­
tură cu răsăritul soarelui. 

') Arnaudoff op. cit- 61. 
2 ) Acelaşi scop îl are şi la Românii din jud. Romanaţi încurarea 

cailor. (Cf. OHănessu op. cit. 155). 
Mannînardt, op. cit. I. pp. 397-4C6. 

4 ) Vernakken, Vithen und Brăuche des Volkes in Osierreich, 306. 
5 ) Cf. Mannhardt, I. 363. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



242 R. VUIA 

Din toate aceste obiceiuri rezultă, că calul este privit ca 
geniu protector al vegetaţiei, al animalelor şi chiar al oamenilor. 
El influenţează creşterea semănăturilor şi apără vegetaţia, ani­
malele şi chiar oamenii împotriva bolilor şi le- dă sănătate. 

Aceeaşi putere i se atribue şi focului aprins la diferite 
obiceiuri de primăvară şi vară, care reprezintă soarele. Mai 
departe vom vedea, că această coincidenţă nu este întâmplătoare, 
ci un rezultat al raportului intim ce există între cal şi cultul solar. 

în cele următoare ne vom ocupă cu alte obiceiuri, în care 
figura calului joacă iarăşi un însemnat rol, calul viu fiind în­
locuit cu unul artificial. începem cu descrierea unui obiceiu 
foarte instructiv în aceasta privinţă. 1) 

într'un sat din Turingia de mijloc, având două comune 
biseriseşti, în ziua de Rusale, formează fieacare separat o pro­
cesiune, la care iau parte flăcăi şi băieţi. Fiecare grup îmbracă 
câte o persoană în frunze de teiu, (Schossmeier), pe cap îi aşează 
o coroană de flori; apoi mai iau cu ei, doi s t e g a r i şi două 
p e r s o a n e c u b i c e . Cu mare alaiu şi muzici cutreieră co ­
muna, aşezând pe cele patru persoane îmbrăcate în frunze de 
teiu pe c a i i c e i m a i f r u m o ş i . Flăcăii cari însoţesc acest con­
duct, merg şi ei c ă l ă r i , iar băieţii pe c ă l u ş e i d i n l e m n 

. (Steckenpferd). Când se întâlnesc cetele celor două comune 
bisericeşti, se naşte între ele o l u p t ă a p r i g ă p e n t r u r ă p i ­
r e a s t e a g u l u i c e t e i v r ă j m a ş e . 

în Marţea Rusaliilor se repetă această procesiune, dar aci 
persoanele, care fuseseră îmbrăcate în frunze de teiu, se ma­
schează şi se îmbracă în h a i n e f e m e i e ş t i , umblând din casă 
în casă după daruri, de obiceiu de-ale mâncării. în ziua de Sf. 
Treime, procesiunea iese la câmp, stegarii intră în semănături, 
agitându-şi steagurile deasupra lor, în vreme ce ceilalţi cântă o 
cântare bisericească. 2> 

Am reprodus acest obiceiu, pentrucă este unul dintre cele 
mai preţioase şi caracteristice obiceiuri de Rusalii la Germani, 
în el întâlnim asociate aproape toate elementele obiceiurilor de 
Rusalii practicate în nord-vestul Europei şi el reaminteşte în unele 

1 ) Mannhardt, op. cit. I. 521. 
2 ) R. Reichardt, Thuringer Pfingtsvolksfeste, Zeitschrift des Vereins f. 

Volkskunde, Berlin, 1904 p. 4i9. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 243 

privinţe, momente din obiceiurile noastre. în ce priveşte rolul 
calului, vedem cum persoanele îmbrăcate în frunze de teiu, sim­
bolizând vegetaţia, călăresc (ca şi în obiceiul din Silezia persoana 
aleasă de rege) pe caii cei mai frumoşi, care trebue conside­
raţi şi aici ca simboluri ale fecundităţii. Tot astfel, vedem cum 
alături de caii adevăraţi ai flăcăilor, figurează căluşeii de lemn 
ai băieţilor, arătându-ne un bun exemplu, cum caii adevăraţi 
pot fi înlocuiţi cu cei artificiali. 

O comparare a acestor obiceiuri cu jocul căluşarilor ne 
poate da indicaţiuni preţioase. în afară de caracterul general al 
acestui obice.iu (alaiu, muzici, cutreierarea comunei în ziua de 
Rusalii) şi alte note comune, se găsesc aceleaşi persoane, ca 
stegari, persoanele cu biciu şi căluşeii de lemn. 1 ) Nu putem să 
.nu remarcăm şi importanţa transformării persoanelor îmbrăcate 
în frunze de teiu în haine femeieşti. Aceste persoane reprezintă 
•doar vegetaţia, şi cunoscând strânsul raport între zâne (Fru­
moase, Rusalii, Nymphe, Elfe etc.) şi vegetaţie, ne putem întreba, 
dacă acest act nu reprezintă în mod simbolic acest raport. 2) 

Dacă aceste comparaţii par a fi chiar îndrăzneţe, neîncre­
derea noastră va dispare, dacă comparăm scena răpirei steagului 
din obiceiul acesta cu răpirea steagului din jocul căluşarilor. 3) 

Lupta căluşarilor, în care folkloriştii noştri vedeau răpirea 
Sabinelor, nu este altceva, decât aceeaşi manifestaţie de luptă 

') Cf. acest obiceiu cu jocul numit eska la Bulgarii din Macedonia 
•de "sud, la cari, după cum am văzut, o parte din băieţi îşi fac căluşei 
din lemn. 

2 ) Cf. Mannhardt, W. u. Feldk. I. p. 443. 
3 ) Pasajul din textul german al obiceiului din Turingia: „Begegnen 

•sich die Burschen beider Kirchspiele, so kommt es an einem Kampf, bei 
welchem es darauf abgesehen ist, der anderen Partei die Fahne zu rauben." 

Pasajele româneşti referindu-se la acest act: „Sfârşitul jocului se 
împlinea prin răpirea Sabinelor; semnalul răpirei erâ: pe ea! adică pe fată 
n'o lăsă! de a da! şi altele. Căluşarii nu încetează acest semnal şi s f â r ­
ş e s c j o c u l cu r ă p i r e a s t e a g u l u i după ce 1-a curtenit, şi cu o fugă 
•Şi larmă mare. După aceasta începe un fel de serbare de triumf, în care 
se săvârşesc jocuri gimnastice* (I Eliade, Curierul Românesc 1843 no. 41.) 

„Vătaful dă ordin sase adune toţi căluşarii. Stegarul înfige steagul în 
pământ. Patru căluşari ţin cu putere prăjina şi alţi patru se suie pe cei ce 
lin steagul şi strigă: Răztooiu lele, războiu dragă!" (Th. D. Speranţa, M(o-
ri\a şi căluşarii p. 45.) 

„Se mai obicinueşte în unele părţi a simula o luptă straşnică, un fel 
<ie duel cu toiegele" (Popescu Sângeriu, Albina II. p. 1044). 

„Acesta este steagul căluşarilor, care este păzit cu multă grijă de ei, 
căci se crede c ă f dacă cineva ar fura din acel usturoiu, înnebunesc căluşarii" 
(C. R. Codin şi D. Mihalache, op. cit. p. 69). 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



244 R. VUIA 

închipuită, ce se întâlneşte şi în obiceiurile de primăvară ale-
altor popoare, simbolizând probabil lupta între natură şi iarnă., 
în unele paralele apusene scopul acestor lupte fictive pare a fi 
de a promova creşterea semănăturilor. 1) 

Alt grup de obiceiuri aparţinător tot ciclului Maiu-Rusale r. 
se deosebeşte prin faptul, că aceste obiceiuri sânt legate de 
ridicarea armindenului (Maibaum), ia care ocaziune (tot la Ru­
salii) se aranjază iarăşi întreceri pedestre sau călări. Obiceiu­
rile acestea sânt răspândite în nordvestul Europei: în Germania,. 
Franţa şi Anglia. Important este pentru noi, că şi aici apare-
un cal anume construit din lemn şi acoperit cu pânză, care-
este purtat de un om, numit la Germani Schimmelreiterr 

lâ Francezi Cheval Mallet, iar , la Englezi Hobby horse. Căluţul 
joacă în jurul pomului de Maiu în timpul alergărilor. 2) 

Aici credem potrivit să facem o observaţie şi asupra stea­
gului, căluşarilor pe cari îl socotim ca un fel de înlocuitor sau* 
un rudiment al pomului de Maiu în jurul căreia se petrec în apus» 
aceste obiceiuri şi care este uneori înlocuit cu un steag împodobit, 
asemănător steagului căluşarilor. 3) 

La Englezi, căluşul „Hobbyhorse" apare şi în societatea 
unor dansatori care purtau clopoţei la picioare şi se numeai» 
Morris-dancers. Ei umblau la Paşti, întâiu Maiu, înălţarea D o m ­
nului, Rusale şi chiar la ospeţe, în societatea căluşului întocmai 
ca şi echivalentul său german Schimmelreiter. în epoca lui S h a -
kespeare se produceau şi în teatru, după terminarea piesei, spre 
a împrăştia impresia deprimantă exercitată de tragedii asupra 
publicului. 4) Nu trebue să insistăm, cred asupra faptului că 
Morris-dancers sânt o variantă englezească, însă îndepărtată 
a jocului căluşarilor. 

Căluţul artificial Schimmelreiter, apare în Germania pe alocuri 
şi la Crăciun, ori pe la ospeţe şi Carnaval 5;. în regiunea Rup-
pin (Germania), în săptămâna înainte de Crăciun, după cum am 
văzut, apar în societatea căluşului şi zâne, care sânt feciori tra­
vestiţi în haine femeieşti. 6) în unele obiceiuri din nordul Ger-

! ) Mannhardt, op. c t. I. p. 548. 
2 ) Mannhardt, Mythologische Forschungen, Strassburg 1884 p. 171. 
V Cf. Mannhardt, Wald u. Feldkulte 1. p. 387. 
*) Cf. Douce, Illustrations of Shakespeare II. 446; R. Wiilker, Ge-

schichte der englischen Literatur I. 326. 
5) Landeskunde der Provinz Brandenburg, Berlin 1912 III 240,242,2574 
6 ) Kuhn, Markische Sagen 346; Mannhardt, Wald u. Feldk. I. 442. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 245 

maniei, raportul calului cu vegetaţia este şi mai pronunţat. Obi­
ceiul devine o sărbătoare a însăşi recoltei.' Ţăranii construesc, 
din cercuri de sită şi pânză, un c a l a l b mare, în care intră un 
ţăran reprezentând un călăreţ, numit Schimmel sau Hetbstpferd. 
Feciorii cutreieră satul însoţiţi de muzicanţi, colectând pe la case 
diferite daruri pentru masa comună.' Figura principală din 
această ceată este un fecior, care pe o prăjină lungă poartă o 
căpăţână de cal, de capătul căreia atârnă o pânză, care aco­
pere prăjina şi pe purtătorul ei. Al doilea fecior îl conduce 
legat de o sfoară. în societatea lor mai apar şi alte figuri ma­
scate, ca urşi etc.*) 

în seria acestor obiceiuri, care arată evoluţia rolului ca-' 
lului, se potriveşte de minune un foarte semnificativ obiceiu tot 
din Germania (Lehrte). După terminarea secerişului, legătorul 
ultimului snop formează din el o păpuşe în formă de cap de cal. 2f 

Intorcându-ne privirile iarăşi către popoarele mai apropiate, 
acest obiceiu arată o formă de transiţie, între obiceiurile simi­
lare ale popoarelor din apus şi cele din răsărit. 

La Polonii din Galiţia, în Marţea ultimă a Carnavalului,; 
apare iarăşi o figură de cal, alcătuită la fel ca şi cea din Ger­
mania, acoperită cu o pânză albă. Căluţul poartă numele polon 
konik (căluţ), iar feciorii cari îl însoţesc cântă o melodie al cărei 
cuprins în traducere este următorul: 

Sai, sai, căluţul nostru, 
Sai peste brazdă! 
Pe unde sare căluţul nostru, 
Va rodi din belşug; 
Pe unde nu va sări, 
Acolo nici nu va rodi. 3) 

Acest obiceiu este important prin faptul, că ne prezintă o 
formă slavă a numelui căluşului (konik), iar textul său ne dă 
cheia pentru a explică rolul calului din obiceiurile înşirate până 
aci. Din acest mic text reiese lămurit că figura calului este pri­
vită ca geniu al fecundităţii. 4) 

V Mannhardt, Myth. Forschungen, 16?, 166. 
2 ) Ibidem 165. 
3 ) I. Maţnsiak, Viata poporului polon în Monarhia Austro-Ungară 

(Osterreichisch-Ung. Monarchie im Wort u. Dild.) tom. Galiţia p. 312. 
4 ) Cf. şi alte paralele vest-europene supt numirea «Faslnachtsross-

lein», la Mannhardt op. cit. p. 541. 
Dacoromania, Anul II . " 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



246 R. VUIA 

Astfel conceput rostul acestei figuri, vom înţelege rolul său 
în cadrul sărbârilor de primăvară, precum şi în toate obiceiurile 
în legătură cu desvoltarea vegetaţiei, începând cu procesiunile 
în jurul semănăturilor fragede (în care se evoacă fertilitatea), cu 
jocul său în jurul pomului de Maiu (ca simbol al vegetaţiei în 
plina sa putere), până la obiceiurile de recoltă, când cu legarea 
ultimului snop, şi-a terminat rolul. 

Iar, ca cercul cercetărilor noastre să fie complet, cităm un 
•exemplu şi din Bucovina. în ziua de Anul nou, în societatea 
mai multor persoane travestite, de obiceiu în animale (capră şi 
urs^ apare şi un băiat călare pe un căluţ de lemn. Şi ceea ce 
este mai important, acest căluţ poartă acăţat de grumaz un cerc 
de hârtie, pe care sânt zugrăvite s o a r e l e , l u n a şi s t e l e l e . » ) 

E de remarcat faptul, că şi în Germania căluşul apare 
adesea în societatea altor figuri, reprezentând diferite animale: 
•capre, urşi etc. 

Deosebit de obiceiurile de mai nainte, căluşul din obiceiul 
-din Bucovina arată un strâns raport cu cultul solar. în cele 
următoare, vorbind despre rolul calului în mitologia popoarelor 
4 in antichitate, vom explică şi acest raport. 

Nu trebue să ne mire de fel faptul, că el se întâlneşte 
aici la Crăciun, iar nu la Rusale. La începutul studiului nostru, 
am arătat raportul strâns între diferitele obiceiuri de primăvară 
şi vară. Obiceiurile de la Crăciun (capra, brezaia, colindul etc.) 
inaugurează acest ciclu de sărbători. 

Am ales seria aceasta de obiceiuri dintr'un material relativ 
bogat, spre a demonstra ce rol însemnat şi variat are c a l u l 
în obiceiurile diferitelor popoare şi cât sânt aceste obiceiuri de 
răspândite. Uneori apare numai ca rudiment, iar altădată, ca de 
pildă la Poloni, rolul său pare a fi atât de clar, încât nu se 
mai simte nevoia unei explicări. 

Să vedem acum ce interpretare îi putem da acestei figuri 
cu ajutorul cunoştinţelor noastre despre cultul şi mitologia po­
poarelor, căci este evident cş aceste obiceiuri păstrează resturile 
unui cult străvechiu. 

Pentru rolul calului în antichitate găsim o mărturie preţi­
oasă în obiceiul numit october equus la Romani. Calul de 

i) L. Bodnărescul, Weinathts- u. Neujahrs-Brăuche der Rumănen, 6. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 247 

•Octomvrie erâ, în Roma, numele victimei unui sacrificiu solemn, 
oferit în fiecare an, la idele lui Octomvrie zeului Mars 1 ) . 

In această zi avea loc pe câmpul lui Marte o întrecere de 
cai. Calul drept din biga învingătoare erâ declarat ca sfânt şi 
jertfit pe altarul lui Mars de pe acelaşi câmp pentru r e c o l t a 
b o g a t ă (ob frugum eventum). Pentru posesiunea capului se 
năştea o luptă între locuitorii celor două suburbii, Sacra via şi 
Suburra. în cazul când Sacraviensii ieşeau învingători, fixau 
capul de cal pe păreţii vechiului palat regal, în cazul contrar 
erâ purtat de Suburrani şi dus în turnul mamilin din suburbia 
lor. Coada calului erâ deasemenea tăiată şi dusă în fugă mare 
la Regia, ca să picure câţiva stropi pe focul altarului. 

Acest cult cuprinde în sine multe elemente comune cu 
obiceiurile din seria dată de noi mai înainte, astfel: a) întrecerea 
de cai, fi) jertfa calului pentru recolta bogată, c) lupta pentru 
capul de cal, d) capul de cal fixat. 

După cum am mai remarcat, Mars nu a fost numai zeul 
războiului; acest caracter şi 1-a câştigat mai târziu. La popoarele 
•vechi italice, erâ un zeu solar, şi chiar zeul agriculturii şi al 
fecundităţii 2). 

Din toate obiceiurile citate mai sus, precum şi din credin­
ţele şi mitologia popoarelor despre care vom vorbi mai jos , se 
remarcă acest dublu caracter şi în rolul calului, adică de a 
păstra pe de o parte un strâns raport cu cultul solar, iar pe de 
•altă parte cu vegetaţiunea sau cultele agrare 3 ) . 

Revenind încă odată asupra ipotezei folkloriştilor noştri, 
cari au căutat originea jocului de căluşari în dansul saliilor 
Romani, vedem că această ipoteză nu a fost lipsită de orice 
temeiu. înrudirea jocului căluşarilor cu dansul saliilor a fost 
relevată chiar şi de noi, când am vorbit despre dansurile cu arme. 
Această înrudire este întărită şi prin rolul calului în cultul lui 
Marte şi în jocul căluşarilor. Este de remarcat şî faptul că acel 
cal de Octomvrie erâ jertfit pe un altar străvechiu, în jurul 
căruia sălii dansau în luna lui Marte dansul de arme. Repetăm 

') Darenberg-Saglio, October equus. 
2 ) W. H. Roscher, Studien zur vergi. Myth. der Grlechen und Romer, 

I. Apollon und Mars, Leipzig, 1873. 
3 ) Lucrarea pământului este legată de anotimpuri, iar anotimpurile de 

factori cosmici. Raportul între aceste fapte ne permite să înţelegem strânsul 
raport dintre culturile cosmice şi unele obiceiuri agrare. 

17* 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



248 R. VUIA 

şi cu această ocaziune, că între jocul căluşarilor şi dansul sălii— 
lor poate fi vorba numai de o înrudire în sensul că ambele 
aparţin aceluiaşi grup de obiceiuri, al dansurilor cu arme. 

Am văzut cum Miillenhoff, în studiul său asupra dansurilor 
cu arme, a arătat că ace'ste obiceiuri, în legătură cu cultul solar,, 
au fost răspândite aproape la toate popoarele indo-europene-
Acelaşi fapt s'a dovedit şi despre jertfa calului de Ocţomvrie. 
Grimm i-a găsit urma la vechii Germani 1 ) , iar Mannhardt, care 
s'a ocupat mai temeinic cu aceste culturi, la mai multe popoare-
europene în legătură cu culturile agrare.2* 

In ce priveşte raportul între cal şi cultul solar, putem 
cită exemple şi din credinţele populare. Astfel, după credinţa 
Slavilor păgâni, soarele pleacă la 21 Decembrie pe drumul său, 
călare pe un c a l a l b . Chiar şi la Români există credinţa că. 
soarele îşi urmează drumul său călare. 3) 

Mitologia popoarelor culte din antichitate ne ofere în 
această privinţă exemple atât de multiple şi bogate, incât a le 
trată mai pe larg, ar însemnă a ne ocupă aproape cu întreaga, 
lor mitologie. Ne vom mulţumi deci să atingem numai chesti­
unea şi să relevăm pe scurt numai pe cele mai însemnate. 

In imnurile vedice, soarele este des asemănat cu un c a l 
a l b strălucitor. Pe monumentele ceie mai vechi ale popoarelor 
din Orient şi din Grecia (în epoca premykeniană) soarele eră. 
reprezentat prin un disc tras de un cal pe drumul său ceresc. 
Asemenea mărturie s'a găsit şi în epoca de bronz la popoarele 
din nordul Europei (monumentul dela Trundholm). 

In epoca clasică, era zeilor personali, discul solar este-
înlocuit cu soarele personificat. Astfel Helios, în epoca postho-
merică este reprezentat cu aureolă, pe o trăsură trasă de şase 
cai. Aceeaşi concepţie se întâlneşte şi în cântecele vedice, unde-
soarele personificat este des amintit cu trăsura şi caii săi.. 
Această concepţie nu lipseşte nici din mitologia popoarelor ger­
mane. In Edda se vorbeşte despre zeul care conduce trăsura 
soarelui pe cer, întocmai ca şi echivalentul său greco-roman. 
Helios. 

!) E. H. Meyer, Deutsche Mithologie, H, p. 614 şi 877. 
2 ) Cf. Mith. Forschungen, pp. 156-201. Cf. obiceiul Herbstpferd î » 

nordul Germaniei citat şi de noi. 
3) N. L. Kostake, Soarele, Convorbiri Lit. XLII, 488. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 249 

De altă parte calul este animalul jertfit zeului solar. Jertfa 
<de cai este atestată pentru Indieni, vedici, popoarele iranice tîn­
deosebi la Perşi], Prusieni, Slavi, Germani, Greci, Romani şi 
lllyri. Deci legătura între cal şi soare este o concepţie străveche 
şi universală la popoarele indo-europene 1) 

Este important să ştim ce interpretare i-au dat calului 
In cercul obiceiurilor ţării lor, cercetătorii germani. , 0 
parte dintre mitologiştii lor (Grimm, Kuhn, Wiittke şi E. H. 
JVleyer) susţin, că Schimmelreiter se referă la cultul lui Wodan, 
ba chiar, că este reprezentarea marelui zeu. Mai temeinic s'a 
ocupat cu această problemă Mannhardt, care în mai multe studii 
foarte documentate a arătat că figura calului este un demon al 
vegetaţiei sau un demon al cerealelor (Getreidedămon). Poporul 
crede că acest demon trăeşte în vegetaţie, sau că este însuşi 
reprezentantul acesteia, de la care depinde soarta rodului 2 ) . 
Părerea aceasta es 'e acceptată şi de Wundt în monumentala 
s a lucrare asupra psichologiei popoare lor 3 ) . Acest rol al calu­
lui în legătură cu vegetaţia şi fertilitatea a tost relevat şi de 
noi. Am mai remarcat şi faptul, că acest caracter îl are mai 
ales în obiceiurile popoarelor din nord-vestul Europei. 

In obiceiurile noastre, calul şi-a pierdut acest raport cu 
vegetaţia şi a luat atributele unui demon al sănătăţii . 4 ) P r i n 

• c a r a c t e r u l s ă u v i n d e c ă t o r , j o c u l c ă l u ş a r i l o r d i f e r ă 
de o b i c e i u r i l e s i m i l a r e . A c e s t fap t c o n s t i t u e nu n u m a i 
n o t a s a d i s t i n c t i v ă , da r şi p e c e a ma i c a r a c t e r i s t i c ă . 
In această privinţă nu se deosebeşte întru nimic de ceremoniile-
popoarelor primitive, întrebuinţate Ia vindecarea bolnavilor, la 
cari dansul urmat până la extaz joacă de asemenea un în­
semnat rol. 

! ) Cf. Darenberg-Saglio, Dictionnaire etc. Sol.; Pauly-Wissowa, Real-
Encyclopădie etc, Helios; Schrader, Reallexicon, e tc , Pierd. 

2 ) Cf. Mannhardt, Die Korndămonen, Berlin 1867; Myth.Forschungen, 
165, 167, 171; Wald u. Feldkulte, 172, 202, 318, II. 184, 200. 

3 ) Wundt, Vdlkerpsychologie II. Mythus und Religion II. T. Die Ve-
getationsdămojjen, 410—459. 

4 ) Cf. obiceiul dela Bulgari, cari au un joc pentru evocarea fecun­
dităţii, deci sânt urme, care arată că şî în legătură cu iocul căluşarilor şi-a 

\pâstrat caracterul de demon al fecundităţii. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



250 R. VUIA 

In cadrul obiceiurilor şi al miturilor rolul calului variază r 
a) în legătură cu cultul solar, el este însoţitorul zeului, sau-

este jertfit lui; 
b) în legătură cu culturi agrare, este considerat ca demon al 

fecundităţii, de care depinde soarta recoltei şi sănătatea animalelor;. 
c) în legătură cu credinţa despre zâne, el apare ca demon, 

al sănătăţii, de care depinde sănătatea omului. 
Toate acestea sânt însă manifestări ale unei si aceleiaşi 

fiinţe mitice, ale demonului sănătăţii şi fecundităţii, reprezentat 
prin figura calului, al cărui caracter se explică uşor prin ori­
ginea sa solară. 

Deci calul, ca demon al sănătăţii, este fiinţa, care prici-
nueşte boala, dar tot prin mijlocirea lui se şi vindecă. Atât 
numai că rolul său a devenit cu totul rudimentar. De aici vine 
expresiunea „luat din căluş", adică îmbolnăvit de căluş, ca şi 
expresiunea paralelă »luat din Iele«, adică îmbolnăvit de Iele, 
sau cum am mai zice altfel, „pătimeşte de Dânsele". Tot astfel 
trebue interpretată şi expresia „du-te la căluş", întrebuinţată în 
nordul Bulgariei, după terminarea ceremoniei făcută cu bolna­
vul luat din Iele „Du-te la căluş" ar însemnă deci, ca boala 
să se întoarcă de unde a venit, adică la căluş. Şi de aceea, 
conform concepţiei generale a popoarelor primitive, boala tre­
bue vindecată tot prin vraja aceluiaşi demon (Gegenzauber). 
Astfel se explică credinţa, că fetele şi nevestele care joacă 
lângă căluşari, vor fi sănătoase, şi că copiii, pe cari îi ţin călu­
şarii în braţe, se vor face şi ei voinici şi jucători. Precum şi 
expresia foarte semnificativă, că cine primeşte „căluşul" va avea 
noroc şi va fi f e r i t d e b o a l e . 

Deci calul are un dublu caracter în obiceiul nostru, după 
cum am văzut că-1 are şi ca demon al vegetat ei, care dă rodul, 
dar îl poate şi luâ. Şi chiar acest dublu caracter al demonilor 
ne întăreşte şi mai mult în credinţa mărturisită la începutul 
acestor cercetări, că căluşarii sânt reprezentanţi ai Ielelor. 
I d e e a f u n d a m e n t a l ă a o b i c e i u l u i c o n f o r m c o n ­
c e p ţ i e i r e l e v a t ă m a i s u s e s t e : b o a l a a f o s t c a u z a t ă 
de l e l e , d e c i t r e b u e v i n d e c a t ă t o t p r i n l e l e . 2 ) 

J ) Arnaudoff, /. c. 62. 
2 ) Universalitatea acestei concepţii în cadrul obiceiurilor popoarelor 

primitive a fost dovedită şi demonstrată cu prisosinţă de Wundt în lu­
crarea sa citată mai sus. Cf. capitolul Krankheitsdămdnen und Hexen-

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 251 

Nu poate fi trecut cu vederea alt punct cam obscur, 
anume raportul între Iele şi cal. Voibind despre trăsăturile 
caracteristice ale Ielelor, am relevat faptul, ca ele sânt adesea 
considerate ca personificaţia vântului sau vârtejului.1) Nu numai 
Ielele, ci şî calul este adus în raport foarte intim cu vârtejul şi 
vântul. în afară de exemplele cunoscute din mitologia clasică 
(caii lui Achille, centaurii e t c ) , se întâlnesc asemenea, identi­
ficări şi în credinţele populare. Se găsesc chiar exemple, când 
fiinţe demonice înrudite cu Ielele noastre pot luă înfăţişarea 
unui cal. 2 ) Această împrejurare, precum şi faptul că atât Ielele 
cât şi calul artificial din obiceiurile amintite mai sus, este de 
obiceiu alb, ne îndeamnă să punem întrebarea, dacă nu cumva 
calul din jocul căluşarilor este o reprezentare theriomorphâ a 
Ielelor, cu atât mai vârtos, cu cât înfăţişarea paralelă ca om 
şi animal a acestor fiinţe este cunoscută. 3) 

In sfârşit, ar rămânea să ne ocupăm pe scurt şî cu 
o altă figură însemnată din acest joc , cu mutul căluşarilor. 
Această persoană apare la noi şi în societatea cerbaşilor (bre-
zaei) la Crăciun. Ea nu este legată numai de jocul căluşarilor, 
ci este una din cele mai răspândite figuri, pe care o întâlnim 
foarte des şi la alte popoare, supt cele mai variate forme şi 
asocieri. Uneori apare independent, în număr mai mare, ca de 
pildă în partea orientală a Peninsulei Balcanice, la Bulgari şt în 
regiunile limitrofe, la Români. La populaţia bulgară poartă nu-

glaube, 386- 410, din care cităm următoarele pasaje; „Anderseits leidet es 
jedoch keinen Zweifel, dass auch diese spezifischen Krankheitsdămonen 
innerhalb der hoheren Kulturen wieder verschwinden, indem nun an ihre 
Stelle die Goher treten, die ebenso Krankheit und Tod wie Qliick und 
Qesundheit dem Menschen bringen, undvondenen einzelne in besonderer 
Weise nicht bloss die Rolle der einstigen Krankheitsdămonen, sondern 
auch die der zauberkundigen Helfer gegen diese ubernehmen" (p. 398). 

„Der Grundsalz der magischen Medizin'von ihren Anfăngen an bis 
zu ihren spăten Auslăufern ist aber, entsprechend der Wesensgleichheit 
von Zauber und Gegenzauber, das Similia similibus und hierbei năhert 
sich im allgemeinen wieder die Ahnlichkeit um so mehr der Gleichheit, 
auf einer je primitiveren Stufeder Krankheitszauber steht So gelten die 
Masken, die bei den Naturvolkern als Darstellungen der Gesichter von 
Krankheitsdămonen vorkommen, gleichzeitlg als Oegenzauber gegen diese,-
und der Medizinmann, der einen Dămon vertreiben will stellt in Maske 
und Gewandung selber den Dămon dar" (p. 403). 

>) Cf. capitolul despre Vântoase în studiul lui Şăineanu despre Iele. 
Op. cit. p. 96. 

2) Cf. Mannhardt, W. u. Feldk. II pp. 8 9 - 1 0 2 . 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



252 R. VUIA 

/ mirea de kukovi, kukeri şi umblă în Lunea Rusaliilor sau cu o ( 

săptămână mai târziu. x ) L i noi sânt cunoscuţi în Dobrogea şi I 
pe malul Dunării. Şi aci au aceeaşi numire: cuci ca şi la Bu l - ) 
gar i . 2 ) Precum am văzut la jocul boriţa âl Ciangăilor din Ţara 
Bârsei, mutul lor se numeşte iarăşi kuka.^ Şi la Ciangăii din 
Moldova apar în grupuri mai mari şi se numesc matahale.** Am 
întâlnit această figură şi în jocul aruguciarilor la Aromâni (bubu-
şarul) şi în jocul numit eska la Bulgari (arapii). 

Nu lipseşte nici în obiceiurile de primăvară la alte po ­
poare europene. De pildă Knecht Ruprecht (Klas, — Ruklas) la 
Germani seamănă mult cu hlojii, cucii dela noi. El apare adesea 
şi în societatea căluţului (Schimmelreiter). 5> 

Caracteristica generală a acestei persoane este, cum am 
mai relevat şi la jocul căluşarilor, înfăţişarea ciudată, îmbrăcă- . 
mintea caraghioasă, cu fel de fel de haine şi blăni, chiar şi cu 
clopote. In mână are o vergea, biciu sau altă unealtă, cu care 
loveşte pe cei din jurul lui . 6 ' Loviturei primite de la ei i se 
alribue adesea o putere deosebită, ca de pildă: de a alungă 
duhurile rele, 'sau de a face mai sănătoşi pe acei loviţi, a-i 
scuti de boale etc. El este de obiceiu mut şi îşi permite să facă 
multe glume chiar pe socoteala publicului, lucruri care sânt de 
altfel caracteristice tuturor figurilor mascate. Uneori, cum a fost 
observat de noi în Ţara Haţegului, unde l-am întâlnit la Cră­
ciun în societatea cerbului, poartă phallus făcând obscenităţi. 
T o t astfel, avem ştiri şi despre mutul căluşarilor din judeţele 
Vlaşca şi Ialomiţa, care îşi permite să facă unele necuviinţe pe 
socoteala căluşarilor. 7> Obscenităţi au fost remarcate şi de arhi­
episcopul din Ochnda în pasajul citat despre obiceiul Rusaliilor 
din veacul al XllI-lea. Evident că acest caracter phallic al mutului 
este o influenţă provenită din cultul lui Dionysos şi credem că 
nu greşim când privim şi în această figură un reprezentant al 

i) Marinov, Sbornik, Sofia I. 1907. Arnaudoff, Sbornik IV. 273, X V I -
. XVII. 10. De aceiaşi în limba germană: Die bulg. Festbrăuche 26—33. 

*J S. FI. Marian, Sărbătorile la Români I. 282; S. Popescu, Cucii, 
Şezătoarea, I, no. 2. p. 4o 

3) Horger, /. c, llo. 
*) Wicnmann Gyârevne A moldvai csăngok szokăsairol. Etnogr. 

XVIII. 288. 
») Landeskunde der Provinz Brandenburg III., 240, 
b ) Mannhardt consideră această vergea ca simbol al vieţii (LebensT 

rute), care provoacă creşterea şi alungă din corp pe demonii boalelor. 
(Waid und Feldkulte, I 2 7 8 - 2 8 0 . 

7 ) Veronca, Sărbâtjarea Moşilor, p. 91. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



ORIGINEA JOCULUI DE CĂLUŞARI 253 

-demonului fecundităţii, ca purtător al phallusului, simbolul forţei 
productive. ') 

Cauza muţeniei sale mi se pare a fi mai mult psihologică 
decât de altă natură. El este mut probabil pentrucă acesta este 
obiceiul tuturor figurilor mascate, spre a nu se trăda şi spre a 
câştiga o aparenţă şi mai misterioasă. Nu-i exclus însă să aibă 
şi altă origine» probabil în legătură cu credinţele despre Iele. 
Astfel ne putem gândi şi la credinţa poporală, după care per­
soana care vede Ielele şi spune acest lucru, amuţeşte. într'a-
devăr după cum am văzut din rolul său în jurul căluşarilor, 
el este un fel de persoană protectoare a lor, apărându-i împo­
triva Ielelor cu lovituri de b'ciu. 

Vedem cum din toate resturile tradiţionale mai mult sau 
mai puţin conservate, dar foarte des alterate, se poate recon­
strui un substrat de obiceiuri de primăvară şi vară, comune la 
cele mai multe popoare europene. Comparând aceste obiceiuri 
la popoarele din apus cu acelea din răsăritul Europei, vedem, 
cum la cele dintâiu predomină elementul vegetaţiei, în timp ce 
la celelalte dansul constitue elementul principal «şi raportul cu 
vegetaţia lipseşte uneori total. 

Dacă ne-am extins şi asupra unor obiceiuri care nu sânt 
strâns înrudite cu jocul căluşarilor, am făcut-o, pentrucă avem 
convingerea, că obiceiurile ca şi alte fenomene nu se pot studia 
izolat, ci împreună cu tot complexul de obiceiuri aparţinătoare 
aceluiaşi ciclu. Iată motivul pentru care ocupându-ne cu jocul 
căluşarilor, am atins aproape întreaga sferă de obiceiuri de 
primăvară şi vară şi îndeosebi pe cele de la Rusalii. 

Credem că putem constata următoarele, ca rezultate ale 
acestor cercetări: 

a) Jocul căluşarilor este un obiceiu misterios de asociaţie, 
de o parte cu cultul solar (dansurile cu arme), iar de alta cu 
cultul zânelor. 

b) Un strâns raport între căluşari şi Lele şi căluşarii apă­
rând ca reprezentanţii Ielelor. Nici una din rezultatele cercetărilor 
noastre nu este atât de sigură ca această constatare. 

c) Căluşarul în forma sa originală a fost un dans cu arme, 
al cărui scr5p erâ de a alungă pe demonii păgubitori sănătăţii. 

H Mannhardt consideră această persoană, ca şi figura calului, un 
-demon al cerealelor (Korndămon). Mytli. Forschungen, 167. 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”



254 N. DRĂGANU 

d) înrudirea sa cu obiceiurile similare la alte popoare?-
europene, îndeosebi cu cele indicate de noi la popoarele din 
Peninsula Balcanică. 

e) Căluşarii şi-au luat numele de la figura de cal (căluşul), 
care este un demon al sănătăţii şi al fecundităţii. 

f) Data la cari se ţin aceste jocuri, păstrarea numelui de 
Rusalii pentru dansatori în Macedonia, precum şi atestarea 
acestui obiceiu pe acelaşi teritoriu încă în veacul al XW-lea,. 
ne îndeamnă să căutăm o legătură directă între jocurile că lu­
şarilor şi serbările practicate în legătură cu anticele Rosaiia». 
sau cel puţin o puternică influenţă venită din această parte. 1) 

Romul Vuia. 

1 MEII DII CEL HUI IIECI lUlMC ROMANESC. 
I. Introducere. 

în o notă a unei lucrări anterioare 2) aminteam că în momen­
tul când ea s'a pus supt teasc, mi-a ajuns în mână, într'un manu­
scris pe care, la cea dintâiu vedere, îl credeam de pe la sfârşitul 
veacului XVII, un fragment din „molitva" sau „pogrebania" mor­
ţilor copiat după un Molitvenic ortodox, sau cel puţin după o 
„slujbă a îngropării" (partea cea mai populară a molitvenicului), 
care a trebuit să se traducă în româneşte înainte de 1580, câci 
părţi din el au fost reproduse întocmai în Cugetări în ora 
morţii?) 

' ) Acestea sânt rezultatele pe care le-am putut obţine cu mijloacele 
ce ne stau la dispoziţie în Cluj. Lipsa unei biblioteci mai bogaie în ma­
terie de folklor, nu ne-a permis să urmărim această problemă după 
dorinţele noastre. Un exemplu. Pentru obiceiurile popoarelor apusene am 
avut la îndemână aproape numai operele lui Mannhardt. Am fost nevoit 
a mă lipsi de izvoare atât de importante ca The golden Bough de Trazev, 
ş! minunata operă a lui Anitskoff asupra cultului primăverii la popoarele 
din apus şi la Slavi. Mai multe dintre datele noastre au fost culese încă 
înainte de războiu, din opere care astăzi nu ne mai stau la dispoziţie şi 
deci nu au putut fi controlate din nou cu ocaziunea redactării. Am ţinut 
de cuviinţă a relevă acestea pentru explicarea unor lipsuri ale studiu­
lui nostru îndeosebi ce priveşte întrebuinţarea izvoarelor. 

2) Două manuscripte vechi: Codicele Todorescu şi Codicele Marţian. 
Studiu şi transcrierea Ed. Acad. Române. Bucureşti 1914, p. 88. 

3) Codex Sturdzanus, p. 73—113, la Haşdeu, Cuvente den bătrâni, v. 
II, p. 449—471; Codicele Todorescu, ii. 69 r» — 96 r°, la Drăganu, o. c. 
p. 212-222) . 

Provided by Diacronia.ro & www.dacoromanica.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:33

UTC)

BDD-A14639 © 1921-1922 Editura Institutului de Arte Grafice „Ardealul”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

