ANDRE GIDE ET LE THEATRE : ENTRE IDENTITE ET
ALTERITE
Diana-Adriana LEFTER

Abstract: Our paper deals with the place, the role and the main characteristics of
André Gide’s plays. Even if the literary history does not present Gide as an important playwriter,
the theater is an important and constant presence in Gide’s creation. He is not only a plywriter,
but also a passionate and severe spectator and he even has a strong histrionic personality : he
likes to behave like an actor. The present paper will make a survey of Andre Gide’s dramaturgy :
place, role and main ideas and characteristics.

Keywords: André Gide’s dramaturgy, the characters, the histrionic personnality

Méme si I’histoire de la littérature n’a pas retenu André Gide comme un grand
auteur dramatique, le théétre est une présence importante et, selon nous, constante, dans
la vie de Gide. Il est auteur de plusieurs pieces dont le sujet est essentiellement
mythique ou historique®, il a prononcé des conférences sur I’importance du théatre et
du public®, il atransformé certains de ses récits dans des scénarios®, il a été un fervent
et exigent critique et spectateur de théatre® et il a été, surtout, un étre profondément
préoccupé, dominé méme par le balancement du moi entre une vie sociale, prétendue et
une autre, intime, réelle, vraie : un acteur donc.

Ce qui nous intéresse, pour le présent article, c’est intéroger la place du théétre
dans I’ensemble de I’ceuvre gidienne et saisir la/les motivations(s) de ce penchant de
Gide pour le genre dramatique.

Si I’on considere les principales ceuvres dramaturgiques de Gide — nous en
excluons les piéces inachevées, telle Ajax et les traductions / versions, telles La Dame
de pique d’aprés Pouchkine, Antoine et Cléopatre d’aprés Shakespeare — I’on peut
observer que I’on pourrait parlait d’une certaine « focalisation » de Gide sur le théatre,
evisagé comme création, mais auss comme spectacle, représentation : il s’agit des
premiers décennies du XXéme siecle. Le premier schéma ci-dessous montre la
distribution de la création de Gide liée au théatre : pieces écrites, réécritures, métatextes
et scénarios. Le deuxiéme schéma donne une image de la distribution temporelle des
représentations théatrales auxquelles Gide a assisté :

* Université de Pitesti, Faculté des Lettres, diana_|efter@hotmail.com.

27 Nous en énumérons les plus connues: Philoctéte (1899), Le Roi Candaule (1901), Saiil (1903),
Bethsabé (1912), Oedipe (1931), Perséphone (1934). A celles-ci s’ajoutent la « plaisanterie » Le
Treizieme arbre (1942), la comédie de caractéres Robert ou I’Intérét général (1944). De plus,
Gide a réécrit comme piéeces de théatre ou scénarios certains de ses ceuvres connues : Il s’agit
notamment de la réécriture théétrale des Caves du Vatican, qui devient une farce en trois actes en
1948 et de celle du Retour de I’enfant prodigue.

% De I"Importance du public, conférence prononcée & la Cour de Weimar le 5 ao(t 1903 ;
L’Evolution du théatre, conference prononcée a la Libre esthétique de Bruxelles e 25 mars 1904.
2 || s”agit du scénario d’Isabelle (1996), auquel a contribué aussi Pierre Herbart.

%0 Jean Claude dresse une liste des 176 spectacles théatraux auxquels Gide a assisté de 1889 a
1949. (http://www.gidiana.net/gui dedesspectacl es.htm)

275

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)



12 |
1 @p—p———\ — o ——o— ~— Gorites par Gide

0.8 Ml réécritures
0.6

0.4
02 scénarios

textes sur le théatre

0
1899 1901 1903 1904 1912 1931 1934 1942 1948 1995 1996

schéma 1

—&—spectacles
auxquels Gide
a assisté

schéma 2

Les schemas montrent clairement [’appétit croissant de Gide pour les
spectacles de théatre entre 1903 et 1909 et ensuite entre 1911 et 1923. La premiére
période correspond en grandes lignes a celle pendant laquelle Gide donne ses plus
inportantes pieces d’inspiration mythologique et biblique : Le Roi Candaule 1901, Salll
1903 et Bethsabé 1912. C’est aussi I’époque pendant laquelle il prononce ses deux
conférences, sur I’importance du public et sur le théatre, en 1903, respectivement en
1904. Ces données montrent la triple reflexion de Gide sur I’ceuvre théatrale : il
I’envisage comme créateur, comme théoricien et critique et comme consommateur.

La deuxiéme grande période d’effervescence théatrale correspond
essentiellement & celle de la création des pieces sociales: (Edipe 1931, Le Treiziéme
arbre 1942 et Robert ou I’intérét général 1944. C’est, en outre, la période de la maturité
créatrice de Gide, ou son intérét pour le balancement et les oscilations du moi céde le
pas a celui pour I’interaction entre I’individu et |a société.

Certes, toutes les pieces de Gide n’ont pas connu le succés recherché, désiré.
On pourrait dire méme plus : méme si Gide a affirmé clairement que le but d’une piéce
de théatre est sa représentation scénique™, ses piéces ont connu difficilement le succés
de lamise en scéne : par exemple, il n’a pas réussi a faire jouer son Saiil, a cause peut-
étre de ses trop exigentes intrusions, tandis que la premiére du Roi Candaule est un vrai
désastre. Ce serait, peut-étre, comme le suggere George Pillement, a cause de
I’intellectualisme que Gide n’a jamais essayé de dissimuler dans les relations avec son
public, avec ses acteurs, avec ses metteurs-en-scene, Gide étant «le type méme de
I’intellectuel pur attiré par le théatre mais rebuté par ce qu’il exige quand on veut étre
joué. » (Pillement, 1945-1948 : 18)

Ces insucces ne détournent pas Gide de la création dramatique, qui ponctue toute son
activité littéraire. Alan Sheridan remarquait d’ailleurs que, malgré les échecs des mises
en scene, le théatre représente une présence constante, qui fait preuve de la force

% «[...] I’ceuvre d’art dramatique ne trouve pas, ne veut pas trouver sa fin suffisante en elle-
méme » (Gide, André, L’évolution du théatre in Euvres complétes, Paris, NRF Gallimard, 1933,
p. 201)

276

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)



créatrice de Gide: « The theatre brings us at least to Gide’s own creative works. The
plays span amost the whole of his literary career, so many repeated attempts, never
entirely successful ». (Sheridan, A., 1999 :629)

On peut donc affirmer, avec Jean Claude que « Gide n’a jamais cessé de penser
au théatre, il a tente diverses expériences, les échecs ne I’ont jamais totalement
découragé. Et pourtant il a souvent donné I’impression autour de lui qu’il n’avait que
peu d’estime pour I’art dramatique ». (Claude, J., 1992 :14)

Aprés avoir fait un court passage en revue de la place que le théétre occupe
dans I’ensemble de la création gidienne, il conviendrait, en ce qui suit, interroger les
motivations de ce penchant de Gide pour le genre dramatique. On pourrait parler selon
nous, d’une part, d’une motivation d’ordre culturel, livresque et une autre d’autre
psychologique.

La motivation culturelle est représentée par sa vive et ouvertement exprimée
admiration pour la Gréce antique. La Gréce est pour Gide la vraie « patrie spirituelle »
(Moutote, 1998 :245), un espace mentalitaire et culturel pour lequel il manifeste un
évident penchant. La civilisation grecque est pour Gide un model culturel et socia ala
fois. Une notation du Journal en fait preuve et montre que pour Gide, la civilisation
grecque doit étre le fondement de lafuture civilisation occidentale :

Je vous dis que c’est une nouvelle civilisation qui commence. Celle d’hier
s’était trop appuyée sur la latine; c’est-a-dire sur ce que la culture avait produit de
plus artificiel et de plus vain. Autant la grecque était naturelle... Mail il faut
reconnaitre que c’est par ses défauts mémes que la latine trouvait le mieux acces pres
de nous.* (Gide, A, 1933: 163).

Avec son admiration pour lalittérature grecque, notamment pour le théatre des
Antiques, Gide propose un retour aux valeurs antiques, primaires du théétre:
I’obéissance a la norme, les héros exemplaires comme personnages théatraux, un théatre
cathartique et surtout un théétre politique dans le sens premier du terme: un thétre a
valeur sociale; une valeur sociale qui doit se manifester non pas dans les idées
transmises, mais dans le partage avec le public, dans I’éducation de celui-ci, un théétre
qui offre des modéles profitables pour la société.

La motivation psychologique est représentée par la duplicité de son moi, par
I’éternel balancement de Gide entre étre et paraitre, tel un acteur qui assume deux
existences : une réelle et une autre scénique, une existence qui lui impose d’assumer un
role et un masque. Cette duplicité de d’André Gide est, selon son incontournable
biographe, Jean Delay, une constante de sa personndlité, le rapprochant au statut de
I’acteur :

La duplicitéici dénoncée depuis I’Antiquité, homo duplex, est moins celle d’un
menteur que d’un hypocrite au sens grec du mot qui signifie acteur. C’est celle d’un
acteur qui a besoin pour s’exprimer d’un public et qui a déja compris « I’importance du
public », maisil est si bien dans son role qu’il se prend a son propre jeu. Il se donne en
spectacle aux autres, mais auss a lui-méme, et devenu son propre spectateur, ne sait
plus tout a fait s’il joue ou s’il est joué. (Delay, 1957 : 198)

Le plaisir que Gide manifeste par rapport au théétre, au jeu actoriel, au masqgue,
n’est pas seulement celui du créateur qui, I’on verra tout de suite, se plait & écrire des
piéces dramatiques pour se purger, pour se découvrir, pour s’objectiver. C’est avant tout
le plaisir de I’acteur qui aime assumer des roles, se regarder faire/jouer ou se laisser

%2 note de 1915

277

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)



regarder/faire/jouer. Quelques épisodes de ses écrits autobiographiques, autofictionnels
ou fictionnels en sont la preuve : Dans S le grain ne meurt, André Gide, e personnage,
se manifeste a plusieurs reprises comme un acteur qui aime la pose et le déguisement.
Par exemple, il pose pour son cousin Albert, qui est en train de dessiner son portrait.
Dans cette scene, André est vu par Albert, mais il se voit aussi dans le tableau qu’André
réalise. Ce n’est pas une image directe, parce que le portrait qui se trouve devant lui est
le résultat de la perspective, du philtre optique par lequel il est vu par Albert ; c’est donc
une image déformée.

Dans L’Immoraliste, Michel pose pour soi-méme, lorsqu’il se regarde dans
I’eau pour s’observer et méme pour s’admirer. Dans ce cas, I’image reflétée est plus
fidéle au sujet de la pose, parce qu’elle est directe.

Le personnage André Gide, auss bien que Michel aiment se comporter en
acteurs, assumant des masques et imaginant des scénes dont ils sont eux-mémes
personnages. L’une des formes récurentes du masque est la barbe, utilisée comme une
sorte de protection, de bariére entre I’existence des autres et le monde théatral que ces
personnages s’imaginent. Au moment de la guérison, qui correspond auss a la
découverte de son vrai moi, Michel de L’Immoraliste fait une geste ostentaocire et
libérateur : il se fait raser la barbe : « Un autre acte pourtant, a vos yeux ridicule peut-
étre, mais que je redirai [...] A Amalfi, je m’étais fait raser. Jusqu’a ce jour j’avais porté
toute ma barbe, avec les cheveux presque ras. [...] Et, brusquement, le jour ou je me mis
pour la premiére fois nu sur la roche, cette barbe me géna; c’était comme un dernier
vétement que j’aurais pu dépouiller ». (Gide, 1933c: 60) Son geste rappelle celui d’un
acteur qui enléve son masque, pour se montrer « nu », c’est-a-dire vrai.

A son tour, André Gide de Si le grain... manifeste un plaisir accru de cacher
son visage et d’assumer une autre personnalité. Tout cela prouve une peur de s’assumer
sa vraie identité, de se monter a nu, tel qu’il est. Ainsi, il trouve une évasion dans le
théétre, dans le jeu. Le monde théétral et la scéne représentent pour lui des espaces dans
lesquels la barriére entre I’illusion et le réel est assez floue, des espaces dans lesquels
I’acteur peut s’assumer une autre identité sans pourtant mentir : « On préparait un acte
des Plaideurs; les grandes essayaient des fausses barbes, et je les enviais d’avoir a se
costumer ; rien ne devait étre plus plaisant. (Gide, 1933d : 43)

De par son statu de texte voué a la représentation, le théétre apparait pour Gide
comme I’espace propice a I’observation de ce qu’il appelle « caractére », a savoir un
individu en évolution, un moi en train de se découvrir. Comme Jean Claude le remarque
dans son magistral André Gide et le théatre, la notion de « caractére », chez Gide, est
une « dynamique, supposant une évolution, un cheminement intérieur, voire une quéte »
(Claude, 1992 :347). En effet, Gide a toujours montré sa préférece pour le personnage,
pour le héros central, plus important pour lui que I’action méme de la piece : «[...]
I’erreur dramatique est que I’idée devienne plus importante en elle-méme que le
personnage qui I’exprime ; les idées ne devraient étre exprimées que par I’action — ou,
autrement dit, il ne devrait pas y avoir d’idées ; ou, autrement dit encore, une idée, au
théatre, ce devrait étre un caractére, une situation [...] » (Gide, MCMXIX : 106)

Cet intérét qu’il porte au personnage, au héros, plutét qu’a I’action, fait que les
créations dramaturgiques de Gide s’inscrivent dans la lignée générale des créations
gidiennes, a savoir celle de la quéte du moi, de son constant essai d’objectiver,
d’analyser ses tourments, pour se comprendre et s’accepter. Daniel Moutote voit
I’écriture théatrale de Gide a la fois une voie de lutter contre ses angoisses et le résultat
de salibération progressive :

278

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)



Inversement parce qu’il céde au démon du paraitre, parce que depuis les
«Nourritures », il tire sa force de la toute puissante séduction des apparences, parce
qu’il s’est libéré des entraves familales, pour une vie toute gratuite et qui doit
continuellement se reprendre contre I’inertie physiologique et sensuelle, Gide crée en
direction du théatre et du drame. (Moutote, 1998 : 245)

André Gide affirmait dans son Journal qu’il avait écrit tous ses livres suite a un
profond besoin de les écrire. Cette affirmation révele alafois le travail de purgation, de
mise & nu et d’objectivation que Gide fait avec toutes et chacune de ses écritures et aussi
integre la création dramaturgique dans la méme catégorie. Cette phrase de Gide trouve
écho dans le témoignage de Richard Heyd, auquel Gide avait confirmé le poids
biographique de ses piéces.®® Le thétre de Gide est donc, au méme titre que ses récits,
romans, soties, un espace de réflexion, d’interrogation et de débat, sur soi-méme en tout
premier lieu :

Gide y poursuit sa réflexion sur I’homme, ses interrogations sur
I’individualisme, sur la libération personnelle. Il y débat des problémes qui agitent sa
conscience: questions morales, interrogation religieuses, préoccupations sociales.
(Claude, 1992 : 19-20)

Selon nous, le théétre de Gide est tout cela et encore plus ou plus encore, le
terrain parfait de la projection du moi, une forme de se purger en re-présentant ses
angoisses les plus profondes — angoisses sur soi-méme, sur ses penchant, sur ses
croyances. Bref, le théétre est pour Gide la forme supréme de libération. Il y a créé un
monde voué a prendre corps, ce qui facilite la prise de distance et I’objectivation. C’est
une sorte d’exorcisme, propre au théatre de Gide, car, a travers les figures centrales de
son théétre, «il vit une expérience par procuration » (Claude, 2002 : 27). Ainsi, « dire
mon drame, c’est déja I’objectiver et, par suite, le porter hors de moi ». (Gouhier, 1943 :
169).

De plus, le théétre est, par ses racines et ses fondements méme , un jeu ou les
acteurs empruntent leurs corps a des personnages fictionnels, ils assument, portant des
masques, la vie d’autrui, ils paraissent. Rappelons a ce point un aspect que nous croyons
essentiel, définitoire méme pour la relation de Gide avec le théatre : son extraordinaire
plaisir & se comporter en acteur, a poser, a assumer des masques, & s’ observer ou a étre
observé : c’est un Gide acteur qui analyse le personnage (public) André Gide.

Certes, comme le remarquait Jean Claude™®, le théatre n’est, par sa structure
méme, un genre approprié pour la confidence intime. Pourtant, le théare de Gide,
envisagé dans la dyachronie des piéces, construit une image assez compléte de
I’évolution du moi gidien — de I’individualisme exacerbé & la porté sociale , politique
méme, dans le sens primaire du terme — de ses angoisses et tourments religieux — du
manque de communication avec la divinité au « procés de lareligion » (Claude, 2002 :
25), de ses idées sociales et méme de son intérét pour la vie sociale.

Avec ses pieces de théétre, Gide passe outre: il n’est plus simplement un
acteurd’une vie-scénario ou il se sent souvent dépaysé, étranger ; il devient créteur d’un
monde modelé a sa guise et ol les personnages assument une vie que Gide aurait voulu
fairesienne: «[...] on pourrait conclure que I’écriture de soi, toute indirecte qu’elle est,
fait du théétre de Gide une sorte de théétre-laboratoire ou I’objet de la recherche serait
au bout du compte le moi gidien ». (Claude, 2002 : 38)

% « André Gide me raconta tout ce qu’il avait mis de lui-méme dans ses pieces ». (Heyd, 1952 :
10)
34 « Lethéatre ne se préte pas & étre le support de la confidence intime ». (Claude, 2002 : 21).

279

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)



Bibliographie

Claude, Jean, André Gide et |e théatre, tome |, Gallimard, Paris, 1992

Claude, Jean, « Ecriture théétrale et écriture de soi » in Masson, Pierre, Claude, Jean, BAAG éd.,
André Gide et I’écriture de soi, Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 2002

Delay, Jean, La Jeunesse d’André Gide, Gallimard, Paris, 1957

Gide, André, L’évolution du théatre in uvres complétes, Paris, NRF Gallimard, 1933a

Gide, André, Journal Vingt et uniéme cahier in GEuvres completes, NRF Gallimard, Paris, 1933b
Gide, André, L’ Immoraliste in Euvres complétes 1V, NRF Gallimard, Paris, 1933c

Gide, André, S le grain ne meurt in Euvres complétes, Paris, NRF, 1933d

Gide, André, Lettre a Angele | in Prétextes. Réflexions sur quelques points de littérature et de
morale, Paris, Mercure de France MCM XX

Gouhier, Henri, L’essence du théétre, Plon, Paris, 1943

Heyd, Richard, « André Gide dramaturge » in Revue de Belles Lettres, Genéve, no. 6/1952
Moutote, Daniel, Le Journal de Gide et les problémes du moi, Slatkine, Paris, 1998

Pillement, Georges, Anthologie du théatre contemporain, tome 111 Le Théatre des romanciers et
des poétes, Bélier, Paris, 1945-1948

Sheridan, Alan, André Gide : A Lifein the Present, Harvard University Press, 1999

IDENTITE ET ALTERITE DANS L’GEUVRE
D’ISMAIL KADARE

Mark MARKU"

Abstract : Identity and alterity are among the main issues in the work of the Albanian
writer Ismail Kadare. The problem of identity and alterity is mostly dominant in the novels based
on historical events from the period of the Ottoman Empire: “The Siege”, “The Palace of
dreams™, “The corner of shame™ etc.

In the works of Ismail Kadare, of special interest is the way the relationships of the
Albanians with the others are seen: the foreigners. What is different in his work is the fact that he
doesn’t portray in a negative way the others, more specifically the ottoman invaders. In the same
way he doesn’t portray in a positive way the Albanians.

Kadare tries to create the Albanian identity of the pre-ottoman period through the
“eyes of the foreigners”. According to Kadare the Albanian Identity that existed before the
Ottoman Invasion, was transformed radically because of the 5 centuries of the Ottoman
Occupation.

By confronting the Albanians with the others, Kadare tries to highlight the difference
that existed between the Albanian and the Ottoman Identity when they first faced each-other.

For this reason, the works of Kadare can be considered as a decolonization approach
or as an attempt to de-Ottomanisation of the Albanian mentality. This is at the same time an

* Université de Tirana, Département du Journalisme et de la Communication

280

BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

