
351

IDENTIDAD Y ALTERIDAD EN LA NARRATIVA DE JUAN
GOYTISOLO

Maria-Gabriela NECHEŞ

Abstract: The present study adopts the theoretical poststructuralist premise according
to which the revolution of the conception of language brings up the question of the relationship
between the linguistic sign and its significance. Modern thought answers this question using the
analysis of meaning (cf. Michel Foucault), which dissolutes the language into the functionality of
representation, hence converting its existence into a discourse, namely its literal meaning.
Paradigmatically, this ontological deconstruction of the discourse, which determines the
arbitrary character of the relationship between the sign and the referent, comes into being in the
expressions of the social imaginary of the totalitarian regimes. A brief insight into the social
imaginary, whose fundamental expressions are ideology and utopia (cf. Paul Ricoeur) – both of
which are common features of Franco’s dictatorship (1939-1975) – reveal the degeneration of the
interrogative function of ideology, which is an essential ferment in the nation’s identity-
constructive process, and the conversion of the public discourse into a sterile rhetorical
legitimation of the political power. Within this socio-historical and cultural context, voluntarily
exiled Juan Goytisolo (1931-), an avant-garde poet facing a full-blown identity crisis, assumes in
his novels the subversive function of utopia – the indispensable complement to ideology – in
relation with the Arab alterity, which is deeply rooted in the history of medieval Spain. Through
the Islamic utopia, however, the novelist does not seek the creation of an alternative society, but
merely the demitization of the Hispanic identity symbols, in an iconoclastic and solitary exercise
of the writing process aspiring to become autoreferential and self-focused in the imaginary space
of the Islamic alterity.

Keywords: identity, alterity, autoreferential writing process

Desde la revolución postestructuralista de la concepción sobre el lenguaje, la
atención de filósofos y teoristas ha girado en torno a cómo relacionar el signo
lingüístico a lo que éste significa. La época moderna ha contestado esta pregunta por el
análisis de la significación, lo que ha disuelto el lenguaje en el funcionamiento de la
representación, convirtiendo su modo de existencia en discurso, cuya misión será la de
“decir lo que es, pero no será más de lo que dice” (Foucault, M., 1989 : 86). Esta
defundamentación ontológica del discurso se debe al carácter arbitrario de la relación
entre el signo, en su conjunto de significante y significado, y el referente. Es sabido que
los signos humanos, es decir, las palabras de la lengua, no son simples asociaciones, no
relacionan directamente un complejo sonoro con un referente, sino que pasan por
intermedio del sentido, que es una realidad intersubjetiva.
Ignorar esta realidad, tal como ocurre en el proceso de la unilateral comunicación
pública, propia de los regímenes totalitarios, interesados antes que nada en imponer su
poder y no en convencer, tiene como consecuencia inevitable

percibir los nombres confundidos con las cosas: toda la dimensión de
intersubjetividad, del valor recíproco de las palabras (por oposición a su
capacidad denotativa), del carácter humano, y por lo tanto arbitrario, de los

 “Dimitrie Cantemir” Christian University, gabrielaneches@yahoo.com

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



352

signos se les escapa […]. Las palabras son la imagen de las cosas (Todorov, T.,
1987 : 37).

Dicho de otro modo, el discurso dictatorial instaura la relación indestructible
entre el referente y el significado, aniquilando, en su pretensión identitaria, a la vez que
sus libertades, al “otro” como individualidad, en su propio país, por el carácter
instrumental que, de este modo, adquiere el lenguaje.

Uno de los ámbitos donde la relación entre signo y referente se vuelve
problemática es el de la ideología. La ideología, en su función integradora (cf. Ricoeur,
P., 1984 : 53), es el elemento fundamental del imaginario social para la construcción de
la identidad textual de cualquier sociedad. A un nivel menos profundo, sobre todo en los
regímenes totalitarios, la función integradora se prolonga en la función legitimadora del
poder, que se vale de toda una retórica del discurso público. Partiendo del supuesto de
que todo poder implica una reivindicación de legitimidad (cf. ibidem : 55), cuanto
menor es la credibilidad de la legitimación tanto mayores son las exageraciones de la
retórica del discurso público, que acaba rayando, al nivel más superficial de la
ideología, en “distorsión, disimulación, mentira” (ibidem : 53), o sea en el significado
peyorativo de este componente básico del imaginario social. La ideología va
degenerando, cuando la función legitimadora del poder contamina la ética, la religión, la
ciencia (cf. ibidem : 56). Es por eso que la utopía, en concepto de Paul Ricoeur, es el
complemento necesario de la ideología (cf. ibidem : 58) en su significado primario de
integración de la identidad. “La ideología conserva la realidad, mientras la utopía la
cuestiona. El entrecruzamiento necesario entre ideología y utopía revela el
funcionamiento del imaginario social, que se apoya en la tensión entre una función de
integración y una función de subversión”, ya que este “no puede ejercer su función
excéntrica sino sólo por medio de la utopía y de su función de duplicar lo real por el
canal de la ideología” (ibidem : 61)

Uno de los ejemplos más patentes de contaminación de la ética, la religión y la
ciencia (particularmente la historia) por la legitimación del poder político a través de la
ideología es el caso paradigmático de al-Andalus y su papel - ignorado voluntariamente
o contemplado como decisivo - a la hora de hablar sobre la identidad española moderna.
Al-Andalus, que significa la presencia musulmana durante ocho siglos (711-1492) en el
territorio de la Península Ibérica, fue convirtiéndose en un nudo “conflictivo“ de
interpretaciones para los historiadores, tanto dentro como fuera de España, en el
transcurso del siglo XX. La realidad histórica de España durante el régimen franquista
ostenta cómo el Estado español se ha valido del pasado islámico de la nación,
manipulando la conciencia política de la sociedad con fines distintos y divergentes.

En este sentido, ha usado, la proximidad geográfica del país al norte de África,
para justificar las incursiones coloniales en este continente y, a la vez, conseguir el
apoyo de los estados africanos y árabes contra el aislamiento al que lo condenaron las
grandes democracias occidentales, tras la segunda guerra mundial, o defender el ingreso
en la Unión Europea con el argumento del decisivo papel histórico de España para
mantener alejados del territorio occidental a los invasores musulmanes, durante la Edad
Media. A la vez, de modo paradójico, Franco, que sabía árabe, no vaciló en declararse
aliado de los musulmanes “creyentes” en contra de los comunistas ateos, después de
haber recurrido a tropas norafricanas, como “carne de cañón”, durante la guerra civil, en
apoyo de la causa fascista. El uso interesado de la historia por parte del régimen
dictatorial está repleto de contradicciones y muestra muy a las claras el único intento de
legitimación del poder, tanto en el extranjero, como en el interior del país, donde

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



353

defendía la pureza étnica del estado español, nacionalista y católico (cf. García Cárcel,
R., 1992 : 145-146).

El debate sobre el papel jugado por los árabes en la formación de España ha
quedado reflejado en la polémica entre Américo Castro y Claudio Sánchez Albornoz.
Castro (cf. 1973 : 325), reconoció la ascendencia mestiza de España, insistiendo en que
la identidad española surgió por la relación con la alteridad semítica, en la Edad Media,
a través de la convivencia y simbiosis cultural de cristianos, musulmanes y judíos.
Sánchez Albornoz, en réplica a Castro, al contrario, consideró la España islámica como
una “interrupción” de la “España eterna” (1957 : 103)..

Ambos republicanos y obligados a exiliarse al final de la Guerra Civil, los dos
sabios emprendieron caminos diferentes en su labor de investigación histórica. Aunque
Castro revolucionó la concepción sobre la historia, su libro monumental (La realidad
histórica de España) disfrutó de gran aprecio sobre todo en el extranjero, pero contó con
numerosos discípulos y amigos fieles, entre los cuales figura Juan Goytisolo, que le
debe su pasión por la España islámica y por la “tolerancia” del mundo árabe medieval y
su impacto en la cultura española. Tradicionalista, especializado en historia medieval,
Sánchez Albornoz, aunque no menos célebre, gracias a España, un enigma histórico,
coincidió, paradójicamente, con tesis nacionalistas de la ideología franquista y siguió
alimentando con sus obras el antisemitismo del imaginario social español.

La relación compleja entre la degradación de la ideología y la necesidad de la
utopía en su función subversiva, creadora de una realidad alternativa, va orientando la
presente investigación en torno a un aspecto problemático de la narrativa de madurez
del escritor español contemporáneo Juan Goytisolo (1931-), residente en Marrakech.

El propósito que subyace la escritura de Goytisolo en la “trilogía de la
traición”, integrada por Señas de identidad, Reivindicación del conde don Julián y Juan
sin tierra es deconstruir los mitos de la hispanidad que fueron contribuyendo a forjar la
identidad del narrador protagonista, mostrando su carácter subjetivo, poco fiable, y
poniendo de relieve el que esa mitología nacionalista haya respondido a imperativos
ideológicos de legitimación del poder en el transcurso de la historia.

Interesado por la marginalidad, además de luchar por una completa y utópica
desvinculación identitaria, propone el modelo musulmán, que no es más que una
proyección idealizada, es decir, la contrapartida mitificadora que conlleva toda actitud
iconoclasta. El mundo ficcional goytisoliano intenta deconstruir la mitología
nacionalista española, para proponer una imagen utópica del mundo musulmán,
contraponiendo “el hombre robot creado por las ideologías” a la imagen atractiva de la
realidad sensorial del pueblo de Marrakech que, “libre, disponible, ligero” integra
hombres que “gozan, ríen, desean, ajenos al Poder y a sus mentiras” (Ríos, J., 1977 :11).

El mundo árabe mitificado, como contrapartida de la deconstrucción, gira en
torno a una masculinidad agresiva. Al mitificar el mundo viril musulmán, el escritor
crea un paraíso de los sentidos, manteniendo así en pie una estructura jerárquica
patriarcal, en la cual la mujer no tiene voz propia; contrapone a una virilidad
hipertrofiada la destrucción del cuerpo y la voz femeninos.

El exorcismo personal goytisoliano va unido a la desmitificación de la
ideología oficial que respalda el mito nacionalista de la “España eterna”, “sagrada e
imperial”. La deconstrucción de este mito tiene dos blancos preferidos, la moral católica
y el lenguaje “calcáreo” que la respalda, vertientes complementarias al servicio de la
ideología franquista, en particular, y nacionalista española, en general. Estos dos
blancos de la intención deconstructivista goytisoliana corresponden a una firme

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



354

reivindicación de la libertad individual, esencial para la construcción de su
personalidad.

Este aspecto está relacionado con la tercera vanguardia (1967) a la que
pertenece el escritor. Pere Gimferrer (1977 : 175) opina que la escritura iconoclasta de
Goytisolo es también una reivindicación prohibida por el franquismo de los valores de
la vanguardia y, sobre todo, de la búsqueda típicamente vanguardista de la “libertad
total”, que dio lugar, a su vez, a una crítica tanto de la moral, en cuanto sistema
represivo, como del lenguaje, en cuanto instrumento oficial de su implementación. Pero
hay que matizar la vinculación de Goytisolo con la vanguardia. Si, a principios del siglo
XX, la negación vanguardista del pasado era más bien un parricidio, la negación de la
así llamada generación “experimentalista” de posguerra, a la cual pertenece Goytisolo,
es más bien una negación del propio pasado. Sus primeras novelas entre las que Juegos
de manos, La resaca o Fin de fiesta se han adscrito al “realismo social” y a su visión
“moral” de la literatura. La negación del propio pasado para escritores como Goytisolo
corresponde a un suicidio simbólico, que remite a la relación dicotómica de “víctima y
verdugo” que va reiterándose a lo largo de su obra de madurez.

Muy consciente del papel esencial del lenguaje en la legitimación de la
ideología oficial, Goytisolo va socavando la autoridad de los mitos nacionales españoles
que pretenden modelar una identidad personal y colectiva monolítica, mediante la
deconstrucción de sus representaciones textuales, esto es, del canon literario e histórico
al que dichos mitos se adscriben. El recurso “deconstructivista” más utilizado es la
parodia de la que se vale para crear una intertextualidad lúdica que pone de relieve,
mediante su uso carnavalesco, los ejes lingüísticos de la manipulación ideológica y, por
extensión, de la construcción identitaria.

Al arremeter contra un lenguaje concebido como identidad perfecta entre
significado y referente, Goytisolo, en virtud de la arbitrariedad del signo lingüístico,
embiste, en realidad, con un referente adulterado por una representación lingüística (ya
que todo lenguaje es ya un caso particular de la representación), cuyo valor semántico
es toda una negación del signo, en su compleja relación de significante y significado.
Por eso no deconstruye sólo una retórica, sino también el referente, o bien, la identidad
“textual” que dicha retórica forja. Situada en el marco del sistema totalitario franquista,
la deconstrucción lingüística goytisoliana de los mitos nacionales corresponde a una
“literatura de la delincuencia”, orgullosamente asumida por el escritor. En efecto, el
tono lúdico y la ironía se vuelven políticamente subversivos dentro de un sistema
caracterizado por una monolítica visión del mundo.

Su obra, no obstante, pretende ir mucho más allá de lo meramente lúdico,
queriéndose convertir en una subversión política que rechaza cualquier intento de
encuartelamiento ideológico. Cabe mencionar aquí también que, para Goytisolo, hay
dos maneras de encarar esa “literatura de la delincuencia” que profesa: mediante temas
subversivos y un lenguaje subversivo, para las normas sociales y morales de la época.
Lo que Goytisolo propone principalmente como “literatura de la delincuencia” es una
traición a la representación identitaria mítica de España y de los españoles, esto es, una
violencia contra la construcción ideológica nacional. Tal como el autor no se cansa de
repetirlo, tanto en sus novelas como en sus ensayos y entrevistas, el enemigo con el que
pretende embestir es la red semiótica nacionalista cuajada durante el franquismo, pero
forjada gradualmente sobre todo a partir de la España de los Reyes Católicos.

Según Goytisolo, la reivindicación de un “destino providencial” o de un
“genio” español”, sólo puede ser filológica, basándose en una hermenéutica de varios
textos históricos y literarios. Dicha hermenéutica fundacional de la identidad nacional

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



355

española ve la “verdad” como atributo de la representación (histórica, literaria, etc., esto
es, textual) y el signo lingüístico como referente “auténtico”. Si se tiene en cuenta que,
con el tiempo, los textos históricos llegaron a afianzarse en los argumentos de los textos
precedentes, lo que se presencia muy a menudo en un trabajo de investigación histórica
es un palimpsesto de textos que remite a un significado muy oscuro, oculto por debajo
de varios estratos textuales. En resumen, la mitología nacionalista “redentora” así
creada se legitima en una hermenéutica de carácter filológico sobre varios textos, un
palimpsesto, al cual se le da la significación más propicia para los anhelos individuales
y colectivos de encontrar unas “Señas de identidad” inmutables, una construcción
identitaria monolítica individual y nacional.

Es contra este palimpsesto petrificado que se dirigen los esfuerzos
“mitoclastas” de Goytisolo, “traidor” frente al mito de la superior “esencia” hispana,
con todo lo que éste conlleva. Se puede también argüir que Goytisolo quiere traicionar
la visión (noventayochista, sobre todo) castellanizante de la “España sagrada” y
“eterna”, perspectiva que marginaliza o reprime la parte “oriental”, representativa,
según Goytisolo (ya desde cuando escribió Campos de Níjar, en 1960, tras descubrir a
Almería) de un mundo sensual, placentero y humano, opuesto al lugar de la “razón
estreñida”, esto es, a la construcción textual de Castilla.

En este sentido voluntariamente subversivo, Reivindicación del conde don
Julián se propone resucitar y apropiarse la imagen legendaria del conde don Julián, el
traidor por antonomasia del discurso nacionalista español. La figura de don Julián
estuvo estrechamente relacionada, por parte de la historiografía oficial, con el comienzo
de la presencia invasora de los árabes en la Península Ibérica y, por lo tanto, con la
“contaminación” de la “pura esencia” hispánica por elementos “bárbaros”. Como
“traidor”, el conde visigodo vino convirtiéndose en el símbolo de una especie de
incentivo centrífugo que abrió las puertas “hispánicas” a la ineludible confrontación con
la inquietante alteridad de la cultura árabe. La reivindicación de la figura del conde
visigodo por Goytisolo corresponde, por consiguiente, también a un acto orgulloso de
asumir la figura del “otro” (oprimido y aborrecido) para convertirse en un signo
contrario y subversivo frente a la nacionalista ideología imperante en tiempos de
Franco. La identificación del narrador con la figura del conde “maldito” llega hasta la
transformación de Julián en Ulyan, “un moro de complexión maciza” que va a rematar
simbólicamente la destrucción de los mitos y valores nacionales, facilitando una
deseada desvinculación completa del territorio español, “tierra ingrata, entre todas
espuria y mezquina” (Goytisolo, J., 1995 : 204), que pretende darle una identidad.

Sin embargo, la “traición” llevada a cabo por el insólito don Julián
goytisoliano es más bien, tal como lo advierte Sami Nair (1988 : 85), una traición a la
negativa representación oficial de la alteridad y, más específicamente, del “otro” árabe,
auténtico “fantasma de la invasión” (del espacio, el cuerpo y la lengua) para el
subconsciente colectivo español. Lo que el narrador pretende hacer es, en consecuencia,
reivindicar la alteridad reprimida por la ideología oficial para poder situarse así en una
posición marginal. En realidad, Goytisolo no deja de reiterar en toda su obra que está
interesado antes que nada en la marginalidad (por ejemplo, en la simbólica figura del
Judío Errante), o bien, en el paria en general, ya que la ubicación extramuros confiere,
en su opinión, la muy anhelada libertad del que, fuera de la esfera de cualquier poder
exterior y de su sobreimpuesta red obligatoria de configuración identitaria, no tiene
“nada que perder”. Esta es la razón por la cual Goytisolo se ficcionaliza en el “otro”
árabe para la cultura española dominante. Pero, a la vez no deja de ser el “otro”
cristiano/ europeo/ español/ occidental, en el mundo musulmán, ya que toda

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



356

descentración lleva aparejada una referencia al centro. Su condición de exiliado le
mueve a considerarse, tal como lo confiesa él mismo, “afrancesado” en España y
español en París, castellano en Barcelona y catalán en Madrid. Al nivel psicológico, la
reivindicación del “otro” traidor corresponde a una solidaridad compensatoria con la
figura genérica del paria o del oprimido, ya que Goytisolo, tal como lo confiesa en uno
de sus libros de memorias (cf. Goytisolo, J., 2002a : 17) o, indirectamente, en Señas de
identidad y Juan sin tierra (cuando el narrador reproduce, por ejemplo, la carta de una
de las antiguas esclavas de su bisabuelo), siente la angustiosa necesidad de expiar “los
pasados crímenes de mi linaje parasitario y decadente”, anhelo que no deja de recordar
la visión terapéutica cristiana católica sobre la expiación de la culpa.

La progresiva destrucción y profanación de los valores y símbolos nacionales
representa también una especie de exorcismo personal, de desarraigo frente a un pasado
familiar oscuro y pesado, ilustrativo de la opresión y la “iniquidad social española”,
cómodamente ocultas bajo una fachada de respetabilidad legitimada por la moral
católica. Es la razón por la cual ésta será uno de los blancos preferidos de Goytisolo
para su deconstrucción “traidora”, sumamente violenta, por medio de multitud de actos
de profanación, que van dirigidos, por un lado, contra los símbolos más sagrados del
cristianismo y, por el otro, contra el propio pasado (la infancia) del narrador, el cual
lleva la fuerte impronta del catolicismo que le fue imbuido por medio de la educación.

En efecto, ya desde el principio de Reivindicación del Conde don Julián, se
presencia la confesión del narrador, según la cual anhela cortar “el cordón umbilical”
que le une a España, amarra que es justamente su pasado y, sobre todo, su niñez. Es por
eso que el narrador se convierte en el “verdugo”, el “otro” árabe. El uso de la segunda
persona autorreflexiva convierte las tres novelas en un diálogo ininterrumpido del
narrador con las diferentes hipóstasis de su yo, el cual asume el papel de guía en el
permanente viaje imaginario de Occidente a Oriente y de Oriente a Occidente, para el
tú, en sus diferentes y contrapuestas hipóstasis, que adoptan la condición de personajes
recurrentes. (Álvaro Mendiola en Señas de identidad y Reivindicación del conde don
Julián).

Reivindicación del Conde don Julián llega a simbolizar una búsqueda de
identidad mediante una muerte iniciática (frente al pasado), seguida por el acceso a un
mundo permisivo (árabe) de signos contrarios al mundo tradicional negado. Dicha
búsqueda de identidad se realiza mediante la división dicotómica del narrador en
verdugo y víctima a la vez, “consciente de que el laberinto está en ti: que tú eres el
laberinto: minotauro voraz, mártir comestible: juntamente verdugo y víctima”
(Goytisolo, J., op. cit. : 126)

La solución “constructiva”, que tiene que seguir a la deconstrucción identitaria
perpetrada, supone un exilio perpetuo o bien, sobre todo a partir de Juan sin tierra, un
continuo viaje de índole textual y la invasión orgullosa del mundo autónomo de la
escritura, “sacrificando el referente a la verdad del discurso y asumiendo […] las
secuelas de tu delirante desvío” (Goytisolo, 1977 : 75). La “invasión” goytisoliana de
España se da en el espacio del texto, donde, por su carácter ficticio puede reiniciarse, de
modo psicológicamente compensatorio, en cualquier momento. “Mañana será otro día”
son las últimas palabras de Reivindicación del conde don Julián.

Toda la “traición” y rebeldía goytisolianas se consumen sólo en el espacio de
la escritura, por muy limitativa que ésta sea, debido a la frustración causada por “el
margen que separa el objeto [referencial] del signo y la futilidad de los recursos
empleados para colmarlo” (ibidem : 126).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



357

El escritor intenta tan sólo destruir el “lenguaje calcáreo” y claustrofóbico de la
propaganda nacionalista mediante un “onanismo de la escritura”, lo que viene a decir
una “enigmática, liberadora proliferación de signos” autónomos, que componen una
“estructura verbal con sus propias relaciones internas: lenguaje percibido en sí mismo y
no como intercesor transparente de un mundo ajeno, exterior” (ibidem : 312).

La búsqueda desenfrenada de una compensación discursiva en la literatura
aparece como un exorcismo mediante la escritura “onanista” o sea autorreferencial,
reivindicada por el escritor.

Más allá de todo desengaño ante el alcance de la representación, en el anhelo
de revelarse mediante la escritura, se vislumbra un género de “autoerotismo”, puesto
que Goytisolo mismo repite una y otra vez que está “en busca de la ecuación que […]
aúne sexualidad y escritura” (ibidem : 255). La subversión lingüística se une a la
subversión moral, en un mismo esfuerzo de reivindicación de la libertad y la diferencia.

Por el otro lado, la utopía del mundo “permisivo” árabe que Goytisolo propone
tanto en el plano personal-moral como en el plano hermenéutico-literario no deja de ser
“visión orientalista”, o bien, otro mito, forjado por esfuerzo constructor después de la
fase “mitoclasta” en nombre de la cual arremete contra la “petrificada” ideología
española. Se podría argüir que el novelista quiere construir otra mitología sobre las
ruinas de la deconstrucción llevada a cabo, es decir, que la imagen propuesta del mundo
árabe cumple una función “sacrogenética”, en palabras de Luis Martín-Santos (Doblado,
G., 1988 : 62), lo cual deja entrever que tanto la ideología española nacionalista
deconstruida como la utopía oriental propuesta no son más que una construcción
semiótica. Lo que importa, en última instancia, es la escritura desprovista de finalidad,
que se nutre de sí misma, en el marco de toda la “trilogía de la traición”.

En conclusión, la interacción de ideología y utopía es ineludible, en el sentido
de que lo “posible” del pensamiento utópico no se puede nunca desprender por
completo del sistema de representación vigente, del que depende para su imposible
realización. El mecanismo ideológico de producción de significados establece siempre
límites representacionales, determinando así incluso el lenguaje utópico, que nunca
puede transgredir enteramente los códigos utilizados en la interpretación y apropiación
de la realidad referencial. Goytisolo necesita la cultura española, aunque le sirva sólo de
contramodelo, para definirse como “otro”. El anhelo de evadirla, se entrelaza, tal como
él mismo lo ha reiterado varias veces, con el deseo de cambiarla, o bien, de liberarla.
Con Juan sin tierra y otros libros posteriores, esta ansia de cambio radical se extiende a
todo el mundo occidental, convirtiendo a Goytisolo en un escritor con marcadas
preocupaciones sociales, relacionadas particularmente con la condición de los
inmigrantes magrebíes en varios países de Occidente. Sin embargo, el engagement de
Jean Paul Sartre concerniente al “intelectual deshacedor de entuertos frente a todas las
injusticias del mundo” (Goytisolo, J., 1978 : 301) le parece equivocado, por ser “un
residuo laico de la religión cristiana, una especie de ejercicio de santidad cívica, tan
autosatisfecho como ineficaz” (ibidem). La disidencia por la cual aboga Goytisolo es de
índole estética. Lo importante es el inconformismo estético que lleva aparejado
implícitamente un inconformismo ideológico, a través del ejercicio solitario de una
escritura autorreferencial, focalizada sobre sí misma, que aspira devolver al lenguaje,
desprovisto de referente, su pureza inicial.

Bibliografía
Castro, Américo, La realidad histórica de España, México D.F., Porrúa, 5ª ed., segunda
reimpresión, 1973

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești



358

Doblado, Gloria. España en tres novelas de Juan Goytisolo. Madrid, Editorial Playor, 1988
Foucault, Michel, Cuvintele şi lucrurile, Bucureşti, Polirom, 1989
García Cárcel, Ricardo, La leyenda Negra: Historia y opinión, Madrid, Alianza, 1992
Gimferrer, Pere. “Juan sin tierra: El espacio del texto”. Juan sin tierra, Madrid, Editorial
Fundamentos, 1977. 173-188
Goytisolo, Juan. “Coto vedado” en Memorias. Barcelona, Ediciones Península, 2002a
Goytisolo, Juan. Señas de identidad. 2ª reimpresión. Madrid, Alianza Editorial, 2002b
Goytisolo, Juan. Reivindicación del Conde don Julián. Madrid, Ediciones Cátedra, 1995
Goytisolo, Juan. Disidencias. 1ª reimpresión. Barcelona: Editorial Seix Barral, 1978
Goytisolo, Juan. Juan sin tierra. Barcelona, Editorial Seix Barral, 1977
Nair, Sami. “Territorios del paria”. Escritos sobre Juan Goytisolo: Coloquio en torno a la obra de
Juan Goytisolo, Almería, 1987. Coord. Manuel Ruiz Lagos. Almería, Instituto de Estudios
Almerienses, 1988. 83-88
Ricoeur, Paul, «L’idéologie et l’utopie: deux expressions de l’imaginaire social», Autres temps.
Les cahiers du christianisme social, 1984, vol. 2, pp. 53-64
Ríos, Julián. “Desde Juan sin tierra”. Juan sin tierra,  Madrid, Editorial Fundamentos, 1977, 7-25
Sánchez Albornoz, Claudio, España, un enigma histórico, Buenos Aires, Losada, 1957
Todorov, Tzvetan, La conquista de América: el problema del otro, México D.F., Siglo Veintiuno
Editores, 1987

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 04:06:09 UTC)
BDD-A14536 © 2014 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

