L’Histoire Lausiaque: ou comment étre sauve

Lucretia VASILESCU

Une voix proclame: Dans le désert dégagez
un chemin pour le Seigneur,

nivelez dans la steppe

une chaussée pour notre Dieu. (Es 40,3)

«Marche avec ardeur sur leurs traces,
tendu vers ’heureuse espérance.» (Histoire Lausiaque)

The Lausiac History is an edifying book, a profession of our faith in the Living God, of a
spirituality that is defining for Orthodoxy.

Palladius knew the community of the Desert Fathers first-hand, as he was a man of God
during his entire stay in Egypt. ,,I have a secret purpose and God knows my heart,” Abba
Natanael would say. It was the purpose of all those who left the world in order to lead in
the desert a life full of deprivation and temptation: to achieve inner peace, and perfection.
The desert is a space that does not belong to the monk: it is a reality different from lay
experience, it means overcoming a barrier, crossing a border, it is a painstaking search,
full of courage and boldness.

The encounter with these venerable men and women occasions an opening towards one’s
own soul. By means of prayer, humility, delicacy, simplicity, lovingkindness, the Desert
Fathers climbed the steps towards their salvation.

In a hecic world that apreciates material wealth and transient pleasures, the voice of the
Desert Fathers calls us to spirituality and inner life.

Parler de la vie des saints, c’est confesser que le christianisme n’est pas une doctrine
abstraite et purement intellectuelle, mais une philosophie nouvelle, vécue, incarnée dans
des personnes concreétes, dans ceux qui ont “allumé le feu du Saint-Esprit, le flambeau de
leur étre” et qui éclairent tous ceux qui désirent la lumiére. L’intérét pour la vie et
I’enseignement des Péres du désert est manifeste. Dans un monde bruyant, agité,
trépidant, ces figures hautes et fortes exercent une forte attraction ; dans un monde qui

! Pour la présente étude on a utilisée la version roumaine du texte de Pallade, & savoir Paladie,
Istoria lausiaca (Lavsaicon), Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 2007 (traducere, introducere si note Preotul Prof. Dr. Dumitru Staniloae). Les citations sont
données en frangais avec I’indication, entre parenthéses, de la page de la version roumaine.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



n’apprécie que les richesses matérielles et les plaisirs éphémeres, la voix des Peres du
désert est un appel a la spiritualité et a I’intériorité. L’Histoire Lausiaque nous invite a
connaitre cette démarche des Peres, le sens de la retraite au désert, en esprit et en vérité.

L’expérience de Pallade, source de I’Histoire Lausiaque

Pallade, I’auteur de 1’Histoire Lausiaque, est né vers 363-364 dans une famille
chrétienne en Galatie®, petite contrée du Proche-Orient, et recoit une solide culture
classique. Sa vie sera marquée par ses voyages en Palestine et Egypte ou il rencontre les
grands moines qui ont influencé la vie ascétique des premiers siécles chrétiens : Isidore,
Dorothée, Macaire.

Comme tout chrétien de I’époque, Pallade est travaillé par 1’Esprit Saint,
I'Illuminateur, « Consolateur et donateur de vie », et pour répondre a la question du
«comment étre sauvé », Pallade arrive en 386 en Palestine. A Jérusalem, il devient
familier de Rufin d’ Aquilée et de Mélanie I’ Ancienne. Il y est instruit des merveilles qui
s’accomplissaient en Egypte. « On peut penser que Mélanie avait discerné en Pallade des
qualités qui le rendaient propre au service de 1’Eglise, mais elle savait bien que ces
dispositions naturelles, si bonnes soient-elles, doivent étre purifiées. Pallade avait besoin
de ’école du désert »°,

En 388, Pallade se rend a Alexandrie aupres d’Isidore, « I’homme admirable, plein de
connaissances » (p. 18), « honoré méme par les paiens » (p. 19). Isidore confie Pallade au
moine Dorothée qui vivait au désert : « il m’emmena a cinq milles de la ville, dans les
endroits qu’on appelait érémitiques et, la-bas, il me remit a Dorothée, un ascéte thébain
... m’ordonnant de faire trois années complétes prés de lui en vue de dompter mes
passions » (p. 19-20.).

Malade, avant le terme de trois ans fixé par abba Isidore pour rester au désert, Pallade
retourne a Alexandrie, visitant les moines proches de la ville. Puis, il part pour Nitrie, ou
il demeure un an (390-391) et de 391 a 399, on le retrouve au désert des Cellules, disciple
de Macaire I’Alexandrin. A la mort de celui-ci, Pallade entre dans le cercle des moines
érudits formé autour d’Ammonios et d’Evagre. En 399, il gagne la Bithynie ou il est
consacré évéque.

A Constantinople, en 400, Pallade participe a un synode chargé d’examiner les abus
commis par 1’évéque d’Ephése. Il se méle au drame de Saint Jean Chrysostome et en
403, assiste celui-ci dans 1’épreuve du Synode de Chéne. Deux années plus tard, on le
rencontre & Rome plaidant la cause de Saint Jean Chrysostome.

En 406, Pallade est exilé a Syéne, en Haute-Egypte, prés de Tabennesis. Deux années
plus tard, il est transféré a Antinoé, en Thébaide, et c’est ici qu’il rédige le Dialogue sur
la vie de Jean Chrysostome.

2 Cette contrée a été conquise par les Celtes de la région de Toulouse et de Bordeaux au 111-éme
siecle avant Jésus-Christ. Aprés 1’occupation de la future France par César, les Romains 1’ont
nommeée Gallia altera (1’autre Gaulle), d’ou le nom Galatie.

3 Nicolas Molinier, Ascése, contemplation et ministere, Spiritualité Orientale, no. 64, Abbaye de
Bellefontaine, 1995, p. 18.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



Apreés la mort de Théophile® et la réhabilitation de Saint Jean Chrysostome, Pallade
est rappelé de I’exil (412). 11 sera transféré au siége d’Aspona (417). Obéissant a la
commande de Lausus, le chancelier de Théodose Il, qui voulait travailler & son salut,
Pallade écrit I’Histoire Lausiaque (420)°.

Pallade meurt avant le Concile d’Ephése (431), un certain Eusébe signant comme
évéque d’ Aspona.

Histoire Lausiaque et les « Péres du désert »

Histoire Lausiaque est un des plus importants documents pour la connaissance de la
vie monastique des premiers siccles chrétiens. L’auteur a connu lui-méme 1’expérience
profonde de la solitude, de I’éloignement du monde, des tentations pour suivre le chemin
du salut.

Pallade a été le témoin de la paternité de ceux que, le premier dans la littérature
chrétienne, il a appelé les « Péres au désert » (p. 33). « Il est aussi, par son ceuvre, leur
continuateur : son enseignement nous éduque a I’élan vers Dieu et nous invite a
rencontrer, pour participer a leur flamme, ceux que Dieu a choisis comme des intendants
des dons de sa grace ... La finalité des rencontres d’hommes saints est donc la vision et
la participation a la lumiére du Saint-Esprit qui illumine ceux qui en vérité se sont
consacrés a Dieu »°.

Dans 1’Histoire Lausiaque I’expression Péres du désert désigne des anachorétes
égyptiens qui vivent dans « le grand désert », c’est-a-dire loin des lieux habités, et qui
sont distingués des fréres. « Ils sont partis vivre au fond du désert, ce qui les différencie
de tous les moines égyptiens, solitaires ou cénobites, qui habitent aux abords des villes et
des villages, soit dans le delta, soit dans la vallée du Nil. lls sont les seuls a exercer une
paternité spéciale, qui leur vaut d’étre appelés abba »’. Les Péres du désert sont ceux qui
ont mené le combat de I’ascese, qui sont parvenus a la pacification de ’ame, un état de
quiétude intérieure, malgré les épreuves et les tentations qui subsistent.

L Histoire Lausiaque €St le livre non seulement des bienheureux et saints Péres,
moines et anachorétes du désert, mais aussi «des illustres meéres» qui, avec des
sentiments virils et parfaits, sont parvenues au bout des luttes de I’asceése pour la vertu (p.
13). Ainsi on retrouve Sisinnios « ayant réuni une communauté d’hommes et une autre
de femmes. Par son genre de vie vénérable, il a chassé ce qu’il y a de male en lui dans la
concupiscence et, par la tempérance, il a bridé I’¢lément femelle dans les femmes, de
sorte que s’accomplit ce qui est écrit : "Dans le Christ Jésus, personne n’a du male et de
la femelle (Gal 3, 28)" » (p. 106).

* Evéque d’Alexandrie et adversaire de Saint Jean Chrysostome. Pallade repousse les accusations
faites par Théophile contre Saint Jean Chrysostome dans un ouvrage perdu, traduit en latin par Saint
Jérdbme. Pour plus de détails v. Preot Prof. Dr. loan G. Coman, Patrologie, vol. I, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1988, pp. 456-457.

® Pour plus de détails sur ’origine de I’Histoire Lausiaque v. Preot Prof. Dr. loan G. Coman,
Patrologie..., pp. 453-454 et Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Istoria lausiaca (Lavsaicon)..., p. 9.

® Nicolas Molinier, Ascése, contemplation et ministére, Spiritualité Orientale, no. 64, Abbaye de
Bellefontaine, 1995, pp. 9-10.

" Dom Lucien Regnault, Les Péres du désert & travers leurs apophtegmes, Solesmes, 1987, p. 20.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



L’Histoire Lausiaque, initiation et éducation de la manicre d’envisager les hommes et
les femmes donnés & Dieu, pour « I’édification du lecteur et a la gloire de la bonté de
notre Sauveur » (p. 87), est une échelle vers le salut.

Sur la vie monastique

Pallade comprend le monachisme comme une institution centrale de I’Eglise et non
comme une originalité périphérique. Les Péres sont ceux qui initient & la vie spirituelle ;
ils sont ceux a qui on s’adresse pour devenir moine : « Etant encore jeune, je m’adressai a
lui (Isidore) et je le priai de m’incorporer dans la vie de solitude » (p. 19). Il s’agit d’un
itinéraire de formation qui tient compte de I’expérience des Péres et de la personnalité du
disciple.

Pallade raconte I’institution de la vie commune par Pachéme, « un homme juste ayant
le don de la prophétie et de la vue des anges ». Un jour, « comme il était assis dans sa
grotte, un ange lui apparut et lui dit: "Les choses qui te regardent, tu les a accomplies
parfaitement. Il est donc superflu que tu restes fixé dans cette grotte. Allons, sors,
rassemble tous les jeunes moines et habite avec eux, et d’apres le plan que je te donne,
impose-leur les lois” » (p. 70). Conformément a la régle donnée par I’ Ange a Pachome,
celui-ci établit vingt-quatre groupes de moines selon leur vocation, dispositions,
puissance combattante avec les démons, etc. : « Puis il commanda d’établir vingt-quatre
classes, en attribuant a chacune une lettre grecque, depuis alpha, béta ... Aux plus
simples et aux plus droits, tu assigneras I’iota, mais aux plus difficiles, tu assignera le xi
..»(p. 72).

Au désert d’Egypte, il y avait aussi d’autres régles. Saint Antoine le Grand utilise
avec Paul le Simple un autre mode pour tester les capacités de celui-ci de se soumettre
aux rigueurs de la vie au désert (pp. 58-61). Paul veut devenir moine, mais Antoine
refuse de le recevoir et le laisse attendre, a jeun, quatre jours devant sa porte. Au bout de
ces jours, I’Ancien cede « de peur qu’il ne meure et n’entache mon ame ». Mais il le met
au travail, a tresser les feuilles. Mécontent, Antoine défait et Paul doit recommencer avec
les feuilles froissées, mais celui-ci ne murmure pas. Et il est toujours a jeun. L’obéissance
de Paul (« Comme il te plait, Abba », «Si tu manges, Abba, je mange aussi »), la
participation a la longue priére, a laquelle il « s’unissait avec ardeur » émeuvent Antoine.
Touché de componction, celui-ci fléchit de nouveau. « Comme Antoine voyait que le
vieillard ’avait suivi avec ardeur dans son régime, il lui dit : "'Si tu peux faire cela chaque
jour, reste avec moi" ... Antoine lui dit le jour suivant : "Voici que tu es devenu moine".
Le pere spirituel reconnait que son disciple est de sa race. C’est la détermination du
vieillard, la remise totale de sa propre volonté a la volonté de 1’Ancien qui touchent le
cceur du Saint. A la fin, Antoine s’adresse a Paul en lui disant « Abba ». « Ainsi se crée
une relation spirituelle ou chacun se reconnait donné par Dieu a I’autre, avec des roles
différents, mais dans une dignité égale »°. Il y a la liberté et la séparation du disciple, mais
’union dans I’amour monastique. C’est la paternité spirituelle qui est cet amour ardent
pour tout homme.

8 Nicolas Molinier, 1995, p. 173.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



La parole des Peres du désert était adaptée aux interlocuteurs. Antoine le Grand faisait
la distinction entre les moines recueillis et les moines insouciants. Les Péres savaient
aussi créer une atmosphere de proximité humaine, ils savaient humaniser ses relations
avec les autres et leur imprimer une marque d’authenticité. Abba Dorothée fut pour
Pallade un vrai pére spirituel. Témoin, mais pas indifférent, du combat de son disciple, il
n’agissait jamais par contrainte ; il I’aidait par sa parole, son action, sa présence aimable
(p. 20).

Le seul et I'unique remeéde était (et ’est encore) le service amoureux du Christ
jusqu’a la mort. Le conseil de Macaire était : « Dis aux pensées : ¢’est a cause du Christ
que je reste dans ces murs » (p. 50).

Certains Péres avaient le don de la prophétie, la capacité d’annoncer certains
événements politiques. Jean de Lycopolis annonga a Pallade qu’il deviendrait évéque (p.
80) ; Didyme recoit la révélation de la mort de Julien : « Je vis en extase des chevaux
blancs accourant avec leurs cavaliers qui proclamaient: "Dites-le a Didyme:
aujourd’hui, a la septiéme heure, Julien est mort. Léve-toi, mange et informe 1’évéque
Athanase ... Je noterai I’heure, le mois, la semaine et le jour, et cela fut trouvé
conforme™ » (p. 23). Dans le domaine spirituel, certains Peres « voyaient ’avenir d’un
ceil perspicace » (p. 40). C’était le cas de Macaire d’Egypte qui dit a Jean : « Ecoute-moi,
et supporte mon avertissement ... C’est ’esprit d’avarice qui te tente ... Si tu ne
m’écoutes pas la fin de Giézi viendra sur toi, car tu es malade de la méme passion. Aprées
la mort de Macaire, au bout de quinze ou vingt autres années, il lui arriva de désobéir en
détournant le bien des pauvres » (p. 40).

Les moines se remettaient au jugement d’un Ancien, recherchant la parole de Dieu :
« Monte vers (Antoine le Grand) et défere lui la décision et, s’il te dit quelque chose,
dirige-toi d’aprés son arrét, car Dieu te parle par lui » (p. 55).

Les Peres étaient aussi des thaumaturges, la grace divine agissant en eux avec
puissance. Macaire d’Alexandrie « guérit une si grande quantité de possédés que cela ne
peut étre compté » (p. 45). La guérison était précédée de prieres, d’imposition des mains,
d’onction d’huile bénite ou méme sainte (pp. 33, 45). La confession de la faute et la
promesse de ne plus pécher sont importantes pour la guérison spirituelle (p. 89). Le signe
de la croix est une arme redoutable qui réduit la puissance des démons : « Ou la croix
vient & passer, rien de peut nuire » dit abba Dorothée a Pallade (p. 21). La croix « délie,
brise tous les enfermements, ouvre tous les verrous »°.

Il y avait parmi les moines au désert certains qui menaient une vie errante, pélerin
pour proposer le salut. L’errance était familiere aux moines syriens, la pratique
monastique égyptienne était marquée par la stabilité. Le moine allant d’un lieu a I’autre
ne s’attache ni a un lieu ni a un bien ; il préfére la vie errante dans un constant souci de
dépossession. C’est la « pure disponibilité a I’Esprit qui le méne vers le seul sanctuaire
véritable : le cceur des hommes en proie a la détresse spirituelle »™°. Sérapion le

® Nicolas Molinier, 1995, p. 185.
19 Nicolas Molinier, 1995, p. 199.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



Sindonite** avait acquis cette vertu « de courir le monde » (p. 83). Le coeur rempli d’une
infinie compassion pour les acteurs de la vie, ayant pitié de leurs ames, animé par la
Charité, Sérapion se vend aux comédiens devenant leur esclave pour les délivrer des
démons de la détresse. Il savait bien qu’il n’y a pas d’imitation sans participation ;
«mimer la part démoniaque de I’homme, c’est ’exalter et, au fond, lui rendre un
culte »*?. Sérapion se comporte & 1’égard de toute image de Dieu de la méme maniére
qua I’égard du modele®®. Le moine, d’esclave devenu didascale, retrouve la nature
humaine malade et la guérit, mais il est conscient du fait que c’est Dieu qui a agi et a
sauve les ames des comédiens (p. 83). Animée par 1’Esprit Saint, cette flamme d’amour
pour I’homme briile ; I’Esprit Saint remue et réoriente les profondeurs du coeur.

La miséricorde des Péres attirait méme les animaux : « Une hyéne, ayant pris son
petit aveugle, I’apporta a Macaire ... le saint, I’ayant pris et lui ayant craché sur les yeux,
fit une priere et, sur le champ, il recouvra la vue » (p. 49). Ce n’est pas seulement la
compassion de Macaire pour la hyéne qui est impressionnante, mais aussi la
reconnaissance manifestée par celle-ci, en lui apportant comme offrande une peau de
brebis. Le saint a, a ’égard de chaque étre humain, « un comportement empreint de
délicatesse, de transparence, de pureté dans la pensée et les sentiments. Sa délicatesse
s’étend méme aux animaux et aux choses, parce qu’en toute créature il voit un don de
I’amour de Dieu et qu’il ne veut pas blesser cet amour, en traitant ces dons avec
négligence ou indifférence. 1l respecte chaque homme et chaque chose. Si un homme
souffre, ou méme un animal, il leur manifeste une compassion profonde. »**

En parlant de la compassion du saint, Saint Isaac le Syrien dit dans un de ses sermons
: «Que veut dire une ame, un cceur rempli de compassion? C’est un cceur qui briile pour
chaque créature: pour les hommes, pour les oiseaux, pour les animaux, pour les serpents,
pour les démons. Leur souvenir et leur vue font verser des larmes aux saints. Et la
compassion immense et intense dont déborde le ceeur des saints les rend incapables de
supporter la vue de la plus petite blessure, méme insignifiante, chez une créature. Aussi
prient-ils en tout temps avec des larmes méme pour les animaux, pour les ennemis de la
Vérité et pour ceux qui leur font du mal »™.

Le désert extérieur et le désert intérieur

Il 'y a un départ pour gagner un «ailleurs » qui rende «autre ». Le départ sur le
chemin du désert est un acte libre, c’est une peregrination ascetica, la naissance de
l'autre. Vivre au désert, sous la conduite d’un abba, signifie vivre une profonde
transformation intérieure.

Le désert c’est ’espace qui n’appartient pas au moine ; celui-ci n’y erre pas
impuissant, il y participe a une autre réalité, différente de 1’existence profane. C’est le

1! Sérapion était nommé le Sindonite 4 cause du linceul léger qu’il portait pour tunique : le
sinddn. C’était le signe de son ascése : « ce signe désigne aussi le contenu de sa prédication et la voie
par laquelle il entend accomplir son ministere » (Nicolas Molinier, 4Ascése..., p. 198).

12 Nicolas Molinier, Ascése..., p. 200.

13 C’est aussi la legon d’Evagre.

4 Dumitru Staniloae, Priére de Jésus et expérience du Saint-Esprit, Desclée De Brouwer, 1981,
p. 21.

15 1saac le Syrien, Sermon 81, apud Dumitru Staniloae, Priére de Jésus..., p. 22.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



dépassement d’une frontiére, c’est la recherche désespérée de la porte de sortie qui donne
acces sur un ailleurs, sur le désert intérieur ; ¢’est une recherche douloureuse, pleine de
courage, d’audace et de souffrances pour briser les liens avec le monde extérieur.

Pour celui qui cherche la voie du salut, la rencontre avec les bienheureux, hommes ou
femmes, vivant au désert, était plus qu’une fenétre lumineuse ; elle était I’ouverture vers
son cceur et la possibilité d’y voir clair les faiblesses et 1’ insouciance.

Pallade avait besoin de 1’école du désert pour que son ame se remplisse de la divine
sagesse ; il a connu la grande liberté du désert, mais aussi ses dangers. Il a subi, dans son
évolution spirituelle, «1’action divine transformant le libre arbitre en soumission a
I’Esprit pour le service de I’Eglise »1e,

Pallade avait bien compris ce que signifiait « Fuir les gens, mémes croyants, dont la
conversation est stérile, n’apportant aucun fruit » (p. 17), « Fuir les mauvaises pensées,
de vaine grandeur » (p. 48) pour répondre comme Macaire I’ Alexandrin : « Je reste entre
ces murs pour Jésus Christ » (p. 50).

L’ascése de la veille est présentée dans la perspective de la communion avec
Iincessante doxologie angélique’. A part cela, Dorothée ne dormait pas : « Si tu arrives
a persuader les anges de dormir, tu persuaderas aussi I’homme rempli de z¢ele » (p. 20).

L’habitant du désert ne connait pas 1’ironie ou I’hostilité ; il est extrémement doux et
plein de sagesse comme 1’était Marc 1’ Ascete qui, dans le sanctuaire, recevait la sainte
communion directement d’un ange (p. 49).

La priére I’aide a échapper aux passions, a gagner la liberté parce que dans la priere il
se trouve en relation directe avec Dieu. Et « chaque liberté devient une sorte de support
de la liberté de I’autre. La vraie liberté fait naitre, ou s’actualiser, la liberté de I’autre. Je
sens dans ma liberté la liberté de celui avec qui je suis en relation. Ce n’est ni une liberté
qui se désintéresse de moi ni une liberté qui veut me dominer : c’est une liberté qui
stimule par I’amour, par le respect envers ma liberté et moi-méme »%,

La priére tient la raison non dissipée (p. 47) et I’ame ouverte a Dieu. Les Péres au
désert ont fait cette expérience de la priére du ceeur, priere pure, priére de la totalité de
’étre (p. 46), pricre de la libération de I’homme de ses passions et de lui-méme. (Euvre
difficile, le labeur spirituel consiste donc a garder la pensée dans la piété, tout effort de
’ascéte consistant a « demeurer calme gréace a la priére continuelle et a la préoccupation
de ses propres intéréts ». Et ne pas oublier la foi. Pallade a bien compris, pendant son
errance, les paroles de Saint Apbtre Paul : « Car pour celui qui est en Jésus Christ, ni la
circoncision, ni I’incirconcision ne sont efficaces, mais la foi agissant par I’amour » (Ga
5, 6)

Le mode de vie dans le désert était accablant non seulement a cause de la chaleur et
de la subsistance maigre, mais aussi des tentations des démons. Pour résister au désert, il
fallait de la patience et de I’humilité, il fallait obéir au pére spirituel. « La conscience de
vivre aujourd’hui 1’éternité anéantit le mensonge de I’Ennemi qui présente 1’ascése
comme un interminable, ennuyeux et infructueux effort. Le démon trouve dans la

16 Nicolas Molinier, 1995, p. 189.
7 Nicolas Molinier, 1995, p. 21.
'8 Dumitru Staniloae, 1981, p. 66.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)



faiblesse du corps, et surtout dans 1’imagination, de puissants auxiliaires. Pallade doit
apprendre & vivre au présent, sous le regard de Dieu, en renongant & son propre jugement,
détourné d’une existence autonome et passionnelle, tendant & une communion constante
de sa volonté avec celle de Celui qui I’appelle »™.

Le pouvoir de se maintenir contre vents et marées dans le chemin du désert intérieur
est aussi le détachement total du monde matériel, du désert extérieur : « L’homme séduit
par le dedans poursuit inexorablement sa route en sachant que le passage par la solitude,
voire 1’isolement, précéde la communion. Qu’il devra cheminer seul avant de rencontrer
ses freres, se libérer des fausses notions ... 11 lui faut devenir un homme neuf, choisissant
une nouveauté de vie »*°. L’homme ou la femme qui a choisi le désert « comprend que le
désert n’est rien d’autre que le passage par la mort donnant accés a une nouvelle
naissance. Le désert intériorisé est Genése »*'.

*

Parvenus a la pure simplicité, en dépassant en eux toute dualité, toute duplicité, les
apparences trompeuses et les pensées cachées, les Peres du désert se sont simplifiés parce
qu’ils se sont donnés entierement a Dieu. En eux ont grandi la délicatesse, la reconnaissance,
la simplicité et la sincérité.

Par leurs actes de perfection, tous ces gens qui ont vécu au désert, le cceur plein d’amour
pour Christ, se sont efforcés de s’unir & Dieu (p. 14), car «j’ai le désir de m’en aller et d’étre
avec Christ» (Phil 1, 23). Cette communion a été pour les Péres du désert la source de la
puissance et de la bénédiction. 1ls ont bien compris et ont vécu cette Vérité que « I'intelligence
qui s’est éloignée de la pensée de Dieu devient ou démon ou béte » et que « dans toute pensée
ou dans tout fait pieux et divin » I’homme est avec Dieu (p. 113).

Durant tout son itinéraire égyptien présenté dans 1’Histoire Lausiaque, Pallade reste un
homme de Dieu. « L’Histoire Lausiaque toute entiére est une confession de foi au Dieu
Vivant ... Nos actions sont sous le regard de Dieu et les intentions du cceur ne lui sont pas
cachées »*. Le moine Nathanaél confesse : « J’ai un dessein secret et Dieu connait mon
caeur » (. 38).

Bibliographie

Coman, loan G., Patrologie, vol. 111, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 1988

Davy, Marie-Madeleine, Le désert intérieur, Albin Michel, Paris, 1985

Molinier, Nicolas, Ascése, contemplation et ministére, Spiritualit¢ Orientale, no. 64, Abbaye de
Bellefontaine, 1995

Paladie, Istoria lausiacd (Lavsaicon), traducere, introducere si note de Dumitru Staniloae, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 2007

Regnault, Lucien, Les Péres du désert a travers leurs apophtegmes, Solesmes, 1987

Staniloae, Dumitru, Priere de Jésus et expérience du Saint-Esprit, Desclée De Brouwer, 1981

¥ Nicolas Molinier, 1995, p. 21.

2 Marie-Madeleine Davy, Le désert intérieur, Albin Michel, Paris, 1985, p. 15.
2! Marie-Madeleine Davy, idem, p. 18.

22 Nicolas Molinier, 1995, p. 41.

BDD-A137 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 02:31:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

