GISELE VANHESE

QUAND L’HERMENEUTIQUE
DE GASTON BACHELARD RENCONTRE
LA POESIE DE LUCIAN BLAGA

Dans son rapport proposant 1’élection de Lucian Blaga a I’ Académie Roumaine
de Bucarest, Sextil Puscariu affirme, en 1936, que

« sa soif inassouvie de connaitre, de pénétrer dans la profondeur des mystéres [...]
s’allie chez lui a une sensibilité rare, qui fait disparaitre la frontiére entre métaphysique
et poésie » (apud Mecu 2012, p. CVIIY).

Dés le premier recueil, Poemele luminii (Les poémes de la lumiére) qu’il avait lu
manuscrit, I’éminent philologue avait décelé immédiatement la grandeur de cette
poésie qui non seulement s’enracinait dans le substrat matriciel roumain le plus
profond, mais allait aussi inscrire L. Blaga parmi les auteurs les plus importants du
firmament européen. Dans le prolongement d’une démarche unissant autochtonie et
internationalisation, dont Sextil Puscariu a tracé la voie par sa vie et par son ceuvre,
nous voudrions nous interroger sur la problématique de I’image poétique telle
qu’elle a été théorisée par Lucian Blaga dans son étude sur la métaphore et telle
qu’il I’a mise en ceuvre dans ses poémes. C’est sur ce chemin de la création que
Lucian Blaga rencontre Gaston Bachelard, dont il anticipe les grandes intuitions sur
I’image et le poétique. Tracer les nombreuses convergences entre la démarche
bachelardienne et la poétique blaguienne est un fascinant mais vaste projet de
mythoanalyse comparée, sujet d’un livre plutdt que d’un simple exposé. Nous ne
pourrons donc aujourd’hui qu’interroger, selon le point de vue qui est le notre —
I’herméneutique bachelardienne —, quelques vers de L. Blaga pour frayer de nou-
velles pistes.

1. De I’image a la métaphore: un parcours initiatique

« C’est peut-étre en France et en Roumanie que sont apparus les modeles théoriques
les plus riches et adéquats de I’étude de ’imaginaire, comme le montrent les affinités,
voire les synchronicités et les isomorphismes de Blaga ou Eliade avec les constructions
d’un Bachelard et d’un Durand »,

remarque Jean-Jacques Wunenburger (2004, p. 6). Si d’autres critiques ont com-
mencé a révéler les convergences entre la réflexion de Blaga et celle de Bachelard,
inaugurant « un vaste chantier phénoménologique et épistémologique de comparai-
sons des imaginaires » (ibidem, p. 2), aucun n’a encore approfondi — dans cette

! « nepotolita-i sete de a cunoaste, de a patrunde adancul misterelor [...] se imbini la el cu o sen-
sibilitate rard, care face s dispara granita dintre metafizica si poezie. »

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



358 Giséle Vanhese

perspective comparatiste — la voie tracée par G. Bachelard et L. Blaga qui ont
fondé un nouveau versant de I’herméneutique se situant au croisement de 1’imagi-
naire et de ce que nous hommerons, apres Léon Cellier (1965), la rhétorique pro-
fonde.

Disons immediatement que Gaston Bachelard a eu le mérite d’associer, de ma-
niére décisive, la configuration de la métaphore? — et de 1’image — au champ du
symbole pour mettre en commun valeurs et fonctions, ouvrant ainsi un territoire
fascinant a I’interprétation. Or, a la méme époque et méme un peu avant Gaston
Bachelard, Lucian Blaga arrive a des conclusions similaires tout en ayant emprunté
des voies beaucoup plus complexes. G. Bachelard a médité longuement sur la pro-
blématique de I’image linguistique qui, par son fondement dans 1’imaginaire et par
sa profondeur symbolique, posséde un véritable statut ontologique alors que la
métaphore n’aurait qu'une fonction ornementale. L’auteur de L ’Eau et les réves va
réserver avant tout son attention a ce qu’il nomme les « images premieres » (AS, p.
206), originaires, fondamentales, qui présentent de nombreuses similitudes avec les
archétypes junghiens. Alors que chez L. Blaga, ces catégories abyssales sont en
particulier celles du temps et de 1’espace, elles coincident avant tout, pour Gaston
Bachelard, avec la quaternité élémentaire a laquelle il dédiera ses grands livres:
I’eau, le feu, la terre et 1’air.

Si d’emblée, L. Blaga a distingué nettement deux types de métaphores, I’atten-
tion de G. Bachelard (Margolin 1991) a d’abord oscillé entre la métaphore, simple
image rhétorique dont il dénonce la pauvreté, et I’image considérée comme un
véritable Centre de réverie donnant accés a ce qu’Henri Corbin nomme 1’imaginal
(consulter Buse 2008):

« Alors que les métaphores ne sont souvent que des déplacements de pensées, en
une volonté de mieux dire, de dire autrement, I’image, la véritable image, quand elle est
vie premiéere en imagination, quitte le monde réel pour le monde imaginé, imaginaire.
Par I’image imaginée nous connaissons cet absolu de la réverie qu’est la réverie poé-
tique » (FC, p. 2).

Pourtant, déja en 1938, G. Bachelard parle de la « valeur ontologique d’ une mé-
taphore » (ER, p. 47), ce que les exégétes de I’herméneutique bachelardienne ont
ignoré bien souvent. Bien plus tard, dans La Poétique de la réverie, il a accordé
plus nettement un pouvoir de création a la métaphore qui devient ainsi le substrat
méme de I’image:

« Un renversement doit étre fait pour donner pleine réalité a la métaphore. Que
d’exercices pour un réveur de mots! La métaphore est alors une origine, 1’origine d’une
image qui agit directement, immédiatement » (PR, pp. 60-61).

2 Relevons que Bachelard congoit la métaphore dans un sens large. Méme s’il privilégie les fi-
gures fondées sur les rapports d’analogie comme la métaphore in absentia, la métaphore in praesentia
et la comparaison/similitude, il englobe aussi dans la méme vision métaphorique des figures constru-
ites sur d’autres rapports (Wunenburger 2004, p. 207; consulter aussi Wunenburger 2012, pp. 103-
114).

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 359

Comme le reléve Jean-Jacques Wunenburger, le philosophe dijonnais éclaire alors,
de maniére décisive, la jonction entre les images premiéres et la métaphore:

« chaque image littéraire, fruit d’une créativité verbale, se présente aussi comme un
jaillissement imprévisible, un renouvellement unique des images préexistantes (TRV,
p. 6), dont la forme la plus haute est la métaphore pure, réduite a une forme verbale
concise (TRV, p. 321) » (Wunenburger 2004, p. 210).

De son coté, L. Blaga propose une distinction semblable dans Geneza metaforei
si sensul culturii (La genese de la métaphore et le sens de la culture). Si Iattitude
bachelardienne reste au début floue et ambigué, avec le terme « image », le philo-
sophe de Cluj parle explicitement de métaphore pour lui conférer non plus seule-
ment un statut rhétorique, mais bien un statut ontologique. Rappelons que L. Blaga
considére la métaphore « plasticisante », ornementale comme « vide », alors que la
métaphore « révélatrice » tend, elle, a « la révélation d’un mystere » (Blaga 1995a,
p. 294)% qui est, pour lui, « une catégorie de la transcendance » (Buse 2013,
p. 437). C’est cette derniére qui coincide avec I’image bachelardienne dans toute sa
plénitude. L. Blaga définit le premier type selon le métalangage de la rhétorique
traditionnelle:

« la métaphore ,,plasticisante” se produit lorsque, dans le cadre du langage, un fait se
rapproche d’un autre, plus ou moins similaire, les deux faits relevant du domaine du
monde donné, imagine, vécu ou pensé. Le rapprochement ou le transfert de termes d’un
fait sur un autre s’effectue exclusivement en vue de conférer a I’'un des deux un pouvoir
suggestif d’ordre plastique [...]. Il convient, au reste, d’observer que les métaphores
plasticisantes n’enrichissent en aucune fagon le contenu proprement dit du fait auquel
elles se réferent; leur finalité est de restituer aussi fidélement que possible 1’épaisseur
charnelle d’un fait » (Blaga 1995a, p. 290)".

Au contraire, le deuxiéme type, la métaphore révélatrice, ne posséde plus seule-
ment une fonction de description du réel, mais bien de dévoilement d’un mystére.
Elle rompt ainsi son lien avec la représentation immédiate pour s’ouvrir a « une
dimension de signification absente, manquante, transcendante » (Wunenburger
1995, p. 16):

« L& ou les métaphores du premier type ne font que compléter I’expression directe
des faits auxquels elles se rapportent, & savoir le mot comme tel, les métaphores du
deuxieme type étendent la signification méme de ces faits. Les métaphores révélatrices
ont pour finalité de faire apparaitre une réalité cachée a ’intérieur des faits visés par
elles. On peut dire, en effet, que les métaphores de ce type tendent a la révélation d’un

% « revelarea unui ,,mister” » (Blaga 1985a, p. 354).

* « Metaforele plasticizante se produc in cadrul limbajului prin apropierea unui fapt de altul, mai
mult sau mai putin asemanitor, ambele fapte fiind de domeniul lumii date, inchipuite, traite sau
gandite. Apropierea intre fapte sau transferul de termeni de la unul asupra celuilalt se face exclusiv in
vederea plasticizarii unuia din ei [...]. E de remarcat ca metaforele plasticizante nu imbogatesc cu
nimic continutul ca atare al faptului, la care ele se refera. Metaforele acestea sunt destinate sd redea
cat mai mult carnatia concreta a unui fapt » (Blaga 1985a, pp. 350-351).

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



360 Giséle Vanhese

mystére par les moyens que nous mettent a portée de main le monde concret, 1’expé-
rience sensible et le monde imaginaire [...]. La métaphore vient alors accroitre la signi-
fication du fait auquel elle se rapporte et qui, avant d’étre touché par la grace métapho-
rique, avait encore un aspect marqué du sceau du secret [...]. Les métaphores révéla-
trices résultent, elles, du mode d’existence spécifique de I’homme, qui est [’existence
dans I’horizon du mystere et de la révélation. Elles en constituent le premier symp-
tome » (Blaga 1995a, pp. 293-294)°.

Pour L. Blaga, la métaphore révélatrice est 1’expression la plus emblématique
d’une culture. Ce sont les créations spirituelles qui révélent en effet le mystére du
transcendant qui entoure I’homme, en I’exprimant par les catégories matricielles
abyssales qui les informent. Toute I’ceuvre de L. Blaga pourrait étre thématisée par
ce fragment d’Héraclite: « Les frontiéres de 1’ame, tu ne saurais les atteindre, aussi
loin que, sur toutes les routes, te conduisent tes pas: si profonde est la Parole qui
I’habite » (Héraclite 1968, p. 37). Cette Parole profonde recouvre ici, selon nous,
I’ensemble des catégories abyssales que L. Blaga a explorées magistralement.

L. Blaga et G. Bachelard ont donc mis en en valeur un type métaphorique qui
s’inscrit dans ce que L. Blaga nomme la connaissance luciférique ou, selon Gilbert
Durand, dans le régime nocturne de 1’imaginaire. D’un point de vue méthodolo-
gique, la démarche des deux philosophes requiert d’aborder I’image et la méta-
phore non plus seulement selon 1’approche rhétorique mais aussi selon 1’approche
symbolique de ’herméneutique de I’imaginaire:

« Rendre intelligible ’image oblige a 1’appréhender indirectement, & la pénétrer
dans sa profondeur, a interpréter ses différents niveaux de sens, ce qui exige une orien-
tation particuliére et un savoir préalable, sous peine de ne pas apercevoir les sens latents
[...]. L’herméneutique valorise donc un type de représentation qui échappe a 'immé-
diateté et a la transparence et qui exige un engagement actif du sujet dans 1’exploration
des plans médiats » (Wunenburger 1997, p. 78).

La métaphore révélatrice réussit a capter les pouvoirs du symbole pour devenir
comme lui, selon Gilbert Durand, « apparition, épiphanie d’un secret, d’un mys-
téere » (Durand 1963, p. 5). C’est ce que Jean-Jacques Wunenburger reconnait pour
I’image bachelardienne, et plus en général pour toute image:

« I’image, mieux que le concept, se présente comme une configuration symbolique
qui garde en réserve du sens, sous une forme cachée dans les signes ou les figures, et le

® « Catd vreme metaforele tip I nu sporesc semnificatia faptelor, la care se referd, ci intregesc ex-
presia lor directa, cuvantul ca atare, metaforele tip 11 sporesc semnificatia faptelor insile, la care se re-
fera. Metaforele revelatorii sunt destinate s scoata la iveala ceva ascuns, chiar despre faptele pe care
le vizeaza. Metaforele revelatorii incearca intr-un fel revelarea unui ,,mister”, prin mijloace pe care ni
le pune la indeména lumea concretd, experienta sensibila si lumea imaginara [...]. Metafora imboga-
teste in cazul acesta insdsi semnificatia faptului la care se refera si care, inainte de a fi atins de harul
metaforelor in chestiune, avea inca o infatisare de taina pecetluita [...]. Metaforele revelatorii rezultd
din modul specific uman de a exista, din existenfa in orizontul misterului si al revelarii. Metaforele
revelatorii sunt intaiele simptome ale acestui mod specific de existenta » (Blaga 1985a, pp. 354-355).
Voir a ce sujet Todoran 1983a.

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 361

rend disponible pour une réactivation par un sujet interprétant » (Wunenburger 1997,
p. 82).

C’est dans la parole poétique que I’image va déployer le plus intensément toute sa
véritable profondeur symbolique, sans doute parce que la dénivellation de la signi-
fiance — génératrice d’une écriture oblique et nocturne —y est la plus haute. Selon
L. Blaga, la métaphore est soumise, comme le symbole, & la « censure transcen-
dante », le mystére se dévoilant et se dissimulant tout a la fois:

« Le sens symbolisé, ou sens figuré, qui est indiqué ou suggéré dans I’image litté-
rale, confére au symbole une « profondeur », ¢’est-a-dire une signification transcen-
dante, dans la mesure ou ce sens ne se laisse jamais pleinement communiquer de ma-
niére claire et intégrale. Mais d’un autre coté, ce lien de signifiance reste exposé a une
certaine dénivellation et opacité qui confére a la relation symbolique un halo de mys-
tére. L’image verbale ou spatiale se dérobe a la saisie intellective en se revétant d’un
aspect énigmatique. La surface de I’image, tout en restant identifiée et reconnue dans sa
littéralité propre, masque une autre face occultée, appréhendée comme source d’une
Vérité autre » (Wunenburger 1997, p. 207).

2. Métaphore révélatrice et lecture abyssale

Comme le dire d’Héraclite, la poésie de Lucian Blaga brille de tous les feux
d’un diamant obscur. On y reconnait « ce tour d’oracle, ces énigmes, ces réticences
qui envodtent » (Battistini 1968, p. 18). Dans son approche apophatique du My-
stere, il tente de dévoiler les traces, emblémes, signatures, « runes » qui conservent
encore comme un reflet de I’harmonie premiére dans le cosmos des éléments. Es-
pace magique ou se répondent les fécondes correspondances qu’une herméneutique
abyssale comme celle de Gaston Bachelard permet de révéler dans la perspective
de la mythocritique.

Certaines des métaphores, que cite L. Blaga a I’appui de ses réflexions, sont re-
prises a ses propres ceuvres, en particulier au poéme Asfinsit marin (Coucher de
soleil marin), publié dans la revue ,,Gandirea” en septembre 1937 et repris dans La
curtile dorului (Au seuil du mystere) de 1938. 1l s’agit des vers du distique bien
connu « Soarele, lacrima Domnului, / cade in marile somnului » (« Le soleil, la
larme du Seigneur, / tombe dans les mers du sommeil »):

« Asfingit marin
Piere Tn jocul luminilor
saltul de-amurg al delfinilor.

Valul acopere numele
scrise-n nisipuri, si urmele.

Soarele, lacrima Domnului,
cade in marile somnului.

Ziua se curmd, §i vestile.
Umbra mareste povestile.

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



362 Giséle Vanhese

Steaua te-atinge cu genele.
Mut talmadcesti toate semnele.

Ah, pentru cine sunt largile
Vremi? Pentru cine catargele?

O, aventura, §i apele!
Inima, strdange pleoapele! »

(Blaga 2012, p. 207)°

Blaga consacre une véritable méditation a la métaphore révélatrice qu’est « Soa-
rele, lacrima Domnului », ce qui montre combien cette image lui est chere. On sait,
par ailleurs, que le theme des larmes posséde plusieurs valeurs chez cet auteur
(Gana 1976, p. 305; voir aussi Fanache 2007). Elles indiquent en particulier, la
solitude non seulement de I’homme mais aussi de tout ’'univers, comme 1’évoque
de son c6té G. Bacovia. Pour explorer cette métaphore révélatrice, nous nous tour-
nerons vers 1’herméneutique de Gaston Bachelard qui, avec Mircea Eliade, Henri
Corbin et Gilbert Durand, a fondé la mythocritique et la mythoanalyse, prolégo-
meénes a cette lecture abyssale que L. Blaga appelait de ses veeux. En effet, 1’étude
des structures anthropologiques de 1’imaginaire permet d’éclairer avec efficacité
les profondeurs de sa poésie. En fait, G. Bachelard présente avec I’auteur transyl-
vain non seulement des convergences théorigues, que nous avons esquissées dans
la premiére partie de cet exposé, mais aussi des affinités électives en ce qui con-
cerne I’imaginaire.

« Soarele, lacrima Domnului » est, d’un point de vue rhétorique, une métaphore
in praesentia (ou métaphore appositive) ou la métamorphose du visible est la plus
troublante car la transmutation semble s’effectuer directement sous nos yeux. Cette
figure syntagmatique est caractérisée par la présence simultanée, dans 1’énoncé, des
deux podles du transfert métaphorique et propose diverses structures. On reléve ici
la forme ou le vecteur analogique est constitué par une virgule qui crée la relation
de prédication impertinente (Ricceur 1975, p. 8; voir aussi Prandi 1992, p. 240—
243). En fait, la relation d’analogie se fonde sur quatre termes dont un est absent.
L’équivalence suppose en effet que, si le « soleil » tombe du ciel comme tombe
«la larme » du « Seigneur », le ciel devienne un ceil immense ou un visage’. No-
tons encore que cette métaphore in praesentia posséde un fondement oxymorique,
puisqu’elle unit le Feu et I’Eau, le soleil étant une substance incandescente et la
larme, une eau triste, comme le dira G. Bachelard. Il est intéressant de constater
que Mircea Borcila refuse d’assigner une fonction prédicative a la deuxiéme com-

® La traduction du roumain est nétre: « Coucher de soleil marin: Dans le jeu des lumiéres
disparait / le saut des dauphins au crépuscule. // La vague recouvre les noms / écrits sur le sable, et les
traces. // Le soleil, la larme du Seigneur, / tombe dans les mers du sommeil. // Le jour finit, et les
rumeurs. / L’ombre accroit les mythes. / L’étoile t’effleure de ses cils. / Muet tu interprétes tous les
signes. // Ah, pour qui les étendues du temps? / pour qui les mats? // O 1’aventure, et les eaux! / Mon
ceeur, serre tes paupicres! ».

" Cest ce dernier élément que choisit Alexandra Indries dans son interprétation (1981, p. 40).

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 363

posante (« lacrima Domnului ») car la prédication créerait une relation de subordi-
nation de cette composante par rapport a la premiére (« soarele »). Au contraire, il
s’agit d’une relation « équationelle » qui oriente le processus métaphorique « dans
une direction translinguistique » (Borcila 1995, p. 100; voir aussi Constantinescu
2008).

En effet, pour L. Blaga, ’équivalence analogique actualisée par la métaphore
révélatrice n’est pas semblable a celle de la métaphore « plasticisante » ou (a) =
(b). Ici le fait (a) (« le soleil ») n’est pas simplement assimilé a I’image (b) (« la
larme du Seigneur ») mais regoit, par son contact avec (b), un sens qui I’exceéde que
L. Blaga exprime comme (a + X) = (b). Pour Blaga,

« dans une métaphore révélatrice, ce n’est donc pas tellement I’analogie qui nous
intéresse, c’est surtout la dysanalogie, essentiellement destinée a compléter (a) par
débordement [...]. Les métaphores révélatrices amalgament ou conjuguent deux faits
analogiques-dysanalogiques en vue de révéler un (x), a savoir la dimension cachée du
mystére » (Blaga 1995a, p. 330)°.

Selon Mircea Borcila, le premier élément (a) (« le soleil ») n’est plus vu seulement
comme fait concret, mais doit étre appréhendé comme « signe visible d’un (x) »
(Borcila 1995, p. 98). Notons que ce (x), assimilé¢ par Alexandra Indries a 1’en-
semble des connotations du terme, doit étre ajouté aussi a tous les autres lexemes
composant I’image: « lacrima » et « Domnului » (et bien entendu « cade », « mari-
le », « somnului ») (Indries 1981, p. 30). Nul doute que L. Blaga ne transforme ici
la lecture du poeme en un trajet initiatique:

« une anagogie, une remontée participative vers 1’étre divin, méme si, au plus bas
degré de reproduction de I’invisible, il ne reste plus que des empreintes, qui ne con-
servent que la forme vide du modele » (Wunenburger 1997, p. 116).

Traces indicielles, « runes », que sont les métaphores révélatrices.

Le mystere se révéle donc, chez L. Blaga, a travers un spectacle de la nature.
Lucian Blaga met ici en valeur le symbolisme solaire en privilégiant non son aspect
diurne, mais son aspect nocturne. Ce n’est plus le soleil ascendant, qui s’oppose a
la lumiére féminine et lunaire, incarnant « par les multiples surdéterminations, de
I’¢lévation et de la lumicre, du rayon et du doré, I’hypostase par excellence des
puissances ouraniennes » (Durand 1969, p. 167). Il est ici le soleil descendant,
comme le titre — ou « pantonyme » (Hamon 1993, p. 150) qui guidera la lecture —
I’indique: Asfingit marin. Dans son commentaire de 1’ceuvre blaguienne, Ion Pop
relie le theme du coucher du soleil au « paradis dégradé ». Pour le critique, le
« ,,paradis dégradé¢” va trouver un horizon compensateur dans le monde que n’at-
teignent pas les interrogations troublantes, en se perpétuant comme ,,mythe” » (Pop

8 « Intr-o metafori revelatorie nu intereseaza asadar numai analogia dintre ,,a” si ,,b”, ci si dizana-
logia, care e tocmai destinatd sa completeze debordant pe ,,a” [...]. Metaforele revelatorii amalgami-
zeaza sau conjugd doua fapte analogice-dizanalogice spre a revela in acest fel un (x), sau latura ascun-
sa a unui mister » (Blaga 1985a, p. 387).

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



364 Giséle Vanhese

1981, p. 205)°. En fait, immédiatement aprés le distique que nous prenons en con-
sidération, apparait le vers: « Umbra mareste povestile » (« L’ombre accroit les
mythes »).

Par la métaphore in praesentia, le soleil devient « la larme du Seigneur », en une
union oxymorique entre le Feu et I’Eau (association qui rappelle le poéme de
Rimbaud Eternité: « Elle est retrouvée. / Quoi? — L’Eternité. / C’est la mer allée /
Avec le soleil ») (Rimbaud 1979, p. 79). Cette coincidentia oppositorum engendre
une vision apocalyptique que cautionnent & la fois la présence du Démiurge
lui-méme et la mort de la lumiére, le tout renforcé par le mouvement catabolique de
la chute qu’actualise la métaphore verbale « cade », verbe « luciférique » (Indries
1981, p. 243). Le soleil tombe, la larme tombe, réitérant en quelque sorte la chute de
Luceafarul dans la mer. Ici le soleil semble se liquéfier et s’engloutir dans 1’eau
marine. Il s’agit avant tout d’une vision car, comme 1’affirme J.-J. Wunenburger, «
nulle transcription langagiére ne peut faire I’économie de I’extase perceptive »
(Wunenburger 1997, p. 19). Au point de vue du chromatisme symbolique, le soleil
— comme le feu — est associé au Rouge, qui renvoie toujours souterrainement au
Sang, eau lourde, obscure, « stymphalisée » (ER, p. 137) pour reprendre une ex-
pression bachelardienne. Le soleil se transmute alors en une goutte de sang:

« Quand un liquide se valorise, il s’apparente a un liquide organique. Il y a donc une

poétique du sang. C’est une poétique du drame et de la douleur, car le sang n’est jamais
heureux » (ER, p. 84).

Le terme « larme », « eau triste » (ER, p. 66), introduit le théme blaguien de la
« tristesse métaphysique » qu’éclaire, a notre avis, un commentaire de G. Bachelard:

« C’est vraiment une influence du malheur qui tombe du ciel sur les eaux, une influ-
ence astrologique, c’est-a-dire une matiére ténue et tenace, portée par les rayons comme
un mal physique et matériel. Cette influence apporte a 1’eau, dans le style méme de
I’alchimie, la teinture de la peine universelle, la teinture des larmes. Elle fait de I’eau
[...] ’eau-mére du chagrin humain, la matiére de la mélancolie » (ER, p. 89).

On y reconnaitra la « boala » (« maladie ») blaguienne qui envahit & la fois le
« Moi problématique », selon la terminologie de lon Pop 1981, pp. 5-76), ainsi que
I’univers. Maladie qui transforme les monades elles-mémes en « larmes » silenci-
euses de I’espace (Perspectiva). Tristesse provoquée par la déchirure ontique de la
sortie de 1’age « équinoxial » (Teutisan 2005, p. 200). Dans cette perspective, le
soleil des vers analysés est un soleil possédant la « fonction ambivalente de
psychopompe ,,meurtrier” et hiérophante initiatique » que décéle Mircea Eliade
(1991, p. 124). S’abimant dans « les mers du sommeil » reliées au regne de la Nuit,
il devient ici comme une hypostase du soleil noir:

% «[...] ,,paradisul in destrimare” va gisi un orizont compensator in lumea neatinsa de intrebarile

tulburitoare, perpetudndu-se ca ,,poveste” ». « Intrebirile tulburitoare » se relient ici au « souci » hei-
deggeirien ou a la « finitude » d’Yves Bonnefoy.

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 365

« Le royaume des morts, la fragmentation de 1’esprit, I’engloutissement de la vie: le
soleil noir ne fait référence qu’a la dispartion de I’homme, de I’ame, de I’esprit, des
dieux et du cosmos dans une nuit originelle grouillante de fantasmes. Il est de ce point
de vue le symbole de la mélancolie » (Cazenave (dir.) 1998, p. 642).

L’eau du distique devient alors frontiére de 1’Au-dela; 1’espace s’ouvre sur le
monde de la létalité. « Tout un c6té de notre ame nocturne s’explique par le mythe
de la mort congue comme un départ sur I’eau » (ER, p. 103) affirme G. Bachelard.
L’attirance fatale pour 1’eau est provoquée par une réverie de dissolution, de réinté-
gration dans I’ordre cosmique qui cache sans doute aussi un désir de renaissance
car c’est « la plus maternelle des morts » (ER, p. 100). N’oublions pas que pour
Héraclite, qui apparait dans Heraclit langa lac (Héraclite auprés du lac) de Lucian
Blaga, I’anéantissement aqueux indiquait I’étape ultime de la « voie descendante ».
Comme le résume Jean Libis, « I’Eau dans son étre méme est porteuse d’une di-
mension thanathologique. Contempler 1’eau, c’est apprendre a mourir » (Libis
1993, p. 78).

3. Rhétorique profonde et sens symbolique

Selon une isotopie encore plus profonde, I’eau marine est « la meilleure image,
en méme temps, de la matrice primordiale et de 1’inconscient » (Cazenave (dir.)
1998, p. 405). En fait, le soleil tombe dans « les mers du sommeil »: cette métaphore
génitivale qui unit deux lexémes nominaux — d’un coté un élément géographique
«les mers » et, de ’autre, un élément humain, le « sommeil » — est ambigué car
elle peut constituer soit une métaphore in praesentia, soit une métaphore in absen-
tia. Par sa fulgurance, cette derniére s’apparente a une hallucination: I’un des péles
du transfert tropique (le comparant) est présent alors que le sujet du discours pri-
maire (le comparé) est fantomatiquement absent de 1’énoncé. Le processus de reca-
tégorisation opére alors une nouvelle création de sens que le lecteur interpréte pour
tenter de résoudre le conflit sémantique. Chez Lucian Blaga, les mots deviennent
des intersignes et la plupart des images, par leur séduction énigmatique, semblent
émaner d’un univers auquel seul le poéte a accés. Tout se charge d’insolite. Insolite
qui « a partie liée avec 1’idée d’un Seuil, de limite entre deux mondes » (Guiomar
1993, p. 280).

Ici le comparé absent — les territoires phantasmatiques du sommeil reliés a la
fois au réve et a I’inconscient — est assimilé a des « mers » infinies comme le sug-
gére I’emploi du pluriel. Mircea Eliade a bien vu que, chez L. Blaga, le sommeil
indique

« le retour a I’unité organique primordiale, a 1’état paradisiaque de la création sans
conscience. Il est un état presque prénatal, embryonnaire, dans lequel la vie n’était pas

séparée de la conscience, dans lequel la liberté, le péché, le drame n’existaient pas »
(Eliade 1989, p. 135; cf. Gana 1976, p. 245).

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



366 Giséle Vanhese

Il est certain qu’avec « somnului », on revient a la grande constellation thanatique
repérée dans le complexe bachelardien de I’eau mortelle, bien qu’il s’agisse ici
d’une mort euphémisée. Constellation symbolique que thématise aussi le poéme
Cantecul somnului (Le chant du sommeil). Le soleil aurait pu tomber dans la mer
qui s’endort, le poéte anthropomorphisant le repos de la nature. Or il tombe non pas
dans 1’eau marine, mais dans « les mers du sommeil », « un espace qui perd ses
horizons » (DR, p. 198) ouvrant sur une topologie fantastique.

Si le génitif posséde, au contraire, une valeur d’équivalence entre les lexémes
nominaux, « marile somnului » est alors une métaphore in praesentia ou le som-
meil lui-méme est assimilé a une eau marine. C’est cette valeur que reprend Gaston
Bachelard dans L espace onirigue, ou il distingue « les deux grandes marées qui,
tour & tour, nous emportent au centre de la nuit » (DR, p. 195). Alors que Novalis
observe que « le sommeil lui-méme n’est rien d’autre que le flux de cette invisible
mer universelle » (Chevalier—-Gheerbrant 1987, p. 381), G. Bachelard parle de
« I’eau du sommeil » qui « dissout » 1’étre (PR, p. 125) et des « eaux du sommeil
profond » (PR, p. 125) ou se forment les « réves d’extréme nuit » (PR, p. 126).
L’accent est mis sur la maternité de 1’eau en particulier comme « élément bercant »
(ER, p. 177). Par un regressus ad uterum, I’ame rejoint ainsi I’univers des réves et
des archétypes en un retour a 1’état embryonnaire, désir de dissolution et de rein-
tégration dans 1’« eau-plasma » originaire (ER, p. 380).

Que I’on choisisse 1’'un ou I’autre type métaphorique, il n’en reste pas moins
que cette image a quelque chose d’étrange, d’Unheimlich. D’ou nait ce trouble?
Selon nous, du figement des flots vu que le sommeil est caractérisé par I’immo-
bilité qui en fait, chez de nombreux peuples, un frére de la mort. Il s’agit d’une eau
qui n’est plus transparente et vive, mais de cette « eau lourde », dont parle Gaston
Bachelard,

« plus profonde, plus morte, plus ensommeillée que toutes les eaux dormantes, que
toutes les eaux mortes, que toutes les eaux profondes qu’on trouve dans la nature » (ER,

p. 64).

C’est une eau qui a absorbé la rougeur puis la noirceur en une scansion chronolo-
gique qui passe du crépuscule a la nuit. Le philosophe dijonnais relie ces eaux en-
sommeillées a la grande constellation de la mort et du sommeil: « les eaux immo-
biles évoquent les morts parce que les eaux mortes sont des eaux dormantes » (ER,
p. 90).

Ajoutons que I’espace illimité créé par le pluriel des « mers du sommeil » inqu-
iete par sa violente opposition a cet espace intime qui est, au contraire, celui du bon
sommeil pour G. Bachelard: un espace

« qui se resserre, qui s’arrondit, qui s’enveloppe, est un espace qui est confiant en la
puissance de son étre central. Il enferme normalement les réves de la sécurité et du
repos » (DR, p. 198).

Le philosophe lui-méme a été tenté d’explorer ce qu’il appelle les abimes de la nuit
ou certains réves portent « peut-étre la marque de I’instinct de mort qui travaille au

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 367

fond de nos ténébres » (PR, p. 125). De son c6té, Jean Libis note que la vie « est
hantée par un réve d’immobilité, de pureté, de quiétude qui confine au désir de
mort » (Libis 1993, p. 211) qu’il assimile a « la toute fin d’un crépuscule », situa-
tion analogue a celle des vers de Lucian Blaga.

Relevons enfin que, sur le plan scriptural, le syntagme méme « Soarele, lacrima
Domnului, / cade in marile somnului » dévoile une dissymétrie, révélatrice a son
tour de I’inquiétante étrangeté de la vision. En effet, « lacrima Domnului » et
« marile somnului » forment un parallélisme grace a la méme structure des groupes
bi-nominaux génitivaux et a leur position en fin de vers, que renforce encore la
rime riche. Or il s’agit d’une fausse symétrie, car, si la larme appartient bien au
Démiurge, les mers ont une relation d’appartenance uniquement virtuelle avec le
sommeil. De méme, 1’équilibre entre les deux groupes génitivaux est brisé par le
fait que si le deuxiéme élément (« Domnului », « somnului ») est au singulier, le
premier est, une fois, au singulier (« lacrima ») et une autre fois au pluriel (« ma-
rile »). Notons que ce déséquilibre perturbant apparait encore dans les deux pbles
de I’action qui se situent sur des plans différents: « Soarele cade in marile somnu-
lui ». Si le soleil appartient a ’univers concret, son point d’arrivée, « les mers du
sommeil » appartiennent non plus a une mer réelle, mais déja a I’invisible. Et c’est
cette « disanalogie » qui, selon nous, indique que le soleil a déja incorporé le (x) (et
est donc devenu un a + x) lorsqu’il tombe dans une mer qui n’est plus la mer vi-
sible. Il n’est plus désormais 1’astre réel mais un signe du mystére.

En fait, les deux métaphores, « soarele, lacrima domnului » et « marile somnului
», reliées par le verbe « cade », forment un syntagme complet dont 1’interprétation
excéde la valeur symbolique de chaque composante prise séparément. A partir du
caractére féminin et maternel de la mer, traits qu’a relevés G. Bachelard, on pense a
une union hiérogamique entre les puissances viriles et féminines. Noces cosmiques
selon Alexandra Indries (1981, p. 32)™, « divine conjonction de la lumiére et de la
mer, du masculin et du féminin, du Grand Anonyme et de la Grande Mere ». Le
verbe « cade » évoquerait alors la descente sofianique de I’absolu dans le monde.
Cette matrice marine accueille la larme qui la féconde, le sommeil étant considéré
comme le temps des germinations (ibidem, p. 34). Selon ce point de vue, la larme
peut étre assimilée a une eau « séminale » (ER, p. 13), Gaston Bachelard sou-
lignant par ailleurs le caractére orgiastique de toute pluie. La larme est ici une eau
« descendante et céleste [...], semence ouranienne [...], masculine donc et associée
au feu du ciel ». Dans ce sens, ajoutent Jean Chevalier et Alain Gheerbrant (1987,
p. 379), ce « symbole de I’eau contient celui du sang », chromatisme qui s’accorde
avec la couleur rouge du soleil a son couchant que nous avons déja relevée.

Cette coincidentia oppositorum, dont nous avons relevé le caractére apocalyp-
tique, serait donc a la fois destruction — comme 1’infére tout le symbolisme de 1’eau
triste, du soleil descendant, de la mélancolie et de la mort que nous avons analysé
selon la perspective bachelardienne —, mais il est aussi renaissance a travers une

10 Nous renvoyons & la profonde interprétation de cette linguiste dont les suggestives conclusions
s’accordent avec les résultats de notre mythoanalyse, pp. 30—40. Voir Indries 1975, pp. 79 et sqq.

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



368 Giséle Vanhese

nouvelle cosmogonie, Grand Temps cyclique ou « éternel retour » éliadien. Nou-
velle création ou la larme du Démiurge est homologue, pour nous, a celles de
Manole. Fondation réclamant toujours le sacrifice d’une partie de soi, conception
tragique née, selon Mircea Eliade, chez les Paléoagriculteurs. « Umbra mareste po-
vestile » (« L’ombre accroit les mythes »): face au soleil qui tombe dans la mer, le
poéte « traduit », « interprete tous les signes » pour nous révéler le caractére numi-
neux de sa vision transfiguratrice de la nature. Face au Mysterium tremendum, qui
engendre une « sensation d’effroi panique devant une grandeur incommensurable
ou une puissance souveraine » (Wunenburger 1990, p. 9), le poéte réagit, dans le
vers final, en fermant les yeux (« Inima, stringe pleoapele! ») comme devant la
transgression d’un interdit.

Lucian Blaga s’inscrit ainsi parmi ces poétes ravisseurs d’images abyssales, son
dire poétique rechargeant les noms du pouvoir numineux que la connaissance di-
urne leur a retiré, pour leur restituer le « rayonnement logophanique » (Ramnoux
1968, p. 7) perdu. Comme I’affirme Cilin Teutisan (2005, p. 190), pour Lucian
Blaga, « la métaphore elle-méme est une voie de révélation du mystere noumé-
nal »' destinée & découvrir le « caché » de ce monde « en faisant de I’art un miroir
mystérieux et oblique » (ibidem, p. 192)*. En fait, le comparant de la métaphore
révélatrice dévoile tout en occultant. L’origine du pleur démiurgique reste en effet
inexpliquée selon I’axiome de la censure transcendantale. L herméneutique bache-
lardienne permet, jusqu’a un certain point, de déployer le sens symbolique en at-
tente dans la métaphore révélatrice de L. Blaga. Et c’est ce sens symbolique qui
confére aux images « une ouverture et une richesse de significations qui rendent
leur contemplation et interprétation sans fin » (Wunenburger 1995, p. 17). Comme
le releve Jean-Jacques Wunenburger,

« les réalités intelligibles ou spirituelles, qui se tiennent en amont des images pro-
fondes, matricielles, sont prises dans des constellations d’idées, qui forment des champs
relationnels, dont on ne peut jamais parcourir tous les elements » (ibidem, p. 20).

Ces champs relationnels sont constitués par les constellations symboliques, que
nous avons présentées ici. Dans ce sens, la métaphore plasticisante met en jeu
moins de champs relationnels que la métaphore révélatrice qui, elle, s’inscrit dans
un imaginaire épiphanique et vit dans la dimension du temps vertical, celui des
symboles et des mythes.

BIBLIOGRAPHIE
A

AS = Gaston Bachelard, L 4ir et les songes, Paris, Editions José Corti, 1978.
DR = Gaston Bachelard, Le Droit de réver, Paris, PUF., 1988.
ER = Gaston Bachelard, L 'Eau et les réves, Paris, Editions José Corti, 1979.

1 « metafora insisi e o cale de revelare a misterului noumenal. »

12 « facand din artd o oglinda misterioasa si oblica. »

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



Gaston Bachelard et Lucian Blaga 369

FC = Gaston Bachelard, La Flamme d’une chandelle, Paris, P. U. F., 1980.
PR = Gaston Bachelard, La Poétique de la réverie, Paris, P. U. F., 1978,
TRV = Gaston Bachelard, La Terre et les réveries de la volonté, Paris, Editions José Corti, 1980.

B.

Battistini 1968 = Yves Battistini, Trois présocratiques, Paris, Gallimard, 1968.

Blaga 1985 = Lucian Blaga, Opere, vol. IX, Bucuresti, Editura Minerva, 1985.

Blaga 1985a = Lucian Blaga, Geneza metaforei si sensul culturii, in Blaga 1985.

Blaga 1995 = Lucian Blaga, Trilogie de la culture. Traduit par Y. Cauchois, R. Marin et G. Danesco,
Paris, Librairie du Savoir, 1995.

Blaga 1995a = Lucian Blaga, La Genése de la métaphore, in Blaga 1995.

Blaga 2012 = Lucian Blaga, Opere, I. Poezii, Editie criticd de George Gana. Cronologie si aducere la
zi a receptarii critice de Nicolae Mecu. Introducere de Eugen Simion, Bucuresti, Academia Ro-
mana—Fundatia Nationala pentru Stiinta si Arta, 2012.

Borcila 1995 = Mircea Borcila, Soarele, lacrima Domnului, in Kirdly-Drincu—Funeriu (eds) 1995,
pp. 95-101.

Buse, Ionel, Affinités poétiques chez Gaston Bachelard et Lucian Blaga, in Wunenburger (dir.) 2013,
pp. 425-442.

Buse 2008 = lonel Buse, Lucian Blaga: de la matrice stylistique a l'imaginal, in ,,Bachelardiana” (Il
melangolo, Genova), 2008, nr. 3, pp. 19-30.

Cazenave (dir.) 1998 = Michel Cazenave (dir.), Encyclopédie des symboles, Paris, Le Livre de Poche,
1998.

Cellier 1965 = Léon Cellier, D 'une rhétorique profonde.: Baudelaire et I’oxymoron, in ,,Cahiers inter-
nationaux de Symbolisme”, 1965, nr. 8, pp. 3-14.

Chevalier-Gheerbrant 1987 = Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Paris,
Editions R. Laffont, 1987.

Constantinescu 2008 = Doina Constantinescu, Metafora si poezie in orizontul creatiei blagiene, in
Meridian Blaga (nr. 8), vol. I. Literaturd, Cluj-Napoca, Casa Cirtii de Stiinta, 2008, pp. 36-53.
Durand 1962 = Gilbert Durand, L Occident iconoclaste. Contribution a I’histoire du symbolisme, in

,,Cahiers internationaux de Symbolisme”, 1963, nr. 2.

Durand 2012 = Gilbert Durand, L Imagination symbolique, Paris, PUF, 2012.

Durand 1969 = Gilbert Durand, Les Structures anthropologiques de I’imaginaire, Paris, Dunod, 1969.

Eliade 1989 = Mircea Eliade, Fragmentarium, Paris, Editions de ’'Herne, 1989.

Eliade 1991 = Mircea Eliade, Traité d histoire des religions, Paris, Edition Payot, 1991.

Fanache 2007 = Vasile Fanache, Chipurile tacute ale vesniciei, Cluj-Napoca, Editura Limes, 2007.

Gana 1976 = George Gana, Opera literard a lui Lucian Blaga, Bucuresti, Editura Minerva, 1976.

Guiomar 1993 = Michel Guiomar, Principes d’une esthétique de la mort, Paris, Editions José Corti,
1993.

Hamon 1993 = Philipe Hamon, Du descriptif, Paris, Hachette, 1993.

Héraclite 1968 = Héraclite, Fragment 50, in Battistini 1968.

Indries 1981 = Alexandra Indries, Sporind a lumii taind. Verbul in poezia lui Lucian Blaga, Bucu-
resti, Editura Minerva, 1981.

Indries 1975 = Alexandra Indries, Corola de minuni a lumii. Interpretarea stilistica a sistemului poe-
tic al lui Lucian Blaga, Timisoara, Editura Facla, 1975.

Kiraly—Drincu—Funeriu (eds) 1995 = Fr. Kiraly, Sergiu Drincu, lonel Funeriu (eds), G. I. Tohaneanu
70, Timisoara, Editura Amphora, 1995.

Libis 1993 = Jean Libis, L Eau et la mort, Dijon, EUD, 1993.

Margolin 1991 = Jean-Claude Margolin, Sur les raisons d’un refus. Bachelard et la métaphore, in
»Annali dell’Tstituto Universitario Orientale” (Napoli), Sezione romanza, XXXIII, 1991, nr. 1,
pp. 65-101.

Mecu 2012 = Nicolae Mecu, Cronologie, in Blaga 2012.

Pop 1981 = lon Pop, Lucian Blaga — universul liric, Bucuresti, Cartea Romaneasca, 1981.

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)



370 Giséle Vanhese

Prandi 1992 = Michele Prandi, Grammaire philosophique des tropes, Paris, Les Editions de Minuit,
1992.

Ramnoux 1968 = Clémence Ramnoux, Héraclite ou I’homme entre les choses et les mots, Paris, Les
Belles Lettres, 1968.

Ricceur 1975 = Paul Ricceur, La Métaphore vive, Paris, Editions du Seuil, 1975.

Rimbaud 1979 = Arthur Rimbaud, Euvres complétes, Paris, NRF, 1979 (Bibliotheque de la Pléiade).

Teutisan 2005 = Cilin Teutisan, Eros si reprezentare. Convenyii ale poeziei erotice romdnesti, Pitesti,
Editura Paralela 45, 2005.

Todoran 1983 = Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul poetic, vol. II, Timisoara, Editura Facla, 1983.

Todoran 1983a = Eugen Todoran, Simbolismul mitic si stratul poetic, in Todoran 1983, pp. 229-246.

Wunenburger 1990 = Jean-Jacques Wunenburger, Le Sacré, Paris, PUF, 1990.

Wounenburger 1995 = Jean-Jacques Wunenburger, La Vie des images, Strasbourg, Presses Universi-
taires de Strasbourg, 1995.

Wunenburger 2004 = Jean-Jacques Wunenburger, Gaston Bachelard ou ’ambiguité de la métaphore,
in ,,Cahiers Gaston Bachelard”, 2004, numéro special. Bachelard et I’écriture, pp. 206-214.

Wunenburger 2012 = Jean-Jacques Wunenburger, Gaston Bachelard. Poétique des images, Paris,
Mimeésis, 2012.

Wounenburger 2013 = Jean-Jacques Wunenburger, Epistémologies croisées de 1'Imaginaire: les tradi-
tions frangaises et roumaines, in ,Loxia” Loxias 2, mis en ligne le 15 janvier 2004, URL:
http://revel.unice.fr/loxias/index.html?id=889.

Wunenburger 1997 = Jean-Jacques Wunenburger, Philosophie des images, Paris, PUF, 1997.

Wunenburger (dir.) 2013 = Jean-Jacques Wunenburger (dir.), Gaston Bachelard. Science et poétique,
une nouvelle éthique?, Paris, Hermann Editeurs, 2013.

WHEN THE HERMENEUTICS OF GASTON BACHELARD MEETS
THE POETRY OF LUCIAN BLAGA
(Abstract)

In this essay we explore an aspect of hermeneutics situated at the intersection of the Imaginary
and of deep rhetoric, in order to draft a prolegomenon moving from the writings of Gaston Bachelard
and Lucian Blaga. The first part demonstrates how Blaga’s thoughts on revelatory metaphor within
his philosophical ceuvre coincide with Gaston Bachelard’s ideas of the image. In the second part we
analyze an example drawn from the poetry of Lucian Blaga (Asfingit marin). In the third part, we
demonstrate how Gaston Bachelard and Lucian Blaga had the merit of associating, by diverse means,
the configuration of metaphor, and of the image, within the field of the symbol in order to find a
common ground for values and functions, thus opening a fascinating territory of interpretation.

Cuvinte-cheie: poezie, imagine, metafora, retoricd, imaginar.
Mots-clefs: poésie, image, métaphore, rhétorique, imaginaire.
Keywords: poetry, image, metaphor, rhetoric, imaginary.

Universita della Calabria (Italia)
Dipartimento di Studi Umanistici
Via P. Bucci cubo 28/B
87036 Rende (CS)
gisele.vanhese@unical.it

BDD-A13552 © 2015 Editura Scriptor; Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:29:26 UTC)


http://www.tcpdf.org

