
 

Ein vergleichender Überblick über die Beziehung 

zwischen dem Mythos und der Literatur Kain und Abel 
 

Elena ISAI 

 
Le XX-ème siècle rend une autre point de vue du rapport culture-mythe respectivement 

littérature-mythe pour la mise en évidence duquel il est nécessaire une vue rétrospective. 

Le monde modern prouve une attraction irrésistible pour le monde imaginaire, fascination 

expliquée soit par la priorité de la vie nocturne de l‟esprit, soit par le besoin de l‟homme de 

spiritualité dans une civilisation moderne où la régression de la spiritualité est évidente. 

Par l‟élimination des préjugés du mythe comme légende, narration des l‟événements 

fantastique d‟origine populaire  on a essayé de mettre en évidence la valeur de vérité du 

mythe et la caractéristique de la conscience mythique. Le mythe représente la première 

connaissance du soi-même de l‟homme et de l‟environnement, une histoire vrai, sacré, 

exemplaire et normatif qui a une signification spécifique et comporte une répétition et qui 

crée une tradition et le rituel maintient le monde au sein du sacre. Dans la but de l‟analyse 

de la tradition mythique et de la manière dont elle se prolonge dans la culture actuelle et 

des relations qui s‟installent ente mythe et littérature, j‟ai choisi l‟analyse d‟un mythe 

biblique, celui des frère rivaux Abel et Caïn. 

 
Die moderne Welt beweist eine besondere Attraktion für die imaginäre Welt. 

Gaston Baschelard erklärt ihre ausgezeichnete Faszinationskraft an dem Vorrang 
des nächtlichen Lebens des Geistes. Das nächtliche Gebiet des Geistes hat eine 
vorrangige Bedeutung gegenüber dem täglichen Leben, das von der Erkenntnis 
vertretenen wird. Von hier geht auch das heutige Interesse für die Mythen und für 
die Symbole hervor, ihre Wiederentdeckung. Eliade sieht eine Erklärung dieses 
Interesses an dem Bedürfnis an Spiritualität des Menschen in einer modernen 

Gesellschaft, in der der Rückschritt der Spiritualität offensichtlich ist. Das 
Wiederfinden der mythischen Dimension in seiner Tiefe ist wichtig für den 
modernen Menschen, und die Literatur ist eine von der Erfahrungen, die uns 
erlaubt, den Kontakt mit der Mythoszeit und mit den Symbolen, die sich noch in 
unseren Tiefe befinden, wiederaufzunehmen. Die literarische Schöpfung kann als 
ein Erkenntnisinstrument betrachtet werden, weil sie die Bedeutung der imaginären 

Welten und die tiefen Dimensionen des menschlichen Befindens enthüllt. Milan 
Kundera schätzte, dass der Roman die Möglichkeit bot, das von der Wissenschaft 
vergessene Wesen zu erforschen. Die Literatur erweist sich ein privilegierter  
Raum des Mythos, ein mitogenetischer Raum zu sein. Eliade hält, dass sie die 
Mythen, Symbole und Urbilder hortet, obwohl sie gleichzeitig den Raum der 
Demythisation und Wiedermythologisierung vertritt. Aber für den rumänischen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Forscher ist die Literatur in ihrer Eigenschaft als orientierte Mitteilung des Mythos 
wichtig.  

Jeder Mythos reflektiert eine Erfahrung des Heiliges, weil das Heilige eine 
Verbindung mit der übernatürlichen Welt herstellt. Mircea Eliade und Paul Ricœur 
sagten, dass „der Mensch ohne das Heilige nicht existieren kann”. Nach der 
Analyse der Frage des Heiliges in der religiösen Menschheitsgeschichte schliesst 

sich der Religionshistoriker Julien Ries diesen an und stellt fest, dass „alles, seit 
tausenden Jahren, im Glauben, in der Rede und im Verhalten des homo religiosus  
so passiert, als ob man in einer desakralisierten Welt nicht leben könnte”.

1
  Der 

Mensch befindet sich in einer mit religiösen Werten geladenen Welt, er lebt in 
einer Welt von „Zeichen”, denen Bedeutung nicht nur intellektuell, sondern auch 
viel weitreichender, existentieller und metaphysischer ist. Das Studium und das 

Verstehen der Mythen und traditionellen Symbolen sind fähig, grundsätzliche 
existentielle Bedeutungen zu enthüllen, und dementsprechend, eine innere 
Umwandlung des Lesers herauszufordern. 

Fest verbunden mit dem Verstehen des Mythos, aber auch mit seiner Beziehung 
zur Literatur ist das Verstehen des mythischen Denkens/ des mythischen 
Bewußtseins. Georges Gusdorf unterscheidet im Werk Mythos und Metaphysik drei 

aufeinanderfolgende Etappen: das mythische Bewußtsein, das intelektuelle 
Bewußtsein und das existentielle Bewußtsein. Grundsätzlich für das Verstehen des 
mythischen Bewußtseins ist das Verstehen des Mythos als ontologische Struktur, 
die eine gegebene Wirklichkeit fortsetzt. Deswegen spielt die Annahme die 
Hauptrolle. Das mythische Denken operierte nicht die Unterscheidung zwischen 
„einem realen Ziel” und einer mythischen Überwirklichkeit. Für den Menschen des 

mythischen Alters ist der Mythos die Wahrheit selbe, es ist die erste 
Erkenntnisform, die der Mensch über sich selbst und über die umgebende Welt 
bekommt: „In der  archaischen Mentalität manifestiert sich die Wirklichkeit als 
Kraft, Wirksamkeit und Dauer. So ist das Heilige die Wirklichkeit par excellence, 
da nur das Heilige absolut ist, wirksam handelt, Dinge schöpft und sie dauern 
macht. Die unzählbare Gesten von Weihe Ŕ der Räume, der Dingen, der Menschen, 

u.s.w.- verraten die Wirklichkeitsobsession, den Durst nach dem Sein”
2
. Dieses 

mythische Bewußtsein bot dem Menschen die Möglichkeit, seinen Platz im 
Universum zu finden: „der Mythos befindet sich nicht außer der Wirklichkeit, er 
stellt sich als eine Form der Installation in der Wirklichkeit vor”

3
. Ursprünglich 

waren der Mythos und das Logos komplementär, aber allmählich erschien ein Riss 

                                                 
1 Julien Ries, Das Heilige in der religiösen Geschichte des Menschenkinds ( im Original auf 

Rumänisch: Sacrul în istoria religioasă a omenirii), Übersetzung aus dem Italienischen von  Roxana 

Utale, Iaşi, Polirom Verlag, 2000, S. 231. 
2 Mircea Eliade, Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Träume und Mysterien (im 

Original auf Rumänisch Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere) Übersetzung von  

Maria Ivănescu und Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1991, S. 19. 
3 Georges Gusdorf, Mythos und Metaphysik (im Original auf Rumänisch: Mit şi metafizică), 

Übersetzung von Lizuca Popescu-Ciobanu und Adina Tihu, Timişoara, Amarcord Verlag, 1996, S. 

31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dazwischen und folgte die Herrschaft der Vernunft, eine Periode, in der das 
wissenschaftliche Logos und der Mythos unvereinbar werden. Dem mythischen 
Denken gegenüber, das eine verkörperte Denken ist, erweist sich das vernünftige 
Denken dereistisch zu sein. Aber auch in dieser Etappe des „intelektuellen 
Bewußtseins”, das „ den Sieg der Vernunft” einschliesst, stellt man  sogar in dieser 
sekularisierten Welt eine „Tarnung” des Heiliges im Profane fest, wie sie Mircea 

Eliade nennt. Mit anderen Worten konnte der Mythos von der Vernunft nicht völlig 
entfernt werden, er überlebt in verschiedenen heimlichen Formen und es gelingt 
ihm, mit noch einer großen Kraft „wiederzukehren”. Und die dritte Etappe, die 
dem Jahrhundert des Pozitivismus folgt, die des „existentiellen Bewußtseins” 
genannt wird, charakterisiert sich durch eine „Wiederkehrung des unterdrückten 
mythischen Bewußtseins”

4
. Der moderne Mensch ist der Erbe einer langen 

Tradition, die zerfallen hat, um zu kennen, und jetzt sie sich in der Hypostase 
befindet, wo sie zu reintegrieren versucht. Nietzsche, ein bedeutender Mythos-
Freund, auch als Demythisierer bekannt, von Gilbert Durand als einen großen und 
originalen Wiedermythologisierer betrachtet, hat auch den Wert des Mythos 
intuitiv erkennt, und hat es die „Quintessenz des Universums”

5
 genannt. Des 

großen deutschen Denkers zufolge verleihe der Mythos Einheit einer Kultur, 

bewahre ihre Identität, gebe ihr Kohärenz und Vitalität. Die esentielle Elemente 
bewahrend, hilft er dem Meschen, sich besser zu verstehen und auch die Welt, in 
der er lebt, zu verstehen: „Ohne den Mythos verliert jede Kultur ihre gesunde und 
schöpferische Vitalität. Nur ein von Mythen umgebener Horizont gestaltet die 
Einheit einer Kulturströmung”

6
. 

Der Mythos erweist sich eine komplexe spiritualische Wirklichkeit zu sein, das 

man in eine einzige Definition schwierig fassen kann, mit einer umständlichen 
Route, das unterschiedliche Veränderungen, Überleben erleidet, das die 
Multiplikation und die ständige Erneuerung der Perspektiven, von denen man es 
rezipieren konnte, voraussetzt. Wir überwinden die reduktionistische 
Verstehensperspektive des Mythos als Erdachte, Lüge, aber auch der 
psychoanalytischen Schule (Freud, Jung), der zufolge die Mythen symbolische 

Ausdrücke unserer unbewußten Wirklichkeiten seien, eine Art von kollektiven 
Träumen der Völker. Nicht nur die soziologischen, aber auch die 
phänomenologischen Theorien erweisen sich unzureichend zu sein. Wir versuchen 
uns am Verstehen der Mythen auf dem von Mircea Eliade beschriebenen Weg 
festzumachen, der die Beiträge der oben genannten Theorien zu benutzen versucht, 
die er zusammenfügt, interpretiert und in eine generelle Perspektive ordnet. Die 

schöpferische Hermeneutik, die er vorschlägt, enthüllt Bedeutungen, schöpft neue 

                                                 
4Ibidem, S. 74. 
5 Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, Übersetzung von Ion Dobrogeanu-Gherea und Ion Herdan, 

im Band Von Apollo zu Faust. Gespräch zwischen Generationen, (im Original auf Rumänisch: 

Naşterea tragediei , im Band  De la Apollo la Faust. Dialog între generaţii ), Meridiane Verlag, 
Bucureşti, 1978, S. 287. 

6 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Werten und verbindet den Menschen mit der geistlichen Welt, bietet neue 
Perspektiven, die fähig sind, das  westliche Denken neu zu bewerten: „ Die 
Hermeneutik ist Teil von den lebendigen Quellen einer Kultur, weil, letzlich, jede 
Kultur aus einer Reihe von Interpretationen und Neubewertungen ihren Mythen 
konstituiert wird”

7
. 

Wir stellen die Position des bekannten Anthropologe Gilbert Durand neben der 

schöpferischen Hermeneutik des rumänischen Religionshistorikers. Sein Beitrag im 
Bereich der Mytheninterpretation ist eine von den kräftigsten. Er hat versucht einen 
Einigungsweg der epistemologischen Felder zu finden (ein sehr fragmentierter 
Studiumsfeld, der in der zweiten Hälfte des XX. Jahrhunderts atomisiert wurde, 
durch die übermäßige Ausbreitung der Wissenschaften, die als Forschungsobjekt 
den Mythos hatten), und er hat eine Methodenlehre geschöpft. Die Mythocritik und 

Mythoanalyse
8
, die zwei von G. Durand vorgeschlagenen Wegen für die Forschung 

des Mythos, sind zwei komplementäre Hermeneutiken. Die Mythocritik verfolgt 
die Form und die Aspekten, die die Mythen in verschiedenen literarischen Epochen 
und bei verschiedenen Schrifstellern nehmen. Sie ist eine partikuläre Form der 
Hermeneutik des Mythos. Diese muss von einer Mythanalyse gedoppelt werden, 
die versucht, einen Schritt weiter zu machen, die Artikulationen des Mythos zu 

verfolgen, und die Kontextualisierung-, Dekontextualisierung- und 
Wiederkontextualisierungoperationen impliziert.  

Für die Feststellung einer Arbeitsdefinition fangen wir  mit der von Mircea 
Eliade an, der durch zahlreichen Studien: Der Mythos der ewigen Wiederkehr, 
Ewige Bilder und Sinnbilder, Mythen, Träume und Mysterien, wirklich das 
Studium des Mythos erneuert hat. Ihm zufolge ist der Mythos eine heilige 

Geschichte, eine Erzählung mit übermenschlichen Gestalten, die das Sein von 
„etwas” zu erklären versucht, ein Ereignis, der in einer mythischen Zeit 
platzgenommen hat. Also zeichnet der Mythos immer die Bedingungen neu auf, 
unter denen ein bestimmter Zustand ins Leben getreten ist. Wichtig ist aber sein 
exemplarischer Wert, der Mythos vertritt ein transhistorisches Muster. Die 
wichtige Funktion des Mythos ist, in den traditionellen Gesellschaften, wo der 

Mythos noch lebendig ist, dass er die Benehmensmuster feststellt. Er steht an der 
Basis des menschlichen Verhaltens, an der Basis des kulturellen, religiösen, 
sozialen Lebens und er verleiht dem Dasein seinen eigenen Sinn. Diese Nachricht 
orientiert die Aktivität des homo religiosus, das Nachahmen der göttlichen Muster.  
Zusammenfassend kann man sagen, dass der Mythos eine wahre heilige, 
exemplarische und normative Geschichte ist, die eine besondere Bedeutung hat und 

die sich wiederholen lässt, und so eine Tradition instituiert.  Durch die 

                                                 
7 Mircea Eliade, Die Sehnsucht nach dem Ursprung:Geschichte und Bedeutung in der Religion 

(im Original auf Rumänisch Nostalgia originilor: istorie şi semnificaţie în religie), Übersetzung von 

Cezar Baltag, Bucureşti, Humanitas Verlag, 1994, S. 101 
8 Gilbert Durand, Mythischen Figuren und Antlitze des Werkes. Von der Mythocritik  zur 

Mythoanalyze (im Original auf Rumänisch:  Figuri mitice şi chipuri ale operei. De la mitocritică la 

mitanaliză), Übersetzung von Irina Bădescu, Bucureşti, Nemira Verlag, 1998, S. 13-14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ununterbrochene Ritualisierung der göttlichen exemplarischen Gesten, hat der 
Mensch die Aufgabe, die Welt im Rahmen des Heiliges zu bewahren.  In dieser 
Erfahrung des Heiliges wird der Mensch zum Zeitgenossen des ursprünglichen 
Ereignisses wieder. Der Mythos hat eine Errichtungsfunktion, da er eine Beziehung 
zwischen der aktuellen und der ursprünglichen Zeit anknüpft und zeigt, wie das 
aktuelle Verhalten das ursprüngliche Ereignis wieder aktualisieren soll.   

Wichtig für unsere Forschungsrichtung ist der kerygmatiche Wert des Mythos, 
die auch Gilbert Durand betont. Der bekannte Anthropologe nennt die 
kerygmatische Eigenschaft des Mythos sowohl für das Überleben, als auch für das 
regelmäßige nochmalige Überdenken verantwortlich: „was den Erkenntnisdurst des 
Menschenkinds durch die eindimensionale Erzählung „ergründet”, ist „das 
Unergründete” des Sinnes, das von einem Ereignis eine symbolische Richtung (das 

Kerygma) macht.   Wir wohnen  einer strahlenden Rehabilitierung des Mythos 
gegen die impertinenten Usurpationen der Geschichte bei”

9
. Auf die 

kerygmatischen Valenzen stützen sich die Verführungskraft des Mythos, seine 
Vitalität, die Resurektionsfähigkeit: literarisch, philosophisch, religiös, u.s.w.  

Bevor wir zu der Analyse des Mythos der biblischen Brüder und zu seiner 
Verwertung im Literaturkreis fortsetzen, müssen wir ein Paar generellen 

Gesichtspunkten über die Arten von Beziehungen vorstellen, die man zwischen 
dem Mythos und der Literatur anknüpfen kann. In seinem Versuch, die Literatur zu 
definieren, kommt Mircea Eliade zum Schluss, dass sie die „Tochter” der 
Mythologie ist, und dass das Interesse für die Erzählung zur Lebensart des 
Menschen in der Welt  gehört: „Man weisst, dass die  mündliche oder geschriebene 
Literatur die Tochter der Mythologie ist und etwas von ihren Funktionen geerbt 

hat: Eregnise zu erzählen, etwas wichtiges, das  in der Welt geschehen ist, zu 
erzählen. Aber warum ist es so wichtig zu wissen, was es geschieht, was der 
Marquise, die den Fünfuhrtee trinkt, geschieht? Ich meine, dass jede Erzählung, 
auch die einer sehr gewöhnlichen Tatsache, die großen Geschichten verlängert, die 
von diejenigen Mythen berichtet werden, die erklären, wie diese Welt ins Leben 
getreten ist und wie unser Zustand so geworden ist, wie wir ihn heute kennen. Ich 

meine, dass unser Interesse für die Erzählung zu unserem Lebensart in der Welt 
gehört. Sie antwortet unserer Notwendigkeit zu hören, was es geschieht ist, was die 
Menschen getan haben und was sie machen können: die Risikos, die Abenteuer, 
alle ihre möglichen Proben. Wir sind nicht wie Steine, unbewegt, oder wie Blumen 
oder Insekte, deren Leben früher beschrieben wurde: wir sind von Ereignissen 
gebildenten Menschen. Und der Mensch wird niemals darauf verzichten, 

Erzählungen zu hören“
10

.  

                                                 
9 Gilbert Durand, Einführung in die Mythodologie. Mythen und Gesellschaften ( im Original auf 

Rumänisch: Introducere în mitodologie. Mituri şi societăţi), Übersetzung von Corin Braga, Cluj-

Napoca, Dacia Verlag, 2004, S. 30.  
10 Mircea Eliade, Die Prüfung des Labyrinths, (im Original auf Rumänisch: Încercarea 

labirintului), Übersetzung von Doina Cornea, Cluj-Napoca,  Dacia Verlag, 1990, S. 141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Der Mythos wurde oft  als „die Herkunft” der Literatur, „ die Matrix der 
Literatur” angeschaut, aber man muss präzisieren, dass die Texten, die den Inhalt 
der Mythen feststellten, im Literaturkreis eine andere Funktion erhielten. 
Überwiegend war die ästhetische Funktion, und die moralische war ihr 
untergeordnet. Die Texten der Mythen waren wirklich eine hauptsächliche Ader für 
die Herkunft der Literatur, wohl wissend, dass es keine Literaturgeschichte keines 

Volkes ohne eine mythologische Koordinate gibt. Es gibt zwischen dem Mythos 
und der Literatur eine generative und gründende Konstante. Aber neben dieser 
Konstante, die hauptsächliche ist der Kreativität, die als oppositär betrachtet wird, 
die aber gleichzeitig komplementär der ersten ist, weil, wie zahlreiche Schriftsteller 
sie dargestellt haben, die freie literarische Entwicklung zu einer Zeit in den 
mythischen Pfad wiedereintreten kann. Der Mythos ist nicht nur die Quelle der 

Literatur, er kann auch ihr Ergebnis sein und dann sprechen wir von literarischen 
Mythen. 

Wie Mircea Eliade anzeigte, ist der Mythos in den Literaturkreis eingetreten, er 
hat seine Funktion geändert, er wird zum Erdachten und verliert die Eigenschaft 
von moralischer Instanz, er desakralisiert sich. Oder wie R. Caillos betonte, hört 
die Gemeinde auf, daran zu glauben: „wenn der Mythos seine moralische 

Zwangskraft verliert, dann wird er zur Literatur und zum estetischen 
Satisfaktionsobjekt.”

11
 

In seinem Werk Essentiale Mythen
12

 zählt Victor Kernbach die Literatur unter 
den drei Formen von „Ansteckung” des archaischen Mythos auf, neben dem 
Synkretismus und dem theologischen Eklektizismus. Der ethno-religiöse Mythos, 
wie Daniel-Henri Pageaux

13
 ihn nennt, befindet sich in einem doppelten Verhältnis 

zu den künstlerischen Mythen, im Allgemeinen, und zum literarischen Mythos, 
insbesondere. Einerseits markieren die letzten das Ende des lebendigen Mythos, 
aber gleichzeitig haben sie auch die Rolle des Retters für den primitiven Mythos, 
den sie einverleiben, wegen dieses kerygmatischen Wertes des Mythos, die wir 
schon diskutiert haben. Selbst wenn er ein Übergang von dem Heiligen zum 
Profanen darstellt, bewahrt man eine tiefe Beziehung zwischen den beiden, ein 

Kontinuität des Hintergrundes verwirklichend. Die Mythen waren immer eine 
Atraktion für den literarischen Verfasser. Entweder versucht der Schrifsteller die 
Integration des Mythen in ein symbolisch-metaphorisches Modul, neue 
Bedeutungen im literarischen Werk entwickelnd, oder öffnet er den Mythos  zu 

                                                 
11 Roger Caillois, Der Mensch und das Heilige (im Original auf Rumänisch: Omul si Sacrul),  

Übersetzung von Dan Petrescu, Bucureşti, Nemira Verlag, 1997, S. 124. 
12 Victor Kernbach, Essentiale Myhen: Anthologie von mythologischen Texten, mit einer 

Einführung in die generelle Mythologie, kritische Bemerkungen und geschichtliche Noten ( im 

Original auf Rumänisch: Miturile esenţiale: Antologie de texte mitologice cu o introducere în 

mitologia generala, comentarii critice si note istorice), Bucureşti, Univers Enciclopedic, 1996. 
13 Daniel-Henri Pageaux, Generelle Literatur und Komparastik (im Original auf Rumänisch: 

Literatură generală şi comparată), Übersetzung von Lidia Bodea, Vorwort von Paul Cornea, Iaşi, 

Polirom, 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

vielfältigen Interpretationen, zu einer Mehrzahl von Sinnen. Das ist das 
oberflächige Niveau der Beziehung zwischen dem Mythos und der Literatur.  

Wir bewegen uns aus dem generellen Plan des Mythos, des lebendigen Mythos, 
der einen Wahrheitswert hat, aus dem Plan der Gewöhnlichen über die Mythos-
Literatur Beziehung, und wir können uns mit der biblischen Episode der 
konkurrierenden Brüder beschäftigen, mit dem Moment der Errichtung der 

Todeserscheinung in der Welt. Der Tod ist die Folge der adamische Schuld, aber 
sie erscheint zum ersten Mal in der Welt im Moment des Brudermord Kains.   

Man stellt die Frage, ob man in diesem Fall von einem „Mythos” sprechen 
kann, (wie im Fall der ganzen christlichen Religion). Um dieses Dilemma zu 
beleuchten, werde ich ebenfalls Eliades Erklärung benutzen, die  zwischen dem 
Mythos als Wirklichkeit und dem, der einfach zum Erdachten reduziert wurde, 

einen kategorischen Unterschied macht: „Wirklichkeit für die Mitglieder der 
traditionellen Gesellschaften, wo die Mythen noch lebendig sind, wo sie die 
Verhalten und alle menschlichen Tätigkeiten begründen, und Erdachte für die 
anderen. Auch für die Christlichen gibt es eine „heilige Geschichte”, also eine 
wahre Geschichte, die an demselben ontologischen Regime, wie die Mythen in den 
traditionellen Gesellschaften, teilnimmt.”

14
 Der Mythos ist eine Glaubensfrage: 

man glaubt oder nicht daran, und derjenige, der im Mythos lebt, ist nicht dessen 
bewusst.  

Gleichzeitig hält Eliade für einen Irrtum, dass Bultmann in den geistlichen 
Horizont des primitiven Christentums eine Verlängerung des vom Mythos 
beherrschten Horizonts der archaischen Gesellschaften gesehen hat. Eliade zufolge, 
hat Bultmann sich geirrt, als er die Demythisierungsfrage in den Doktrinenplan 

hingestellt hat, wenn sie eigentlich in den Verhaltensplan eine Stellung einnimmt.
15

 
Der mythische Aspekt gibt es nicht auf dem Niveau der Doktrinen, aber man findet 
ihn im Verhaltensplan des Christen, als homo religiosus. Jedwelches mythische 
Verhalten wird von der Nachahmung eines Archetypus, von der Wiederholung 
eines exemplarischen Szenariums und von der Unterbrechung der profanen Zeit 
geprägt. Diese drei Elementen befinden sich im christlichen Verhalten auch. Für 

Eliade  besteht die Spezifizität des Christentums im christlichen Glauben, der man 
als sui-generis Erfahrung erlebt und in der Verwertung der Geschichte als direkte 
und irreversible Manifestation von Gott in der Welt.  Für den Christen ist Jesus 
Christus keine mythische Person, sondern eine geschichtliche Gestalt. Ebenso sind  
Kain und Abel echte Personen für den Christen, und ihre Geschichte hat einen 
Wahrheitswert. Gleichzeitig stellt sie ein Vorbild in einer Anfangszeit fest, sie ist 

eine exemplarische Geschichte, die das Leben des Christen modelliert und ihm 

                                                 
14 Cristian Bădiliţă şi Paul Barbăneagră, Das Treffen mit dem Heiligen (im Original auf 

Rumänisch: Întâlnirea cu sacrul), Botoşani,  AXA Verlag, 1996, S. 129. 
15 Mircea Eliade, Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Träume und Mysterien, 

(im Original auf Rumänisch Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere), Bucureşti, 

Editura Ştiinţifică, S. 24-48, 151-166. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Benehmensnormen bietet. Abel wird zum Archetypus, dem man folgen sollte, im 
Gegensatz zu seinem Bruder, und zur Vorgestaltung des Opfers von Christus.  

Von dem Gesichtspunkt einer Analyse, die auf die Beziehungen dieser 
biblischen Episode mit der Literatur abzielt, ist es also nicht ungeeignet den Begriff 
von Mythos zu benutzen. Wenn man sich auf Mircea Eliades Definition bezieht, 
die wir oben synthetisiert haben, stellt man fest, dass die Geschichte der 

konkurrierenden Brüder alle Elementen versammelt, um sie für einen gründenten 
Mythos zu halten. Die Episode stellt die Erscheinung des Todes in der Welt und 
gleichzeitig die Geburt der Städten, Künste und Technik fest. Es ist eine heilige 
Geschichte, die als Protagonisten die zwei Erstgeborene des ursprünglichen Paars 
und die Divinität hat. Es ist die Periode, als es noch eine direkte Beziehung 
zwischen dem Menschen und Gott gab, als Er Sich unvermittelt bekannt machte. 

Die Episode wird  in einer Anfangszeit, in illo tempore, nach der Episode der 
Kosmogonie platziert und bietet eine Erklärung dem Menschenzustand nach 
Adams Fall, der sich immer verschlechtert, der sich noch mehr nach Kains 
Verbrechen entstellt. Zu den Folgen der Sünde gehören auch die harte Bebauung 
des Ackers und sein Widerstand, seine Früchte zu bieten. Die Darstellung der 
Verschlechterung des adamischen Zustandes wird bis zu Noahs Zeit anhalten, als 

Gott sich entschiedet hat, als Folge des riesigen Bösen, der die Welt gefasst hatte, 
die Menschheit durch die Sintflut zu verlieren. Eigentlich will Gott den Bösen von 
der Erde zu vertigeln, die Welt vom Bösen zu „waschen”, und ihr einen neuen 
Anfang zu bieten. Dieser wird von der Reue vermittelt und führt zur Rettung, zu 
Christus, Der die Rettungsmöglichkeit der Welt durch sein eigenes Opfer bieten 
wird. Man kann auch den exemplarischen und normativen Charakter dieser 

heiligen Geschichte bemerken, da die zwei Brüder archetypisch werden. Ein 
Mythos erklärt, wie etwas ins Leben getreten ist, oder er stellt die Bedingungen 
fest, darunter ein bestimmtes Zustand ins Leben getreten ist. Die Geschichte der 
konkurrierenden Brüder markiert die Erscheinung des Todes in der Welt und 
bestimmte Lebenszustände des Menschen, Folge seines Falls, aber ermittelt auch 
das Geburtsmoment der Urbanistik, durch die Errichtung der ersten Burg von dem 

Flüchtling Kain. Aus dieser Perspektive wird die Urbanistik als eine Entfernung 
von Gott betrachtet, weil das Anthropozentrismus das Theozentrismus ersetzen 
wird. Die Burg der Menschen wird im Gegensatz zu „Gottes Burg”

16
 gesehen 

werden. 
Weil das Alte Testament zu einer Tradition gehört, zur christlichen, meine ich, 

obwohl es weitgehend auch zum Islamismus gehört, hat es Aufklärungen und 

Interpretationen der kirchlichen Schriftsteller und der Kirchenväter gekannt, 
natürlich mit vielen Korrelationen zum Neuen Testament. Für ein besseres 
Verstehen der Semantisierungen und Wiedersemantisierungen, die dieser Mythos 
im Literaturkreis erlitten hat, meinten wir, dass eine Synthetisierung der 
theologischen Perspektive über diese Episode sehr nötig wäre.  Man  hat oft im 

                                                 
16 Augustin, De civitate Dei, rumänische Version Despre cetatea lui Dumnezeu, Bucureşti, 

Editura Ştiinţifică, 1998. Band 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Raum der literarischen Analysen den „elliptischen Charakter”
17

 dieses biblischen 
Absatzes besprochen, der eine bestimmte Bresche, die von den literarischen 
Verfassern sehr verwertet wurde, erschafft hat.  

Die theologische Erklärung der biblischen Episode ist so erleuchtend wie 
möglich, wie sie bei Heiligen Vasile der Große erscheint, der schriftlich die ganze 
patristische Tradition bis dahin festgestellt hat. Der Verfasser der Episteln erkennt 

die Existenz mehrerer Bedeutungsniveaus in der Erläuterung dieses biblischen 
Absatzes an. „Einfach ausgelegt, beim ersten Lesen” identifiziert der Verfasser 
einen ersten Sinn, den literarischen Sinn (der Theorie der vier Sinnen nach), laut 
dessen der Episode uns zeigt, dass der Mörder Kain siebenmal für die begangene 
Sünde gestraft werden sollte, „damit er, als Folge der Strafen, besser wird und 
damit anderen von seinem Beispiel lernen”

18
. Und derjenige, der Kain ermorden 

wird, wird eine siebenfache Strafe bekommen, weil er wagte, den von dem 
göttlichen Gericht gefassten Beschluß  zu annullieren. Gleichzeitig gibt der  
Verfasser der Epistel an, dass der biblischen Absatz auch „in einer besonderen 
Weise” verstanden werden kann.  

Die Sünde Kains reduziert sich nicht nur auf einen einzigen, den des 
Brudermords. Die Kirchenväter analysieren die Bibelepisode und meinen, dass der 

erste Mörder des Menschenkindes schuld an sieben Sünden ist: der Neid (auf 
seinen Bruder, weil das Opfer von diesem Bruder bekommen wurde, und sein 
eigenes wurde nicht bekommen; die Haltung Kains zeigt uns, dass es ihm einfacher 
ist, seinen Unfriede auf einen anderen zu richten, als seine eigene Tiefen zu 
analysieren und zu sehen, welche seine Schuld war und warum sein Opfer 
abgelehnt wurde. Sein Verhalten ist ein Beweis für Unehrlichkeit, 

Verantwortungsmangel und Flucht vor sich selbst.  Diese Sünde, diese Entfernung 
von Gott zieht eine größere Sünde mit sich an, den Neid, und dieser wird noch 
größere Sünden anziehen.); Die List (wenn man auf den Weg des Bösen tritt, 
benutzt man die Ungerechten, wie den Betrug und die List. Kain hatte schon den 
Mordgedanke oder den Wunsch am mindesten, seinem Bruder wehzutun, sich an 
ihm für seine Unfähigkeit zu rächen.  Jetzt suchte er nur einen Weg, seine Gedanke 

zu Sachen zu machen und das konnte er nicht mit Ehrlichkeit tun. Wenn er sein 
Herz vor seinem Bruder geöffnet hätte, konnte dieser seinen Fehler zeigen, ihn zu 
verbessern versuchen. Aber genau diese wollte Kain gar nicht, die Verbesserung. 
Er benötigt keine Reue, keine Beichte. Wenn er sie benötigt hätte, hätte er seinen 
Bedauern vor Gott von Anfang an gebeicht, dass sein Opfer nicht geeignet war, um 
bekommen zu werden.); der Mord (Kain hat eine große Sünde getan, weil er das 

Leben eines Mitbruders genommen hat); der Brudermord (die Sünde ist noch 
größer, weil sie auf seinen Bruder gerichtet war, auf seinen eigenen Blut und 

                                                 
17 Véronique Léonqrd-Roques, Caïn, figure de la modernité (Conrad, Unamuno, Hesse, 

Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003, S. 10. 
18 Vasile cel Mare, Epistel (im Original auf Rumänisch: Epistole), Übersetzung aus dem 

Griechischen, Einführung und Noten vom Priesten Teodor Bodogae, Editura Basilica a Patriarhiei 

Române, Bucureşti, 2010, S. 419. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Fleisch, dem gegenüber er nur Liebe und keinen Haß hegen sollte. Wenn er ihn 
geliebt hätte, hätte er nicht können, ihn zu morden, aber die Sünde des Neides hat 
seine Liebe niedergedrückt.); der erste Mörder-Mensch (seine Geste ist umso 
schwerer, da er es für das erste Mal gemacht hat und für die anderen zu einem 
schlechten Beispiel geworden ist. Diese Tatsache hebt die Verantwortung für seine 
unbedachte Geste hervor, die unvorstellbaren Folgen haben wird); die Trauer der 

Eltern (die Sünde richtet sich nicht nur auf den Bruder, sondern auch auf die 
Eltern. Nicht einmal die Liebe für die Eltern ist Kain noch fähig, zu fühlen, denn, 
wenn er sie gefühlt  und  ein Moment daran gedacht hätte, wie vielen Schmerz er 
ihnen bringen wird, hätte er es nicht mehr getan.) und Gott Anlügen (sein Verhalten 
ist Unehrlichkeit gemischt mit Haß und Aufstand gegen Gott. Kain spricht sich 
selbst los, vor dem eigenen Bewußtsein und er schreibt der Divinität die Schuld für 

seine Fehler zu, wie Adam nach dem Fall, als er sich vor Gott rechtfertigt: „Das 
Weib, das du mir zugesellt hast, gab mir von dem Baum, und ich aß” (Die 
Schöpfung 3, 12) Sein unreines Auge kann nicht die Wahrheit sehen. Er 
rechtfertigt sich durch die göttliche Bevorzugung für das Opfer seines Bruders. Er 
kann sich nicht mehr offen vor Gott vorstellen. Der Weg der Sünde kann nur der 
Weg der Lüge sein). 

Die Frage Gottes: „Wo ist dein Bruder Abel?“ wurde ihm gestellt, nicht weil 
Gott diesen Platz kennen wollte. Sie war nur eine Manifestationsform der 
göttlichen Vorsehung, die versuchte den Bösen zur Besserung Kains umzudrehen. 
Gott gab ihm die Möglichkeit, die gebangene Sünde zur Kenntnis zu nehmen und 
das Bedauern auszudrücken. Wenn Kain es leugnet, zeigt Gott ihm, dass die 
Wahrheit nicht verborgen werden kann: „Die Stimme des Blutes deines Bruders 

schreit zu mir von der Erde” (Die Schöpfung 4, 24). Der Heilige Vasile detailliert 
die Wichtichkeit der göttlichen Vorsehung in jenem Moment: „Wenn es ihm nicht 
geschehen wäre, von Gott gesucht zu werden, hätte Kain einen Vorwand gehabt, zu 
sagen, dass er verlassen worden wäre und ihm keinen Anlass für Reue gelassen 
worden wäre. Aber verbergt Kain nicht nur seine Wunde, sondern fügt er noch eine 
hinzu, wenn er lügt und sagt « soll ich meines Bruders Hüter sein?» (Die 

Schöpfung 4, 9)”
19

. Diese Worten sind wirklich kühn, eine Kühnheit aus dem 
Ungehorsam, wie die luziferische. Nicht zufällig wird Kain als „das Instrument” 
oder „der Sohn” des Satans betrachtet.  

Kain dachte, dass jeder Erstgekommene ihn einfach fangen wird, weil er nicht 
mehr die Sicherheit der Erde hatte Ŕ diese Erde, die seinetwegen verfluchtet wurde 
(er fühlt, dass seine Beziehung mit der Natur gebrochen wurde, er ist Adam nicht 

mehr ähnlich und er kann der Natur nicht mehr befehlen; jetzt ist ihm die Natur 
widerständig. Die Sünde hat alle drei Verhältnistypen des Menschen zerstört Ŕ zu 
Gott, zu den Mitbrüdern und zur Natur) Ŕ und weil er keine Hilfe mehr von Gott 
bekommt, da Er ärgerlich auf ihn über sein Verbrechen war.  Kain war davon 
überzeugt, dass er auf keine Hilfe mehr warten soll und dass es ermordet wird. 

                                                 
19 Ibidem, S. 421. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Aber die Heilige Schrift bekämpft Kains Fehler: „der Tod ist ein Gewinn für 
diejenigen, die bestrafen werden, weil er ihnen die Rettung von Qualen bringt”.

20
 

Deshalb wird Kain kennzeichnet werden, um nicht ermordert zu werden. 
Die Bibelgeschichte setzt fort mit den Strafen, die Kain bekommt. Die 

Schmerzen, die er als Strafe bekommt, sind auch sieben: der Fluch der Erde 

„Verflucht seist du auf der Erde/ Verflucht sei die Erde wegen dir” (die Schöpfung 

4,11); die harte Bebauung des Ackers (er ist gezwungen die Erde zu arbeiten, ohne 
Ruhe; „ein Nagel hält ihm immer an das Land angenagelt, das er gehasst hat, und 
das seinetwegen verfluchten wurde, weil es sich mit dem Blut seines Bruders  
geschmutzt hat.  «Du wirst den Acker bebauen», grausame Strafe, das Leben mit 
denen zu verbringen, die man hasst”

21
; die Sterilität der Arbeiten (er wird im 

Geheimen fühlen, die Notwendigkeit zur Arbeit zu gehen. « Wenn du den Acker 

bebauen wirst, soll er dir hinfort seinen Ertrag nicht geben» (die Schöpfung 4, 12) 
Die Muhe des Menschen ist unendlich und oft unfruchtbar.); das Stöhnen (natürlich 
muss man es hier in einem moralischen Sinn betrachten); das Zittern («Unstet und 
flüchtig sollst du sein auf Erden /Stöhnend und zitternd wirst du auf Erden sein» 
(die Schöpfung 4, 12) Ŕ die Glieder werden keine Stütze mehr haben, die aus der 
Kraft kommt, weil Kain die Kraft seines Körpers schlimm benutzt hat); die 

Vertreibung ( Kain entdeckt allein diese Strafe - die Trennung von Gott. Wenn Du 
mich heute vom Ackerland verjagst“ Ŕ also wenn er aus dem aktualen Zustand 
ausgenommen worden wird - „ich muß mich vor Deinem Angesicht verbergen” 
(die Schöpfung 4,12). Die schwierigste Strafe für die Weisen ist die Trennung von 
Gott. Kain macht eine Vermutung, die aus den vorherigen verläuft: wenn ich 
vertrieben bin und wenn ich mich vor Deinem Gesicht verberge, werde ich 

ermordet werden. Aber es wird nicht so sein, weil er noch eine Strafe bekommt); 
Die Kennzeichnung (Die Unmöglichkeit sich zu verbergen und die Möglichkeit 
einfach von allen erkannt  zu werden, durch ein deutliches Zeichen, dass er der 
Täter von diesen Verbrechen ist. Die Scham ist die strengste der Strafen). 

Die Bibelepisode schließt sich mit dem Herumirren Kains östlich von Eden,  im 
Land Nod, wo er die erste Burg eingerrichtet hat und die er nach dem Namen 

seines Sohnes, Henoch, genannt hat. Zum Schluss sind die Nachfolger Kains - 
Anreger der Künste und der Technik - vorgestellt. 

Wenn die heilige Geschichte der biblischen Brüder aus dem Christentumskreis 
hinausgeht und in die Literatur dringt, wird sie zum Erdachten, entweder sie mehr 
oder wenig treu die biblischen Bedeutungen bewährt, oder oft neue Bedeuntungen 
entwickelt, die manchmal dem Bibelreferat widersprüchlich sind. Die Literatur 

verfolgt eigentlich nicht einem Duplikat des Mythos, nicht einmal diejenige, die 
ein deutiges moralistisches Absicht hat. Wichtig bleibt immer die ästhetische 
Funktion.  

Im Literaturkreis sprach man vom elliptischen Charakter des Bibelabsatzes, von 
der Ambiguität und davon, was das „Schweigen” des Textes vermittelt. Viele 

                                                 
20 Ibidem, S. 420. 
21 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Schriftsteller, die sich mit diesem Mythos beschäftigt haben, versuchten die so 
genannten „Lücken”, die das Bibelreferat gelassen hat, zu fühlen. Einer von den 
mythischen Lieblingskernen in diesem Sinn ist die göttliche Bevorzugung des 
Opfers vom Nesthäkchen, die viele als unberechtigt halten. Es ist eigentlich die 
Stellung derjenigen, die sich außem dem Mythos befinden und für die seine 
Interpretationstradition nicht mehr gilt. Man konnte sagen, dass sie diejenigen sind, 

denen der Mythos nicht mehr sagt, weil er die Wahrheitswert verloren hat. Wie 
Georges Gusdorf meinte, der Mensch, der den Mythos entdeckt, für den der 
Mythos ein Mythos ist, ist der Mensch, der mit dem Mythos gebrochen hat.  

Neben der Darstellung der Episode in der Genesis bieten die apokryphen 
Bücher  ein reiches Material der Literatur über das Thema der feinden Brüder: 
Henochs Buch, Adams und Evas Buch, u.a. Gemäß einigen von diesen sei Kain der 

Sohn Evas mit Satan, Idee, die man auch im Gnostizismus trifft. Sonst wird oft zur 
Interpretation dieses Mythos in der Literatur einen gnostischen Schlüssel benutzt. 
In den Apokryphen wird der Konflikt zwischen den Brüdern von der Wahl der 
Ehefrauen verursacht, die zwei Zwillingsschwester der ersten Söhne Adams, weil 
Kain die von Abel gewählten Ehefrau wollte. Der Konflikt wird die Neide ernähren 
und zum Schluß wird er zum Mord führen.  Laut anderen seien Kain und Abel 

Zwillingsbrüder. Jedenfalls haben die texten die Hülle und Fülle von Details, die 
sich auch in den literarischen Texten befinden. Zum Beispiel wird das Aussehen 
Kains zum Symbol des roten Meschen. Er unterscheidet sich durch die 
außergewöhnliche Statur, die physiche Kraft und das rote Haar.   

Weiter werde ich versuchen, die Hauptlinien der Wiedersemantisierung dieses 
Mythos im Literaturkreis zu markieren. Das Thema hat sogar seit der Antike das 

Interesse der Lektoren erweckt. Wir können  an das vaste Poem von Aureliu 
Prudentiu Clemente, Hamartigenia, als eine literarische Leistung erinnern, in dem 
der Verfasser die Herkunft der Sünde darstellt, mit einer Einführung über die 
Herkunft des Bösen, die man nicht in Gott sehen soll, sondern im Dämon. Die 
Arbeit ist eine Schrift gegen Marcion, den Initiator einer gnostischen Sekte. Der 
Verfasser vergleicht diesen mit Kain. Der Eintritt in die Literatur der zwei 

Bibelgestalten findet wirklich im Mittelalter platz, mit dem Austritt des religiösen 
Theaters aus dem kirchlichen Raum. Die Unterscheidung zwischen Kain, als 
Symbol des Bösen und Abel, als Symbol des Guten wahrt man in der 
mittelalterliche Periode auch. Das englische epische Poem Beowulf  und das 
mittelalterliche Mysterienspiel Jeu d‟Adam von Halle, Le Mystère de la Passion 
von Arnoul Gréban, betonen die Heiligkeit Abels im Gegensatz zur Monstrosität 

Kains, selbst wenn einige komischen, ironischen Akzente manchmal zu verspüren 
sind. 

Dante wird eine der Höllenkreisen Ŕ die Kaina Ŕ nach dem Namen des Mörders 
Kain in Inferno (Die Hölle) nennen, wo auch den Mond „Kains Dornenbund” 
genannt wird, weil Kain, laut der  damals wohl verbreiteten Legenden, in seinem 
Herumirren auf dem Mond angekommen ist, und dass die dunkeln Punkte im 

Mond den ersten Mörder vertreten, der ein Dornenbündel auf den Schultern trägt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Im 14. Gesang Ŕ Purgatorio (der Läuterungsberg)- kann man die Stimme des 
Mörders hören, die wie ein Donner den ganzen Kreis durchzieht und das erste 
Vorbild von gestraftem Neid gibt. 

Laut der neuen psycho-geschichtlichen Perspektiven, die die Dynamik der 
europeischen Kultur verfolgen, haben die Beziehungen zwischen den Elementen 
des beherrschenden Kultursystems und dem Material der Substratkultur (oder der 

Substratkulturen), die Prozesse der kulturalischen Verdrängung und der 
Wiederkehrung des verdrängten Materials, das renaissancistische Imaginäre, das 
sich vom riesigen, magischen und mytischen, verdrängten Material ernährt hat, 
aufgeblüht. Diese Tatsache konnte die christiliche Institution nur erschrecken. 
Sowohl die katholische als auch die protestantische Kirche haben, durch 
drastischen Maßnahmen, eine „riesige Zensur des Imaginäres”

 22
, wie sie Ioan 

Petru Culianu nennt, benutzt. Der 18. Jahrhundert, der barokische Jahrhundert, ist 
das Ergebnis dieser Unterdrückung des Mystizismus eines „dogma”-artigen 
Glaubens zugunsten. Im nächsten Jahrhundert, dem Lichtjahrhundert, wurde die 
Zensur des renaissancistischen Imaginäres, nach dem Untergang der religiösen 
Inbrust, von einem neuen Stellentypus, des aufgeklärten Rationalismus, 
weitergeführt. So, für zwei Jahrhunderte, wurde das magische Denken für das 

zweite Mal  im kollektiven Unbewusste niedergedrückt und verdrängt.  Das 
barockische Drama wird von der Kraft und Dramatik der Bibelepisode der 
konkurrierenden Brüder besonders angezogen werden: Les Tragiques von Agrippa 
d‟Aubigné, John Donne in Metempsychosis or The Progress of the Soule, John 
Milton in Paradise Lost. 

Die Romantik wird als eine Zeitspanne betrachtet, in der das magische 

untergedrückte Material an die Oberfläche wiederkommt. Und das wird 
gerechterweise „ ein Wiedergeburt der Renaissance” genannt. Am Ende des 18. 
Jahrhunderts wohnt Europa einer explosiblen Darlegung der unbewussten 
Grundregel bei, die sich zu revanchieren an den Jahrhunderten der theologischen 
oder laienhaftigen Vernunftsvorherrschaft scheint. In der Romantik gelingt es der 
magischen Weltanschauung sich komplett zu offenbaren, ohne noch beschuldigt 

oder satanisiert zu werden, wie es in der Renaissance geschehen.  Unter diesen 
Auspizien wird auch der biblische Mythos bis dann ungedachte und erlaubte 
Interpretationen bekommen. Der Empfang dieses Mythos wird eine wirkliche 
Wendung mit der Veröffentlichung des Cain Ŕ Mysteriums vom Lord Byron 
nehmen. Er brecht die klassischen Muster und löst einen echten Skandal aus, weil 
er für das erste mal einen unschuldigen Kain in die Szene einbringt. Der 

aufgelehnte Kain, den Byron vorschlägt, findet man auch bei Baudelaire, Nerval, 
Leconte de Lisle. In der Romantik wird der gute und gehorsame Abel niemals die 
Lieblingsgestalt der literarischen Verfasser sein, sondern sind die Absätze, die als 
Protagonist den rebellischen Kain haben, am produktivsten aus der literarischen 
Perspektive. Für die Rehabilitation dieser Gestalt werden sich Coleridge, Blake, 

                                                 
22 Ioan Petru Culianu, Eros und Magie in der Renaissance. 1484 (im Original auf Rumänisches: 

Eros şi magie în Renaştere. 1484), Iaşi, Polirom, 2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Hugo, Bloy umsetzen. Die Geschichte der feinden Brüder wird als ein gutes 
Ausgangsmaterial für die Darstellung der sozialen Verhältnisse (Balzac, Dickens, 
Hardy) und politischen Verhälnisse (Hugo, Rossetti, Wilde)  angeschaut werden. 
Die Modernität wird noch mehr die Perspektiven erweitern. Das 20. Jahrhundert 
wird sich durch Hesse, Unamuno, Conrad, Shaw, Steinbeck, Butor, Tournier, 
Emmanuel, Camus, Archer, Saramago als sehr produktiv erweisen.  Im Zeichen der 

identitären Krise findet man die folgenden epischen Lieblingskerne: das Vaterbild 
(die Transzendenz ist isoliert, das Gottesbild wird auf den Vater übertragen, 
meistens urteilsfähig, unklar, ohne Persönlichkeit, in Schmerzen, unfähig seine 
Rolle zu tragen); die zwei Brüder werden als Symbole des menschlichen Geistes 
angesehen, der zwischen dem Guten und dem Bösen gespaltet ist, ein Wiederstand, 
den man verflachern versucht. Eine Relativierung und gleichzeitig eine 

Kontamination nehmen platz: „die Abelisierung Kains, die Kainisierung Abels”
23

; 
die Sehnsucht nach der edenische Periode verursacht Qual, Trostlosigkeit, Angst, 
u.s.w.; Kain wird zum Symbol der Modernität entweder unter der Figur des 
Künstlers, des Schöpfers, oder unter der Erscheinungsform des Eingeweihten, und 
die Reise, Wanderschaft der Hauptgestalt werden zum Vorwand der Suche, der 
Bildung, u.s.w. 

Ohne Rücksicht auf die Art und Weise, in der der biblische Mythos interpretiert 
und wiederinterpretiert, konstruiert und dekonstruiert wurde, hat er seine 
Ständigkeit in der universalischen kollektiven Mentalität gewonnen. Er hat 
räumliche und zeitliche Zusammenhänge übertroffen und ist eine exemplärische 
Geschichte geworden. Diese unverkennbare Geschichte hat das Interesse der 
Schrisfsteller im Laufe der Jahrhunderte aufrecht weitererhalten und man kann es 

auch heute so lebendig wie je finden. Wie man in diesem kurzen Schema bemerken 
konnte, spielgelt die Literatur sowohl die mythischen Ständigkeiten, als auch die 
spezifischen Semantisierungen, Desemantisierungen und Wiederbedeuten dieses 
Mythos für jede Periode.  

  
Acknowledgements: This work was supported by the European Social Fund in Romania, 

under the responsibility of the Managing Authority for the Sectoral Operational Programme 

for Human Resources Development 2007-2013 [grant POSDRU/88/1.5/S/47646] 

 
Bibliographie 

Augustin, Aurelius, De civitate Dei, rumänische Version Despre cetatea lui Dumnezeu, 

Bucureşti, Editura Ştiinţifică, Band 1, 1998 

Bădilită, Cristian şi Barbăneagră, Paul, Das Treffen mit dem Heiligen (im Original auf 

Rumänisch: Întâlnirea cu sacrul), Botoşani,  AXA Verlag, 1996 

Caillois, Roger, Der Mensch und das Heilige (im Original auf Rumänisch: Omul si Sacrul),  

Übersetzung von Dan Petrescu, Bucureşti, Nemira Verlag, 1997 

                                                 
23 Véronique Léonqrd-Roques, Caïn, figure de la modernité (Conrad, Unamuno, Hesse, 

Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003, S. 129. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Culianu, Ioan Petru, Eros und Magie in der Renaissance. 1484 (im Original auf 

Rumänisches: Eros şi magie în Renaştere. 1484), Iaşi, Polirom, 2003 

Durand, Gilbert, Einführung in die Mythodologie. Mythen und Gesellschaften (im Original 

auf Rumänisch: Introducere în mitodologie. Mituri şi societăţi), Übersetzung von Corin 

Braga, Cluj-Napoca,  Dacia Verlag, 2004  

Durand, Gilbert, Mythischen Figuren und Antlitze des Werkes. Von der Mythocritik  zur 

Mythoanalyze (im Original auf Rumänisch:  Figuri mitice şi chipuri ale operei. De la 

mitocritică la mitanaliză), Übersetzung von Irina Bădescu, Bucureşti, Nemira Verlag, 

1998 

Eliade, Mircea, Die Prüfung des Labyrinths, (im Original auf Rumänisch: Încercarea 

labirintului), Übersetzung von Doina Cornea, Cluj-Napoca,  Dacia Verlag, 1990 

Eliade, Mircea,  Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Träume und 

Mysterien (im Original auf Rumänisch Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi 

mistere) Übersetzung von  Maria Ivănescu und Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică, 1991 

Eliade, Mircea, Die Sehnsucht nach dem Ursprung:Geschichte und Bedeutung in der 

Religion (im Original auf Rumänisch Nostalgia originilor: istorie şi semnificaţie în 

religie), Übersetzung von Cezar Baltag, Bucureşti, Humanitas Verlag, 1994 

Gusdorf, Georges, Mythos und Metaphysik (im Original auf Rumänisch: Mit şi metafizică), 

Übersetzung von Lizuca Popescu-Ciobanu und Adina Tihu, Timişoara, Amarcord 

Verlag, 1996 

Kernbach, Victor, Essentiale Myhen: Anthologie von mythologischen Texten, mit einer 

Einführung in die generelle Mythologie, kritische Bemerkungen und geschichtliche 

Noten ( im Original auf Rumänisch: Miturile esenţiale: Antologie de texte mitologice cu 

o introducere în mitologia generala, comentarii critice si note istorice), Bucureşti, 

Univers Enciclopedic, 1996 

Léonard-Roques, Véronique, Caïn, figure de la modernité (Conrad, Unamuno, Hesse, 

Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003 

Nietzsche, Friedrich, Die Geburt der Tragödie, Übersetzung von Ion Dobrogeanu-Gherea 

und Ion Herdan, im Band  Von Apollo zu Faust. Gespräch zwischen Generationen,  (im 

Original auf Rumänisch: Naşterea tragediei , im Band  De la Apollo la Faust. Dialog 

între generaţii ), Meridiane Verlag, Bucureşti, 1978 

Pageaux, Daniel-Henri, Generelle Literatur und Komparastik (im Original auf Rumänisch: 

Literatură generală şi comparată),  Übersetzung von Lidia Bodea, Vorwort von Paul 

Cornea, Iaşi, Polirom, 2000 

Ries, Julien, Das Heilige in der religiösen Geschichte des Menschenkinds (im Original auf 

Rumänisch: Sacrul în istoria religioasă a omenirii), Übersetzung aus dem Italienischen 

von  Roxana Utale, Iaşi, Polirom Verlag, 2000 

Vasile cel Mare, Epistel (im Original auf Rumänisch : Epistole), Übersetzung aus dem 

Griechischen, Einführung und Noten vom Priesten Teodor Bodogae, Editura Basilica a 

Patriarhiei Române, Bucureşti, 2010 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)
BDD-A135 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

