Ein vergleichender Uberblick tber die Beziehung
zwischen dem Mythos und der Literatur Kain und Abel

Elena ISAI

Le XX-éme siécle rend une autre point de vue du rapport culture-mythe respectivement
littérature-mythe pour la mise en évidence duquel il est nécessaire une vue rétrospective.
Le monde modern prouve une attraction irrésistible pour le monde imaginaire, fascination
expliquée soit par la priorité de la vie nocturne de [’esprit, soit par le besoin de [’homme de
spiritualité dans une civilisation moderne ou la régression de la spiritualité est évidente.
Par [’élimination des préjugés du mythe comme légende, narration des |’événements
fantastique d’origine populaire on a essayé de mettre en évidence la valeur de vérité du
mythe et la caractéristique de la conscience mythique. Le mythe représente la premiére
connaissance du soi-méme de [’homme et de [’environnement, une histoire vrai, sacré,
exemplaire et normatif qui a une signification spécifique et comporte une répétition et qui
crée une tradition et le rituel maintient le monde au sein du sacre. Dans la but de [’analyse
de la tradition mythique et de la maniére dont elle se prolonge dans la culture actuelle et
des relations qui s’installent ente mythe et littérature, j'ai choisi I'analyse d’un mythe
biblique, celui des frére rivaux Abel et Cain.

Die moderne Welt beweist eine besondere Attraktion fiir die imagindre Welt.
Gaston Baschelard erklart ihre ausgezeichnete Faszinationskraft an dem Vorrang
des ndchtlichen Lebens des Geistes. Das nachtliche Gebiet des Geistes hat eine
vorrangige Bedeutung gegeniliber dem tdglichen Leben, das von der Erkenntnis
vertretenen wird. VVon hier geht auch das heutige Interesse firr die Mythen und fur
die Symbole hervor, ihre Wiederentdeckung. Eliade sieht eine Erklarung dieses
Interesses an dem Bedirfnis an Spiritualitit des Menschen in einer modernen
Gesellschaft, in der der Ruckschritt der Spiritualitdt offensichtlich ist. Das
Wiederfinden der mythischen Dimension in seiner Tiefe ist wichtig fir den
modernen Menschen, und die Literatur ist eine von der Erfahrungen, die uns
erlaubt, den Kontakt mit der Mythoszeit und mit den Symbolen, die sich noch in
unseren Tiefe befinden, wiederaufzunehmen. Die literarische Schopfung kann als
ein Erkenntnisinstrument betrachtet werden, weil sie die Bedeutung der imaginaren
Welten und die tiefen Dimensionen des menschlichen Befindens enthiillt. Milan
Kundera schétzte, dass der Roman die Mdglichkeit bot, das von der Wissenschaft
vergessene Wesen zu erforschen. Die Literatur erweist sich ein privilegierter
Raum des Mythos, ein mitogenetischer Raum zu sein. Eliade halt, dass sie die
Mythen, Symbole und Urbilder hortet, obwohl sie gleichzeitig den Raum der
Demythisation und Wiedermythologisierung vertritt. Aber fiir den rumanischen

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Forscher ist die Literatur in ihrer Eigenschaft als orientierte Mitteilung des Mythos
wichtig.

Jeder Mythos reflektiert eine Erfahrung des Heiliges, weil das Heilige eine
Verbindung mit der {ibernatiirlichen Welt herstellt. Mircea Eliade und Paul Ricceur
sagten, dass ,,der Mensch ohne das Heilige nicht existieren kann”. Nach der
Analyse der Frage des Heiliges in der religiosen Menschheitsgeschichte schliesst
sich der Religionshistoriker Julien Ries diesen an und stellt fest, dass ,,alles, seit
tausenden Jahren, im Glauben, in der Rede und im Verhalten des homo religiosus
so passiert, als ob man in einer desakralisierten Welt nicht leben konnte”." Der
Mensch befindet sich in einer mit religidsen Werten geladenen Welt, er lebt in
einer Welt von ,,Zeichen”, denen Bedeutung nicht nur intellektuell, sondern auch
viel weitreichender, existentieller und metaphysischer ist. Das Studium und das
Verstehen der Mythen und traditionellen Symbolen sind féhig, grundséatzliche
existentielle Bedeutungen zu enthiillen, und dementsprechend, eine innere
Umwandlung des Lesers herauszufordern.

Fest verbunden mit dem Verstehen des Mythos, aber auch mit seiner Beziehung
zur Literatur ist das Verstehen des mythischen Denkens/ des mythischen
Bewultseins. Georges Gusdorf unterscheidet im Werk Mythos und Metaphysik drei
aufeinanderfolgende Etappen: das mythische Bewultsein, das intelektuelle
Bewultsein und das existentielle BewuRtsein. Grundsatzlich fur das Verstehen des
mythischen BewuBtseins ist das Verstehen des Mythos als ontologische Struktur,
die eine gegebene Wirklichkeit fortsetzt. Deswegen spielt die Annahme die
Hauptrolle. Das mythische Denken operierte nicht die Unterscheidung zwischen
,.einem realen Ziel” und einer mythischen Uberwirklichkeit. Fiir den Menschen des
mythischen Alters ist der Mythos die Wahrheit selbe, es ist die erste
Erkenntnisform, die der Mensch Uber sich selbst und lber die umgebende Welt
bekommt: ,,In der archaischen Mentalitit manifestiert sich die Wirklichkeit als
Kraft, Wirksamkeit und Dauer. So ist das Heilige die Wirklichkeit par excellence,
da nur das Heilige absolut ist, wirksam handelt, Dinge schopft und sie dauern
macht. Die unzédhlbare Gesten von Weihe — der Rdume, der Dingen, der Menschen,
u.s.w.- verraten die Wirklichkeitsobsession, den Durst nach dem Sein”?. Dieses
mythische BewuBtsein bot dem Menschen die Mdglichkeit, seinen Platz im
Universum zu finden: ,,der Mythos befindet sich nicht auer der Wirklichkeit, er
stellt sich als eine Form der Installation in der Wirklichkeit vor”®. Urspriinglich
waren der Mythos und das Logos komplementér, aber allméhlich erschien ein Riss

! Julien Ries, Das Heilige in der religidsen Geschichte des Menschenkinds ( im Original auf
Ruménisch: Sacrul in istoria religioasd a omenirii), Ubersetzung aus dem lItalienischen von Roxana
Utale, Iasi, Polirom Verlag, 2000, S. 231.

2 Mircea Eliade, Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Traume und Mysterien (im
Original auf Rumanisch Eseuri. Mitul eternei reintoarceri. Mituri, vise si mistere) Ubersetzung von
Maria Ivanescu und Cezar Ivanescu, Bucuresti, Editura Stiintifica, 1991, S. 19.

% Georges Gusdorf, Mythos und Metaphysik (im Original auf Rumanisch: Mit si metafizicd),
Ubersetzung von Lizuca Popescu-Ciobanu und Adina Tihu, Timisoara, Amarcord Verlag, 1996, S.
3L

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



dazwischen und folgte die Herrschaft der Vernunft, eine Periode, in der das
wissenschaftliche Logos und der Mythos unvereinbar werden. Dem mythischen
Denken gegentiber, das eine verkorperte Denken ist, erweist sich das vernunftige
Denken dereistisch zu sein. Aber auch in dieser Etappe des ,intelektuellen
BewubBtseins”, das ,, den Sieg der Vernunft” einschliesst, stellt man sogar in dieser
sekularisierten Welt eine ,,Tarnung” des Heiliges im Profane fest, wie sie Mircea
Eliade nennt. Mit anderen Worten konnte der Mythos von der Vernunft nicht véllig
entfernt werden, er Uberlebt in verschiedenen heimlichen Formen und es gelingt
ihm, mit noch einer groflen Kraft ,wiederzukehren”. Und die dritte Etappe, die
dem Jahrhundert des Pozitivismus folgt, die des ,.existentiellen BewuBtseins”
genannt wird, charakterisiert sich durch eine ,,Wiederkehrung des unterdriickten
mythischen BewuBtseins™. Der moderne Mensch ist der Erbe einer langen
Tradition, die zerfallen hat, um zu kennen, und jetzt sie sich in der Hypostase
befindet, wo sie zu reintegrieren versucht. Nietzsche, ein bedeutender Mythos-
Freund, auch als Demythisierer bekannt, von Gilbert Durand als einen grof3en und
originalen Wiedermythologisierer betrachtet, hat auch den Wert des Mythos
intuitiv erkennt, und hat es die ,Quintessenz des Universums™ genannt. Des
groBen deutschen Denkers zufolge verleihe der Mythos Einheit einer Kultur,
bewahre ihre ldentitat, gebe ihr Kohdrenz und Vitalitdt. Die esentielle Elemente
bewahrend, hilft er dem Meschen, sich besser zu verstehen und auch die Welt, in
der er lebt, zu verstehen: ,,Ohne den Mythos verliert jede Kultur ihre gesunde und
schopferische Vitalitdt. Nur ein von Mythen umgebener Horizont gestaltet die
Einheit einer Kulturstrémung”®.

Der Mythos erweist sich eine komplexe spiritualische Wirklichkeit zu sein, das
man in eine einzige Definition schwierig fassen kann, mit einer umsténdlichen
Route, das unterschiedliche Veranderungen, Uberleben erleidet, das die
Multiplikation und die stdndige Erneuerung der Perspektiven, von denen man es
rezipieren konnte, voraussetzt. Wir Uberwinden die reduktionistische
Verstehensperspektive des Mythos als Erdachte, Liige, aber auch der
psychoanalytischen Schule (Freud, Jung), der zufolge die Mythen symbolische
Ausdricke unserer unbewuRten Wirklichkeiten seien, eine Art von kollektiven
Traumen der Volker. Nicht nur die soziologischen, aber auch die
phanomenologischen Theorien erweisen sich unzureichend zu sein. Wir versuchen
uns am Verstehen der Mythen auf dem von Mircea Eliade beschriebenen Weg
festzumachen, der die Beitrdge der oben genannten Theorien zu benutzen versucht,
die er zusammenflgt, interpretiert und in eine generelle Perspektive ordnet. Die
schopferische Hermeneutik, die er vorschlagt, enthillt Bedeutungen, schopft neue

*Ibidem, S. 74.

® Nietzsche, Die Geburt der Tragédie, Ubersetzung von lon Dobrogeanu-Gherea und lon Herdan,
im Band Von Apollo zu Faust. Gesprach zwischen Generationen, (im Original auf Ruménisch:
Nasterea tragediei , im Band De la Apollo la Faust. Dialog intre generatii ), Meridiane Verlag,
Bucuresti, 1978, S. 287.

® Ibidem.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Werten und verbindet den Menschen mit der geistlichen Welt, bietet neue
Perspektiven, die fahig sind, das westliche Denken neu zu bewerten: ,, Die
Hermeneutik ist Teil von den lebendigen Quellen einer Kultur, weil, letzlich, jede
Kultur aus einer Reihe von Interpretationen und Neubewertungen ihren Mythen
konstituiert wird™’.

Wir stellen die Position des bekannten Anthropologe Gilbert Durand neben der
schopferischen Hermeneutik des rumanischen Religionshistorikers. Sein Beitrag im
Bereich der Mytheninterpretation ist eine von den kraftigsten. Er hat versucht einen
Einigungsweg der epistemologischen Felder zu finden (ein sehr fragmentierter
Studiumsfeld, der in der zweiten Halfte des XX. Jahrhunderts atomisiert wurde,
durch die UbermaRige Ausbreitung der Wissenschaften, die als Forschungsobjekt
den Mythos hatten), und er hat eine Methodenlehre geschopft. Die Mythocritik und
Mythoanalyse®, die zwei von G. Durand vorgeschlagenen Wegen fiir die Forschung
des Mythos, sind zwei komplementdre Hermeneutiken. Die Mythocritik verfolgt
die Form und die Aspekten, die die Mythen in verschiedenen literarischen Epochen
und bei verschiedenen Schrifstellern nehmen. Sie ist eine partikuldre Form der
Hermeneutik des Mythos. Diese muss von einer Mythanalyse gedoppelt werden,
die versucht, einen Schritt weiter zu machen, die Artikulationen des Mythos zu
verfolgen, und die  Kontextualisierung-,  Dekontextualisierung-  und
Wiederkontextualisierungoperationen impliziert.

Fir die Feststellung einer Arbeitsdefinition fangen wir mit der von Mircea
Eliade an, der durch zahlreichen Studien: Der Mythos der ewigen Wiederkehr,
Ewige Bilder und Sinnbilder, Mythen, Traume und Mysterien, wirklich das
Studium des Mythos erneuert hat. Ihm zufolge ist der Mythos eine heilige
Geschichte, eine Erzédhlung mit (bermenschlichen Gestalten, die das Sein von
~etwas” zu erkliren versucht, ein Ereignis, der in einer mythischen Zeit
platzgenommen hat. Also zeichnet der Mythos immer die Bedingungen neu auf,
unter denen ein bestimmter Zustand ins Leben getreten ist. Wichtig ist aber sein
exemplarischer Wert, der Mythos vertritt ein transhistorisches Muster. Die
wichtige Funktion des Mythos ist, in den traditionellen Gesellschaften, wo der
Mythos noch lebendig ist, dass er die Benehmensmuster feststellt. Er steht an der
Basis des menschlichen Verhaltens, an der Basis des kulturellen, religisen,
sozialen Lebens und er verleiht dem Dasein seinen eigenen Sinn. Diese Nachricht
orientiert die Aktivitat des homo religiosus, das Nachahmen der géttlichen Muster.
Zusammenfassend kann man sagen, dass der Mythos eine wahre heilige,
exemplarische und normative Geschichte ist, die eine besondere Bedeutung hat und
die sich wiederholen lasst, und so eine Tradition instituiert. Durch die

" Mircea Eliade, Die Sehnsucht nach dem Ursprung:Geschichte und Bedeutung in der Religion
(im Original auf Rumanisch Nostalgia originilor: istorie si semnificatie in religie), Ubersetzung von
Cezar Baltag, Bucuresti, Humanitas Verlag, 1994, S. 101

8 Gilbert Durand, Mythischen Figuren und Antlitze des Werkes. Von der Mythocritik zur
Mythoanalyze (im Original auf Rumanisch: Figuri mitice si chipuri ale operei. De la mitocriticd la
mitanalizd), Ubersetzung von Irina Bidescu, Bucuresti, Nemira Verlag, 1998, S. 13-14.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



ununterbrochene Ritualisierung der gottlichen exemplarischen Gesten, hat der
Mensch die Aufgabe, die Welt im Rahmen des Heiliges zu bewahren. In dieser
Erfahrung des Heiliges wird der Mensch zum Zeitgenossen des urspriinglichen
Ereignisses wieder. Der Mythos hat eine Errichtungsfunktion, da er eine Beziehung
zwischen der aktuellen und der urspringlichen Zeit anknupft und zeigt, wie das
aktuelle Verhalten das urspriingliche Ereignis wieder aktualisieren soll.

Wichtig fur unsere Forschungsrichtung ist der kerygmatiche Wert des Mythos,
die auch Gilbert Durand betont. Der bekannte Anthropologe nennt die
kerygmatische Eigenschaft des Mythos sowohl fiir das Uberleben, als auch fiir das
regelmiBige nochmalige Uberdenken verantwortlich: ,,was den Erkenntnisdurst des
Menschenkinds durch die eindimensionale Erzdhlung ,ergriindet”, ist ,,das
Unergriindete” des Sinnes, das von einem Ereignis eine symbolische Richtung (das
Kerygma) macht. Wir wohnen einer strahlenden Rehabilitierung des Mythos
gegen die impertinenten Usurpationen der Geschichte bei™®. Auf die
kerygmatischen Valenzen stutzen sich die Verfihrungskraft des Mythos, seine
Vitalitét, die Resurektionsféhigkeit: literarisch, philosophisch, religios, u.s.w.

Bevor wir zu der Analyse des Mythos der biblischen Briider und zu seiner
Verwertung im Literaturkreis fortsetzen, missen wir ein Paar generellen
Gesichtspunkten Uber die Arten von Beziehungen vorstellen, die man zwischen
dem Mythos und der Literatur ankniipfen kann. In seinem Versuch, die Literatur zu
definieren, kommt Mircea Eliade zum Schluss, dass sie die , Tochter” der
Mythologie ist, und dass das Interesse fiir die Erzahlung zur Lebensart des
Menschen in der Welt gehort: ,,Man weisst, dass die miindliche oder geschriebene
Literatur die Tochter der Mythologie ist und etwas von ihren Funktionen geerbt
hat: Eregnise zu erzahlen, etwas wichtiges, das in der Welt geschehen ist, zu
erzéhlen. Aber warum ist es so wichtig zu wissen, was es geschieht, was der
Marquise, die den Flnfuhrtee trinkt, geschieht? Ich meine, dass jede Erz&hlung,
auch die einer sehr gewohnlichen Tatsache, die grof’en Geschichten verlangert, die
von diejenigen Mythen berichtet werden, die erklaren, wie diese Welt ins Leben
getreten ist und wie unser Zustand so geworden ist, wie wir ihn heute kennen. Ich
meine, dass unser Interesse fiir die Erzahlung zu unserem Lebensart in der Welt
gehort. Sie antwortet unserer Notwendigkeit zu héren, was es geschieht ist, was die
Menschen getan haben und was sie machen konnen: die Risikos, die Abenteuer,
alle ihre moglichen Proben. Wir sind nicht wie Steine, unbewegt, oder wie Blumen
oder Insekte, deren Leben friher beschrieben wurde: wir sind von Ereignissen
gebildenten Menschen. Und der Mensch wird niemals darauf verzichten,

Erzahlungen zu héren“.

® Gilbert Durand, Einfilhrung in die Mythodologie. Mythen und Gesellschaften ( im Original auf
Ruménisch: Introducere in mitodologie. Mituri §i societdti), Ubersetzung von Corin Braga, Cluj-
Napoca, Dacia Verlag, 2004, S. 30.

1 Mircea Eliade, Die Priifung des Labyrinths, (im Original auf Ruménisch: Tncercarea
labirintului), Ubersetzung von Doina Cornea, Cluj-Napoca, Dacia Verlag, 1990, S. 141.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Der Mythos wurde oft als ,,die Herkunft” der Literatur, ,, die Matrix der
Literatur” angeschaut, aber man muss prizisieren, dass die Texten, die den Inhalt
der Mythen feststellten, im Literaturkreis eine andere Funktion erhielten.
Uberwiegend war die &sthetische Funktion, und die moralische war ihr
untergeordnet. Die Texten der Mythen waren wirklich eine hauptsachliche Ader fr
die Herkunft der Literatur, wohl wissend, dass es keine Literaturgeschichte keines
Volkes ohne eine mythologische Koordinate gibt. Es gibt zwischen dem Mythos
und der Literatur eine generative und griindende Konstante. Aber neben dieser
Konstante, die hauptséchliche ist der Kreativitét, die als oppositar betrachtet wird,
die aber gleichzeitig komplementér der ersten ist, weil, wie zahlreiche Schriftsteller
sie dargestellt haben, die freie literarische Entwicklung zu einer Zeit in den
mythischen Pfad wiedereintreten kann. Der Mythos ist nicht nur die Quelle der
Literatur, er kann auch ihr Ergebnis sein und dann sprechen wir von literarischen
Mythen.

Wie Mircea Eliade anzeigte, ist der Mythos in den Literaturkreis eingetreten, er
hat seine Funktion geéndert, er wird zum Erdachten und verliert die Eigenschaft
von moralischer Instanz, er desakralisiert sich. Oder wie R. Caillos betonte, hort
die Gemeinde auf, daran zu glauben: ,,wenn der Mythos seine moralische
Zwangskraft verliert, dann wird er zur Literatur und zum estetischen
Satisfaktionsobjekt.”™*

In seinem Werk Essentiale Mythen®® zahlt Victor Kernbach die Literatur unter
den drei Formen von ,,Ansteckung” des archaischen Mythos auf, neben dem
Synkretismus und dem theologischen Eklektizismus. Der ethno-religiose Mythos,
wie Daniel-Henri Pageaux™ ihn nennt, befindet sich in einem doppelten Verhaltnis
zu den kinstlerischen Mythen, im Allgemeinen, und zum literarischen Mythos,
insbesondere. Einerseits markieren die letzten das Ende des lebendigen Mythos,
aber gleichzeitig haben sie auch die Rolle des Retters flr den primitiven Mythos,
den sie einverleiben, wegen dieses kerygmatischen Wertes des Mythos, die wir
schon diskutiert haben. Selbst wenn er ein Ubergang von dem Heiligen zum
Profanen darstellt, bewahrt man eine tiefe Beziehung zwischen den beiden, ein
Kontinuitat des Hintergrundes verwirklichend. Die Mythen waren immer eine
Atraktion fur den literarischen Verfasser. Entweder versucht der Schrifsteller die
Integration des Mythen in ein symbolisch-metaphorisches Modul, neue
Bedeutungen im literarischen Werk entwickelnd, oder 6ffnet er den Mythos zu

! Roger Caillois, Der Mensch und das Heilige (im Original auf Ruménisch: Omul si Sacrul),
Ubersetzung von Dan Petrescu, Bucuresti, Nemira Verlag, 1997, S. 124.

2 Victor Kernbach, Essentiale Myhen: Anthologie von mythologischen Texten, mit einer
Einfuhrung in die generelle Mythologie, kritische Bemerkungen und geschichtliche Noten ( im
Original auf Rumanisch: Miturile esentiale: Antologie de texte mitologice cu o introducere n
mitologia generala, comentarii critice si note istorice), Bucuresti, Univers Enciclopedic, 1996.

3 Daniel-Henri Pageaux, Generelle Literatur und Komparastik (im Original auf Ruménisch:
Literaturd generald §i comparatd), Ubersetzung von Lidia Bodea, Vorwort von Paul Cornea, Iasi,
Polirom, 2000.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



vielfaltigen Interpretationen, zu einer Mehrzahl von Sinnen. Das ist das
oberflachige Niveau der Beziehung zwischen dem Mythos und der Literatur.

Wir bewegen uns aus dem generellen Plan des Mythos, des lebendigen Mythos,
der einen Wahrheitswert hat, aus dem Plan der Gewdhnlichen iber die Mythos-
Literatur Beziehung, und wir konnen uns mit der biblischen Episode der
konkurrierenden Bruder beschaftigen, mit dem Moment der Errichtung der
Todeserscheinung in der Welt. Der Tod ist die Folge der adamische Schuld, aber
sie erscheint zum ersten Mal in der Welt im Moment des Brudermord Kains.

Man stellt die Frage, ob man in diesem Fall von einem ,,Mythos” sprechen
kann, (wie im Fall der ganzen christlichen Religion). Um dieses Dilemma zu
beleuchten, werde ich ebenfalls Eliades Erklarung benutzen, die zwischen dem
Mythos als Wirklichkeit und dem, der einfach zum Erdachten reduziert wurde,
einen kategorischen Unterschied macht: ,,Wirklichkeit fiir die Mitglieder der
traditionellen Gesellschaften, wo die Mythen noch lebendig sind, wo sie die
Verhalten und alle menschlichen Tatigkeiten begriinden, und Erdachte fir die
anderen. Auch fir die Christlichen gibt es eine ,heilige Geschichte”, also eine
wahre Geschichte, die an demselben ontologischen Regime, wie die Mythen in den
traditionellen Gesellschaften, teilnimmt.”** Der Mythos ist eine Glaubensfrage:
man glaubt oder nicht daran, und derjenige, der im Mythos lebt, ist nicht dessen
bewusst.

Gleichzeitig hélt Eliade fiir einen Irrtum, dass Bultmann in den geistlichen
Horizont des primitiven Christentums eine Verldangerung des vom Mythos
beherrschten Horizonts der archaischen Gesellschaften gesehen hat. Eliade zufolge,
hat Bultmann sich geirrt, als er die Demythisierungsfrage in den Doktrinenplan
hingestellt hat, wenn sie eigentlich in den Verhaltensplan eine Stellung einnimmt.*
Der mythische Aspekt gibt es nicht auf dem Niveau der Doktrinen, aber man findet
ihn im Verhaltensplan des Christen, als homo religiosus. Jedwelches mythische
Verhalten wird von der Nachahmung eines Archetypus, von der Wiederholung
eines exemplarischen Szenariums und von der Unterbrechung der profanen Zeit
geprégt. Diese drei Elementen befinden sich im christlichen Verhalten auch. Fir
Eliade besteht die Spezifizitat des Christentums im christlichen Glauben, der man
als sui-generis Erfahrung erlebt und in der Verwertung der Geschichte als direkte
und irreversible Manifestation von Gott in der Welt. Fir den Christen ist Jesus
Christus keine mythische Person, sondern eine geschichtliche Gestalt. Ebenso sind
Kain und Abel echte Personen fiir den Christen, und ihre Geschichte hat einen
Wahrheitswert. Gleichzeitig stellt sie ein Vorbild in einer Anfangszeit fest, sie ist
eine exemplarische Geschichte, die das Leben des Christen modelliert und ihm

14 Cristian Badilitd si Paul Barbineagri, Das Treffen mit dem Heiligen (im Original auf
Rumanisch: Tntalnirea cu sacrul), Botosani, AXA Verlag, 1996, S. 129.

5 Mircea Eliade, Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Traume und Mysterien,
(im Original auf Ruménisch Eseuri. Mitul eternei reintoarceri. Mituri, vise si mistere), Bucuresti,
Editura Stiintifica, S. 24-48, 151-166.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Benehmensnormen bietet. Abel wird zum Archetypus, dem man folgen sollte, im
Gegensatz zu seinem Bruder, und zur VVorgestaltung des Opfers von Christus.

Von dem Gesichtspunkt einer Analyse, die auf die Beziehungen dieser
biblischen Episode mit der Literatur abzielt, ist es also nicht ungeeignet den Begriff
von Mythos zu benutzen. Wenn man sich auf Mircea Eliades Definition bezieht,
die wir oben synthetisiert haben, stellt man fest, dass die Geschichte der
konkurrierenden Briider alle Elementen versammelt, um sie fir einen griindenten
Mythos zu halten. Die Episode stellt die Erscheinung des Todes in der Welt und
gleichzeitig die Geburt der Stadten, Klnste und Technik fest. Es ist eine heilige
Geschichte, die als Protagonisten die zwei Erstgeborene des urspringlichen Paars
und die Divinitat hat. Es ist die Periode, als es noch eine direkte Beziehung
zwischen dem Menschen und Gott gab, als Er Sich unvermittelt bekannt machte.
Die Episode wird in einer Anfangszeit, in illo tempore, nach der Episode der
Kosmogonie platziert und bietet eine Erklarung dem Menschenzustand nach
Adams Fall, der sich immer verschlechtert, der sich noch mehr nach Kains
Verbrechen entstellt. Zu den Folgen der Siinde gehdren auch die harte Bebauung
des Ackers und sein Widerstand, seine Friichte zu bieten. Die Darstellung der
Verschlechterung des adamischen Zustandes wird bis zu Noahs Zeit anhalten, als
Gott sich entschiedet hat, als Folge des riesigen Bosen, der die Welt gefasst hatte,
die Menschheit durch die Sintflut zu verlieren. Eigentlich will Gott den Bdsen von
der Erde zu vertigeln, die Welt vom Bosen zu ,,waschen”, und ihr einen neuen
Anfang zu bieten. Dieser wird von der Reue vermittelt und fihrt zur Rettung, zu
Christus, Der die Rettungsmdglichkeit der Welt durch sein eigenes Opfer bieten
wird. Man kann auch den exemplarischen und normativen Charakter dieser
heiligen Geschichte bemerken, da die zwei Brider archetypisch werden. Ein
Mythos erklart, wie etwas ins Leben getreten ist, oder er stellt die Bedingungen
fest, darunter ein bestimmtes Zustand ins Leben getreten ist. Die Geschichte der
konkurrierenden Bruder markiert die Erscheinung des Todes in der Welt und
bestimmte Lebenszustdnde des Menschen, Folge seines Falls, aber ermittelt auch
das Geburtsmoment der Urbanistik, durch die Errichtung der ersten Burg von dem
Fluchtling Kain. Aus dieser Perspektive wird die Urbanistik als eine Entfernung
von Gott betrachtet, weil das Anthropozentrismus das Theozentrismus ersetzen
wird. Die Burg der Menschen wird im Gegensatz zu ,,Gottes Burg”'® gesehen
werden.

Weil das Alte Testament zu einer Tradition gehdrt, zur christlichen, meine ich,
obwohl es weitgehend auch zum Islamismus gehoért, hat es Aufklarungen und
Interpretationen der Kkirchlichen Schriftsteller und der Kirchenvéter gekannt,
natrlich mit vielen Korrelationen zum Neuen Testament. Flr ein besseres
Verstehen der Semantisierungen und Wiedersemantisierungen, die dieser Mythos
im Literaturkreis erlitten hat, meinten wir, dass eine Synthetisierung der
theologischen Perspektive tber diese Episode sehr nétig ware. Man hat oft im

16 Augustin, De civitate Dei, ruménische Version Despre cetatea lui Dumnezeu, Bucuresti,
Editura Stiintifica, 1998. Band 1.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Raum der literarischen Analysen den ,.elliptischen Charakter”’ dieses biblischen
Absatzes besprochen, der eine bestimmte Bresche, die von den literarischen
Verfassern sehr verwertet wurde, erschafft hat.

Die theologische Erklarung der biblischen Episode ist so erleuchtend wie
moglich, wie sie bei Heiligen Vasile der GrofRe erscheint, der schriftlich die ganze
patristische Tradition bis dahin festgestellt hat. Der Verfasser der Episteln erkennt
die Existenz mehrerer Bedeutungsniveaus in der Erlauterung dieses biblischen
Absatzes an. ,,Einfach ausgelegt, beim ersten Lesen” identifiziert der Verfasser
einen ersten Sinn, den literarischen Sinn (der Theorie der vier Sinnen nach), laut
dessen der Episode uns zeigt, dass der Morder Kain siebenmal fur die begangene
Stinde gestraft werden sollte, ,,damit er, als Folge der Strafen, besser wird und
damit anderen von seinem Beispiel lernen™®. Und derjenige, der Kain ermorden
wird, wird eine siebenfache Strafe bekommen, weil er wagte, den von dem
gottlichen Gericht gefassten Beschlu? zu annullieren. Gleichzeitig gibt der
Verfasser der Epistel an, dass der biblischen Absatz auch ,,in einer besonderen
Weise” verstanden werden kann.

Die Sunde Kains reduziert sich nicht nur auf einen einzigen, den des
Brudermords. Die Kirchenvéter analysieren die Bibelepisode und meinen, dass der
erste Morder des Menschenkindes schuld an sieben Sunden ist: der Neid (auf
seinen Bruder, weil das Opfer von diesem Bruder bekommen wurde, und sein
eigenes wurde nicht bekommen; die Haltung Kains zeigt uns, dass es ihm einfacher
ist, seinen Unfriede auf einen anderen zu richten, als seine eigene Tiefen zu
analysieren und zu sehen, welche seine Schuld war und warum sein Opfer
abgelehnt wurde. Sein Verhalten ist ein Beweis fiir Unehrlichkeit,
Verantwortungsmangel und Flucht vor sich selbst. Diese Siinde, diese Entfernung
von Gott zieht eine groere Siinde mit sich an, den Neid, und dieser wird noch
groRere Siinden anziehen.); Die List (wenn man auf den Weg des Bdsen tritt,
benutzt man die Ungerechten, wie den Betrug und die List. Kain hatte schon den
Mordgedanke oder den Wunsch am mindesten, seinem Bruder wehzutun, sich an
ihm fir seine Unfahigkeit zu rdchen. Jetzt suchte er nur einen Weg, seine Gedanke
zu Sachen zu machen und das konnte er nicht mit Ehrlichkeit tun. Wenn er sein
Herz vor seinem Bruder gedffnet hatte, konnte dieser seinen Fehler zeigen, ihn zu
verbessern versuchen. Aber genau diese wollte Kain gar nicht, die Verbesserung.
Er bendtigt keine Reue, keine Beichte. Wenn er sie bendtigt hatte, hatte er seinen
Bedauern vor Gott von Anfang an gebeicht, dass sein Opfer nicht geeignet war, um
bekommen zu werden.); der Mord (Kain hat eine grof3e Sunde getan, weil er das
Leben eines Mitbruders genommen hat); der Brudermord (die Slnde ist noch
groRer, weil sie auf seinen Bruder gerichtet war, auf seinen eigenen Blut und

7 Véronique Léongrd-Roques, Cain, figure de la modernité (Conrad, Unamuno, Hesse,
Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003, S. 10.

8 Vasile cel Mare, Epistel (im Original auf Ruménisch: Epistole), Ubersetzung aus dem
Griechischen, Einflhrung und Noten vom Priesten Teodor Bodogae, Editura Basilica a Patriarhiei
Romane, Bucuresti, 2010, S. 419.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Fleisch, dem gegeniiber er nur Liebe und keinen Hal? hegen sollte. Wenn er ihn
geliebt hatte, hatte er nicht kdnnen, ihn zu morden, aber die Stinde des Neides hat
seine Liebe niedergedriickt.); der erste Mdorder-Mensch (seine Geste ist umso
schwerer, da er es fur das erste Mal gemacht hat und fir die anderen zu einem
schlechten Beispiel geworden ist. Diese Tatsache hebt die Verantwortung fiir seine
unbedachte Geste hervor, die unvorstellbaren Folgen haben wird); die Trauer der
Eltern (die Sunde richtet sich nicht nur auf den Bruder, sondern auch auf die
Eltern. Nicht einmal die Liebe fur die Eltern ist Kain noch fahig, zu flihlen, denn,
wenn er sie gefuhlt und ein Moment daran gedacht hétte, wie vielen Schmerz er
ihnen bringen wird, hatte er es nicht mehr getan.) und Gott Anliigen (sein Verhalten
ist Unehrlichkeit gemischt mit HaR und Aufstand gegen Gott. Kain spricht sich
selbst los, vor dem eigenen Bewuf3tsein und er schreibt der Divinitét die Schuld fur
seine Fehler zu, wie Adam nach dem Fall, als er sich vor Gott rechtfertigt: ,,Das
Weib, das du mir zugesellt hast, gab mir von dem Baum, und ich al” (Die
Schopfung 3, 12) Sein unreines Auge kann nicht die Wahrheit sehen. Er
rechtfertigt sich durch die gottliche Bevorzugung flir das Opfer seines Bruders. Er
kann sich nicht mehr offen vor Gott vorstellen. Der Weg der Siinde kann nur der
Weg der Liige sein).

Die Frage Gottes: ,,Wo ist dein Bruder Abel?“ wurde ihm gestellt, nicht weil
Gott diesen Platz kennen wollte. Sie war nur eine Manifestationsform der
gottlichen Vorsehung, die versuchte den Bdsen zur Besserung Kains umzudrehen.
Gott gab ihm die Mdglichkeit, die gebangene Siinde zur Kenntnis zu nehmen und
das Bedauern auszudriicken. Wenn Kain es leugnet, zeigt Gott ihm, dass die
Wabhrheit nicht verborgen werden kann: ,,Die Stimme des Blutes deines Bruders
schreit zu mir von der Erde” (Die Schopfung 4, 24). Der Heilige Vasile detailliert
die Wichtichkeit der gottlichen Vorsehung in jenem Moment: ,,Wenn es ihm nicht
geschehen ware, von Gott gesucht zu werden, hatte Kain einen VVorwand gehabt, zu
sagen, dass er verlassen worden wére und ihm keinen Anlass fiir Reue gelassen
worden waére. Aber verbergt Kain nicht nur seine Wunde, sondern fugt er noch eine
hinzu, wenn er lugt und sagt « soll ich meines Bruders Hiiter sein?» (Die
Schépfung 4, 9)”*°. Diese Worten sind wirklich kiihn, eine Kihnheit aus dem
Ungehorsam, wie die luziferische. Nicht zufillig wird Kain als ,,das Instrument”
oder ,,der Sohn” des Satans betrachtet.

Kain dachte, dass jeder Erstgekommene ihn einfach fangen wird, weil er nicht
mehr die Sicherheit der Erde hatte — diese Erde, die seinetwegen verfluchtet wurde
(er fuihlt, dass seine Beziehung mit der Natur gebrochen wurde, er ist Adam nicht
mehr dhnlich und er kann der Natur nicht mehr befehlen; jetzt ist ihm die Natur
widerstandig. Die Sunde hat alle drei Verhaltnistypen des Menschen zerstért — zu
Gott, zu den Mitbriidern und zur Natur) — und weil er keine Hilfe mehr von Gott
bekommt, da Er argerlich auf ihn Ober sein Verbrechen war. Kain war davon
Uberzeugt, dass er auf keine Hilfe mehr warten soll und dass es ermordet wird.

19 1bidem, S. 421.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Aber die Heilige Schrift bekdmpft Kains Fehler: ,,der Tod ist ein Gewinn fiir
diejenigen, die bestrafen werden, weil er ihnen die Rettung von Qualen bringt”.?
Deshalb wird Kain kennzeichnet werden, um nicht ermordert zu werden.

Die Bibelgeschichte setzt fort mit den Strafen, die Kain bekommt. Die
Schmerzen, die er als Strafe bekommt, sind auch sieben: der Fluch der Erde
,»Verflucht seist du auf der Erde/ Verflucht sei die Erde wegen dir” (die Schopfung
4,11); die harte Bebauung des Ackers (er ist gezwungen die Erde zu arbeiten, ohne
Ruhe; ,.ein Nagel hdlt ihm immer an das Land angenagelt, das er gehasst hat, und
das seinetwegen verfluchten wurde, weil es sich mit dem Blut seines Bruders
geschmutzt hat. «Du wirst den Acker bebauen», grausame Strafe, das Leben mit
denen zu verbringen, die man hasst”?'; die Sterilitat der Arbeiten (er wird im
Geheimen fiihlen, die Notwendigkeit zur Arbeit zu gehen. « Wenn du den Acker
bebauen wirst, soll er dir hinfort seinen Ertrag nicht geben» (die Schopfung 4, 12)
Die Muhe des Menschen ist unendlich und oft unfruchtbar.); das Stéhnen (natiirlich
muss man es hier in einem moralischen Sinn betrachten); das Zittern («Unstet und
fllichtig sollst du sein auf Erden /Stohnend und zitternd wirst du auf Erden sein»
(die Schopfung 4, 12) — die Glieder werden keine Stutze mehr haben, die aus der
Kraft kommt, weil Kain die Kraft seines Koérpers schlimm benutzt hat); die
Vertreibung ( Kain entdeckt allein diese Strafe - die Trennung von Gott. Wenn Du
mich heute vom Ackerland verjagst® — also wenn er aus dem aktualen Zustand
ausgenommen worden wird - ,;ich mufl mich vor Deinem Angesicht verbergen”
(die Schopfung 4,12). Die schwierigste Strafe flr die Weisen ist die Trennung von
Gott. Kain macht eine Vermutung, die aus den vorherigen verlauft: wenn ich
vertrieben bin und wenn ich mich vor Deinem Gesicht verberge, werde ich
ermordet werden. Aber es wird nicht so sein, weil er noch eine Strafe bekommt);
Die Kennzeichnung (Die Unmdglichkeit sich zu verbergen und die Mdglichkeit
einfach von allen erkannt zu werden, durch ein deutliches Zeichen, dass er der
Téater von diesen Verbrechen ist. Die Scham ist die strengste der Strafen).

Die Bibelepisode schlieft sich mit dem Herumirren Kains 6stlich von Eden, im
Land Nod, wo er die erste Burg eingerrichtet hat und die er nach dem Namen
seines Sohnes, Henoch, genannt hat. Zum Schluss sind die Nachfolger Kains -
Anreger der Kiinste und der Technik - vorgestellt.

Wenn die heilige Geschichte der biblischen Bruder aus dem Christentumskreis
hinausgeht und in die Literatur dringt, wird sie zum Erdachten, entweder sie mehr
oder wenig treu die biblischen Bedeutungen bewahrt, oder oft neue Bedeuntungen
entwickelt, die manchmal dem Bibelreferat widerspriichlich sind. Die Literatur
verfolgt eigentlich nicht einem Duplikat des Mythos, nicht einmal diejenige, die
ein deutiges moralistisches Absicht hat. Wichtig bleibt immer die &sthetische
Funktion.

Im Literaturkreis sprach man vom elliptischen Charakter des Bibelabsatzes, von
der Ambiguitdt und davon, was das ,,Schweigen” des Textes vermittelt. Viele

2 1hidem, S. 420.
2L |bidem.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Schriftsteller, die sich mit diesem Mythos beschéftigt haben, versuchten die so
genannten ,,Liicken”, die das Bibelreferat gelassen hat, zu fiihlen. Einer von den
mythischen Lieblingskernen in diesem Sinn ist die gottliche Bevorzugung des
Opfers vom Nesthdkchen, die viele als unberechtigt halten. Es ist eigentlich die
Stellung derjenigen, die sich auem dem Mythos befinden und fiir die seine
Interpretationstradition nicht mehr gilt. Man konnte sagen, dass sie diejenigen sind,
denen der Mythos nicht mehr sagt, weil er die Wahrheitswert verloren hat. Wie
Georges Gusdorf meinte, der Mensch, der den Mythos entdeckt, fiir den der
Mythos ein Mythos ist, ist der Mensch, der mit dem Mythos gebrochen hat.

Neben der Darstellung der Episode in der Genesis bieten die apokryphen
Bucher ein reiches Material der Literatur iber das Thema der feinden Briider:
Henochs Buch, Adams und Evas Buch, u.a. Gemal einigen von diesen sei Kain der
Sohn Evas mit Satan, Idee, die man auch im Gnostizismus trifft. Sonst wird oft zur
Interpretation dieses Mythos in der Literatur einen gnostischen Schliissel benutzt.
In den Apokryphen wird der Konflikt zwischen den Bridern von der Wahl der
Ehefrauen verursacht, die zwei Zwillingsschwester der ersten Séhne Adams, weil
Kain die von Abel gewahlten Ehefrau wollte. Der Konflikt wird die Neide ernéhren
und zum SchluR wird er zum Mord flihren. Laut anderen seien Kain und Abel
Zwillingsbruder. Jedenfalls haben die texten die Hulle und Fille von Details, die
sich auch in den literarischen Texten befinden. Zum Beispiel wird das Aussehen
Kains zum Symbol des roten Meschen. Er unterscheidet sich durch die
auflergewdhnliche Statur, die physiche Kraft und das rote Haar.

Weiter werde ich versuchen, die Hauptlinien der Wiedersemantisierung dieses
Mythos im Literaturkreis zu markieren. Das Thema hat sogar seit der Antike das
Interesse der Lektoren erweckt. Wir kdnnen an das vaste Poem von Aureliu
Prudentiu Clemente, Hamartigenia, als eine literarische Leistung erinnern, in dem
der Verfasser die Herkunft der Sunde darstellt, mit einer Einfuhrung (ber die
Herkunft des Bdsen, die man nicht in Gott sehen soll, sondern im Damon. Die
Arbeit ist eine Schrift gegen Marcion, den Initiator einer gnostischen Sekte. Der
Verfasser vergleicht diesen mit Kain. Der Eintritt in die Literatur der zwei
Bibelgestalten findet wirklich im Mittelalter platz, mit dem Austritt des religidsen
Theaters aus dem kirchlichen Raum. Die Unterscheidung zwischen Kain, als
Symbol des Bosen und Abel, als Symbol des Guten wahrt man in der
mittelalterliche Periode auch. Das englische epische Poem Beowulf und das
mittelalterliche Mysterienspiel Jeu d’Adam von Halle, Le Mystere de la Passion
von Arnoul Gréban, betonen die Heiligkeit Abels im Gegensatz zur Monstrositat
Kains, selbst wenn einige komischen, ironischen Akzente manchmal zu versplren
sind.

Dante wird eine der Hollenkreisen — die Kaina — nach dem Namen des Morders
Kain in Inferno (Die Hoélle) nennen, wo auch den Mond ,,Kains Dornenbund”
genannt wird, weil Kain, laut der damals wohl verbreiteten Legenden, in seinem
Herumirren auf dem Mond angekommen ist, und dass die dunkeln Punkte im
Mond den ersten Moérder vertreten, der ein Dornenblindel auf den Schultern tragt.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Im 14. Gesang — Purgatorio (der L&uterungsberg)- kann man die Stimme des
Marders horen, die wie ein Donner den ganzen Kreis durchzieht und das erste
Vorbild von gestraftem Neid gibt.

Laut der neuen psycho-geschichtlichen Perspektiven, die die Dynamik der
europeischen Kultur verfolgen, haben die Beziehungen zwischen den Elementen
des beherrschenden Kultursystems und dem Material der Substratkultur (oder der
Substratkulturen), die Prozesse der kulturalischen Verdrangung und der
Wiederkehrung des verdrangten Materials, das renaissancistische Imaginare, das
sich vom riesigen, magischen und mytischen, verdrangten Material ernahrt hat,
aufgebluht. Diese Tatsache konnte die christiliche Institution nur erschrecken.
Sowohl die katholische als auch die protestantische Kirche haben, durch
drastischen MafBnahmen, eine ,riesige Zensur des Imagindres” 22, wie sie loan
Petru Culianu nennt, benutzt. Der 18. Jahrhundert, der barokische Jahrhundert, ist
das Ergebnis dieser Unterdriickung des Mystizismus eines ,,dogma”-artigen
Glaubens zugunsten. Im ndchsten Jahrhundert, dem Lichtjahrhundert, wurde die
Zensur des renaissancistischen Imaginéres, nach dem Untergang der religiosen
Inbrust, von einem neuen Stellentypus, des aufgekldrten Rationalismus,
weitergefiihrt. So, fur zwei Jahrhunderte, wurde das magische Denken fur das
zweite Mal im kollektiven Unbewusste niedergedriickt und verdrangt. Das
barockische Drama wird von der Kraft und Dramatik der Bibelepisode der
konkurrierenden Briider besonders angezogen werden: Les Tragiques von Agrippa
d’Aubigné, John Donne in Metempsychosis or The Progress of the Soule, John
Milton in Paradise Lost.

Die Romantik wird als eine Zeitspanne betrachtet, in der das magische
untergedriickte Material an die Oberflache wiederkommt. Und das wird
gerechterweise ,, ein Wiedergeburt der Renaissance” genannt. Am Ende des 18.
Jahrhunderts wohnt Europa einer explosiblen Darlegung der unbewussten
Grundregel bei, die sich zu revanchieren an den Jahrhunderten der theologischen
oder laienhaftigen Vernunftsvorherrschaft scheint. In der Romantik gelingt es der
magischen Weltanschauung sich komplett zu offenbaren, ohne noch beschuldigt
oder satanisiert zu werden, wie es in der Renaissance geschehen. Unter diesen
Auspizien wird auch der biblische Mythos bis dann ungedachte und erlaubte
Interpretationen bekommen. Der Empfang dieses Mythos wird eine wirkliche
Wendung mit der Veroffentlichung des Cain — Mysteriums vom Lord Byron
nehmen. Er brecht die klassischen Muster und l6st einen echten Skandal aus, weil
er fir das erste mal einen unschuldigen Kain in die Szene einbringt. Der
aufgelehnte Kain, den Byron vorschlagt, findet man auch bei Baudelaire, Nerval,
Leconte de Lisle. In der Romantik wird der gute und gehorsame Abel niemals die
Lieblingsgestalt der literarischen Verfasser sein, sondern sind die Absétze, die als
Protagonist den rebellischen Kain haben, am produktivsten aus der literarischen
Perspektive. Fir die Rehabilitation dieser Gestalt werden sich Coleridge, Blake,

22 |oan Petru Culianu, Eros und Magie in der Renaissance. 1484 (im Original auf Rumanisches:
Eros si magie in Renagtere. 1484), lasi, Polirom, 2003.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Hugo, Bloy umsetzen. Die Geschichte der feinden Briider wird als ein gutes
Ausgangsmaterial fiir die Darstellung der sozialen Verhéltnisse (Balzac, Dickens,
Hardy) und politischen Verhdlnisse (Hugo, Rossetti, Wilde) angeschaut werden.
Die Modernitdt wird noch mehr die Perspektiven erweitern. Das 20. Jahrhundert
wird sich durch Hesse, Unamuno, Conrad, Shaw, Steinbeck, Butor, Tournier,
Emmanuel, Camus, Archer, Saramago als sehr produktiv erweisen. Im Zeichen der
identitaren Krise findet man die folgenden epischen Lieblingskerne: das Vaterbild
(die Transzendenz ist isoliert, das Gotteshild wird auf den Vater Ubertragen,
meistens urteilsfahig, unklar, ohne Perstnlichkeit, in Schmerzen, unféhig seine
Rolle zu tragen); die zwei Briider werden als Symbole des menschlichen Geistes
angesehen, der zwischen dem Guten und dem Bésen gespaltet ist, ein Wiederstand,
den man verflachern versucht. Eine Relativierung und gleichzeitig eine
Kontamination nehmen platz: ,.die Abelisierung Kains, die Kainisierung Abels”?;
die Sehnsucht nach der edenische Periode verursacht Qual, Trostlosigkeit, Angst,
u.s.w.; Kain wird zum Symbol der Modernitdt entweder unter der Figur des
Kunstlers, des Schopfers, oder unter der Erscheinungsform des Eingeweihten, und
die Reise, Wanderschaft der Hauptgestalt werden zum Vorwand der Suche, der
Bildung, u.s.w.

Ohne Riucksicht auf die Art und Weise, in der der biblische Mythos interpretiert
und wiederinterpretiert, konstruiert und dekonstruiert wurde, hat er seine
Standigkeit in der universalischen kollektiven Mentalitdt gewonnen. Er hat
raumliche und zeitliche Zusammenhange Ubertroffen und ist eine exemplarische
Geschichte geworden. Diese unverkennbare Geschichte hat das Interesse der
Schrisfsteller im Laufe der Jahrhunderte aufrecht weitererhalten und man kann es
auch heute so lebendig wie je finden. Wie man in diesem kurzen Schema bemerken
konnte, spielgelt die Literatur sowohl die mythischen Stindigkeiten, als auch die
spezifischen Semantisierungen, Desemantisierungen und Wiederbedeuten dieses
Mythos fiir jede Periode.

Acknowledgements: This work was supported by the European Social Fund in Romania,
under the responsibility of the Managing Authority for the Sectoral Operational Programme
for Human Resources Development 2007-2013 [grant POSDRU/88/1.5/S/47646]

Bibliographie

Augustin, Aurelius, De civitate Dei, ruménische Version Despre cetatea lui Dumnezeu,

Bucuresti, Editura Stiintifica, Band 1, 1998

Badilita, Cristian §i Barbaneagra, Paul, Das Treffen mit dem Heiligen (im Original auf
Ruménisch: Tntalnirea cu sacrul), Botosani, AXA Verlag, 1996

Caillois, Roger, Der Mensch und das Heilige (im Original auf Ruménisch: Omul si Sacrul),
Ubersetzung von Dan Petrescu, Bucuresti, Nemira Verlag, 1997

3 Véronique Léongrd-Roques, Cain, figure de la modernit¢ (Conrad, Unamuno, Hesse,
Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003, S. 129.

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)



Culianu, loan Petru, Eros und Magie in der Renaissance. 1484 (im Original auf
Ruménisches: Eros si magie in Renagtere. 1484), lasi, Polirom, 2003

Durand, Gilbert, Einfihrung in die Mythodologie. Mythen und Gesellschaften (im Original
auf Ruménisch: Introducere in mitodologie. Mituri si societdti), Ubersetzung von Corin
Braga, Cluj-Napoca, Dacia Verlag, 2004

Durand, Gilbert, Mythischen Figuren und Antlitze des Werkes. Von der Mythocritik zur
Mythoanalyze (im Original auf Rumanisch: Figuri mitice si chipuri ale operei. De la
mitocritica la mitanaliza), Ubersetzung von Irina Badescu, Bucuresti, Nemira Verlag,
1998

Eliade, Mircea, Die Priifung des Labyrinths, (im Original auf Rumanisch: Tncercarea
labirintului), Ubersetzung von Doina Cornea, Cluj-Napoca, Dacia Verlag, 1990

Eliade, Mircea, Essays. Der Mythos der ewigen Wiederkehr. Mythen, Traume und
Mysterien (im Original auf Ruménisch Eseuri. Mitul eternei reintoarceri. Mituri, vise i
mistere) Ubersetzung von Maria Ivinescu und Cezar Ivinescu, Bucuresti, Editura
Stiintifica, 1991

Eliade, Mircea, Die Sehnsucht nach dem Ursprung:Geschichte und Bedeutung in der
Religion (im Original auf Ruménisch Nostalgia originilor: istorie si semnificatie in
religie), Ubersetzung von Cezar Baltag, Bucuresti, Humanitas Verlag, 1994

Gusdorf, Georges, Mythos und Metaphysik (im Original auf Rumanisch: Mit si metafizica),
Ubersetzung von Lizuca Popescu-Ciobanu und Adina Tihu, Timisoara, Amarcord
Verlag, 1996

Kernbach, Victor, Essentiale Myhen: Anthologie von mythologischen Texten, mit einer
Einflhrung in die generelle Mythologie, kritische Bemerkungen und geschichtliche
Noten (im Original auf Rumanisch: Miturile esentiale: Antologie de texte mitologice cu
o introducere in mitologia generala, comentarii critice si note istorice), Bucuresti,
Univers Enciclopedic, 1996

Léonard-Roques, Véronique, Cain, figure de la modernité (Conrad, Unamuno, Hesse,
Steinbeck, Butor, Tournier), Paris, Honoré Champion, 2003

Nietzsche, Friedrich, Die Geburt der Tragddie, Ubersetzung von lon Dobrogeanu-Gherea
und lon Herdan, im Band Von Apollo zu Faust. Gesprach zwischen Generationen, (im
Original auf Rumanisch: Nasterea tragediei , im Band De la Apollo la Faust. Dialog
intre generatii ), Meridiane Verlag, Bucuresti, 1978

Pageaux, Daniel-Henri, Generelle Literatur und Komparastik (im Original auf Rumanisch:
Literatura generald si comparatd), Ubersetzung von Lidia Bodea, Vorwort von Paul
Cornea, lasi, Polirom, 2000

Ries, Julien, Das Heilige in der religidsen Geschichte des Menschenkinds (im Original auf
Ruménisch: Sacrul in istoria religioasd a omenirii), Ubersetzung aus dem Italienischen
von Roxana Utale, Iasi, Polirom Verlag, 2000

Vasile cel Mare, Epistel (im Original auf Rumanisch : Epistole), Ubersetzung aus dem
Griechischen, Einfihrung und Noten vom Priesten Teodor Bodogae, Editura Basilica a
Patriarhiei Romane, Bucuresti, 2010

BDD-A135 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:31:08 UTC)


http://www.tcpdf.org

