
o PROBLEMĂ DE ETNOIJNGVlSTIC.'\ 

LucrA BERDAN 

Problema abordată este una de interdisciplinaritate, modalitate ştiinţifică de 
investigare profitabilă pentru mai multe discipline. Demarcarea domeniilor pe care 
le acoperă diverse discipline, necesitate didactică in primul rând, nu duce la 
separarea rigidă a acestora, ci fixează priorităţile fiecăreia în parte, astfel încât nici 
o disciplină nu poate să epuizeze prin studiu problemele ce le incumbă propria 
cercetare. Michel Camus vedea în această abordare interdisciplinară a domeniilor 
o cale iniţiatică nouă, creatoare de punţi Între gândirea ştiinţifică şi gândirea 
simbolică. B. Malinowski, la rândul său, credea că interdisciplinaritatea (sau 
transdisciplinaritatea, cum se numeşte, mai nou) ar creaunul dintre cele mai largi 
cercuri contextuale care încorporează toate celelalte contexte posibile. 

Venind din sfera etnologiei, studiul nostru nu-şi propune a sugera 
lingviştilor, în speţă Jexicografilor, etimologii noi, ci a demonstra că Între termenii 
şi reprezentările pe care le desemnează aceştia, ca urs, ursă, ursoaică, ursi/oare, 
ursitor, ursire, există legături simbolice şi nu numai. 

Problema pe care o supunem atenţiei şi dezbaterii aici decurge .din cercetarea 
aprofundată a riturilor de trecere, în special a celor din categoria obiceiurilor vietii de 
familie: naştere - căsătorie - moarte. Am scris şi o carte pe această tfnă], în care, la 
capitolul despre Ursitoare, semnalam şi aspectul interpretării" reprezentărilor 
mitologice în cauză, atât de complexe. De altfel, etnologi a s-a aflat de la început în 
permanentă relaţie de interdisciplinaritate cu lingvistica, disciplină care ne-a adus 
mereu lămuriri în multe probleme discutabile şi controversate, după cum etnologia, 
pentru cine o studiază aşa cum trebuie, oferă nenumărate argumente, idei şi puncte de 
sprijin lingvisticii şi altor discipline. 

Relaţia la care ne referim trebuie raportată la începuturile culturii, când s-au 
conturat cele mai vechi credinte ale omenirii, în care se vorbeşte de străvechi 
mame ursoaice, având formă de urs. Urmele unor asemenea zeităţi străvechi, care 

se regăsesc în multe zone ale Europei, după cum o demonstrează ştiinţific Marija 
Gimbutas'', sunt încă persistente in basme, unde apar ca mame primordiale. In 

I Lucia Berdan, Feţele destinului. Incursiuni În etnologia românească a riturilor de trecere, 
laşi, Editura Universităţii .Al. 1. Cuza", 1999. 

2 Civilizaţie şi culturii. Vestigii preistorice În sud-estul european, Bucureşti, Editura 
Meridiane, 1988, p. 97. 

ALIL, t. XXXIX -XLI, 1999-2001, Bucureşti, 2003, p. 203-208 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei



204 
._--------- 

LUCIA BERDAN 2 

colecţia de Literatură populară din Moldova a lui Alexandru Vasiliu întâlnim 
basmul Vasile a Popii, în care o ursoaică face un copil cu un popă: "Ia un băiet. Şi 
iaca cum era băietu: de la brâu în jos era urs, iar de la brâu În sus era trup de om 
frumos de n-avea păreche pe lumea cu soarele,,3. O variantă intitulată Un 
năzdrăvan a acestei poveşti o Întâlnim în antologia lui 1. C. Chitimia". Copilul 
născut din această asociere animal (ursoaică) şi om era năzdrăvan, "creştea văzând 
cu ochii, vorba aceea Într-o zi ca Într-o săptămână, într-o săptămână ca într-o lună". 
În basmul Deleş Tufan, din antologia lui Ion Nijloveanu', "ursoaica a născut un băiat, 
jumătate urs, jumătate om rnirean. Iera puternic, dar nu ştia a vorbi. Vorbea 
alimăneşte ca animalele". El este botezat de doi moşi, moşii arhetipali, care în basm 
sunt Dumnezeu şi Sf. Petru, şi care-i pun un nume ciudat ("Deleş Tufan să te 
cheme"), pentru că a fost făcut în tufe. Credinţa în mama-urs a rămas vie în Europa, 
după autoarea citată, până în secolul al XX-lea. În Creta, de exemplu, o tânără lăuză 
este numită ursoaică; În Lituania şi Bulgaria, ursul este numit bunica ursoaică. 

Încă din neoliticul timpuriu, marea zeiţă, născătoarea, dătătoare a de viaţă, 
ţesătoarea sau torcătoarea vieţii umane (alias Soarta), zeiţa naşterii şi a vieţii, avea 
printre epifaniile sale şi pe aceea de urs (ursoaică). Ea apare reprezentată şi cu 
mască de urs, ducând o traistă pentru prunc. Zeiţa dătătoare a vieţii, păzitoarea 
vieţii tinere din timpurile neolitice, a devenit păzitoarea torsului şi a ţesutului, 
simbolurile ei intâlnindu-se pe fusaiole şi pe greutăţile războiului de ţesut. Ea apare 
ca zeiţă triplă, corpul său fiind Însemnat simbolic cu trei puncte sau trei linii. Ea 
dă naşterea, viaţa şi moartea. "Aceasta este originea zeiţei triple din timpurile 
istorice şi a celor trei Parce din mitologia greacă, romană, baltică, slavă, germană, 
celtică şi din alte mitologii europene'?", Mircea Eliade, în Timpul şi Destinul'; 
studiind cultul marilor zeiţe eurasiatice şi afro-asiatice arată că se observă clar 
funcţia lor ambivalentă. Aceste "Mame ale Totului" (Mater Genitrix, Mater 
Creatrixţ sunt În acelaşi timp zeiţe ale vieţii şi ale morţii. În Orient, marile zeiţe 
sunt uneori reprezentate cu un fus În mână. Ele torc firul vieţii. Aşa este zeiţa cu 
fusul, găsită la Troia şi aparţinând epocii 2000-,1500 Î. H. Marea Dea Syra, 
reprezentată pe unele monede greceşti, are ca atribute ale ei: porumbelul, leul, 
templul cu omfalos şi fusul. Parcele, spunea Mircea Eliade, au făcut şi ele parte 
odinioară din grupul acestor zeităţi. Cu timpul, funcţia lor a fost îngrădită aproape 
exclusiv la domeniul limitat al naşterii şi destinului oamenilor şi, în această funcţie, 
păstrătoare deci a firului vieţii. Ele stăpânesc soarta omului. Firul pe care îl torc 
este mai lung sau mai scurt, după voinţa lor. Soarta omului este formulată mitic 
prin "firul vieţii", concepţie bine păstrată în basme, creându-se sintagme de tipul: 

3 Bucureşti, Editura Minerva, 1984, p. 484. 
4 Povesti, snoave şi legende, Bucureşti, Editura Academiei, 1967, p. 40. 
5 Basme populare româneşti. Folclorul din Oltenia şi Muntenia. III, Bucureşti. Editura 

Minerva, 1982, p. 458. 
6 Marija Gimbutas, op. cit., p. 98. 
"/ Vezi Mircea Eliade, Arta de a muri. Antologie de Petru şi Magda Ursachi, Iaşi, Editura 

Moldova, 1993, p. 144-145. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei



3 o PROBLEMĂ DE ETNOLINGVISTICĂ -------------- ------- 205 

"s-a dus unde-i trăgea aţa lui", "I-a trs ata spre cutare loc, sau cutare acţiune 
pentru că aşa i-a fost sortit, (ursit)", In anumite culturi, spune acelaşi Mircea 
Eliade, Marea zeiţă a jucat şi rolul de zeitate a timpului şi a destinului (de exemplu, 
În India, zeiţa destinului este Kâli; timpul se numeşte Kâle). 

Există, de asemenea, şi reprezentări cosmologice ca Ursa-Mare, Ursa-Mică, 
constelatii de căpetenie pentru regiunea nordică a cerului", iar Ursul în greceşte se 
numeşte arctos, de unde şi denumirea Polului Nord, Arctic. 

În credinţele poporului român, Ursitoarele, Ursitorile, Ursoaicele, Ursoile 
ocupă un loc important în sistemul obiceiurilor vieţii de familie. Ele nu apar 
numai la naştere, aşa cum se crede îndeobşte, ci şi la căsătorie şi la moarte. Din 
punct de vedere mitologic, aceste fiinţe supranaturale, care hotărăsc viitorul 
nou-născutului, reprezintă pentru tot spaţiul balcanic o moştenire greco-latină. 
Din punct de vedere lingvistic (semantic şi etimologic), doar româna şi 
macedoneana mai păstrează termeni legaţi fonetic (şi simbolic) de cei antici: ngr. 
ogizw, lat. ordire9. Legătura ursitoarelor cu ursul (ursoaica) ca animal oracular şi 
sacru, aşa cum apare în credinţele populare româneşti, o relevă şi o credinţă din 
Munţii Apuseni, notată de T. Frâncu şi G. Candrea la sfârşitul secolului al Xl Xslea, 
care observă că la moţi, la naştere, "lucrul cel dintâi este, să-i dea o linguriţă de 
unsoare de urs [copilului] ca să poată rezista influenţei ursitoarelor care 
veghează la căpătâiul lui şi îi ţes viitorul't'". Deci grăsimea acestui animal sacru, 
animal-totem, probabil, la strămoşii locuitorilor din zona menţionată, îl făcea pe 
copil, aflat astfel sub protecţia animalului sacru, imun la eventualele influenţe 
nefaste (meniri de rău) ale ursitoarelor. 

După cum vedem, această credinţă, formulată Într-o frază, încifrează în ea, 
simbolic vorbind, reminiscenţele unei culturi străvechi. Elena N iculiţK Voronca 
nota credinţa că "ursul e om; demult şi oamenii erau ca urşii ... Oameni] noştri din 
urşi sunt făcuti ... Ursul îşi face căsută ca omul şi aduce de toate"!'. Denumirea de 
ursoaică pentru ursitoare, ca şi verb'ul a ursa pentru a ursi apar atâti'în basme, cât 

şi în credinţe. În basmul Broasca-roasca, Dinu Făt-Frumos îi spne tatălui său: 
"Tată, poate tu m-ai blăstămat, ori ursoaica m-a ursat de-am rămas 'eu neinsurat't'", 
În povestea Urs itorile , din aceeaşi colecţie, un negustor, aflat în gazdă la o femeie 
care tocmai născuse un fecior, auzi noaptea ursitoarele: "Surioare bălăioare, cu 
cosiţele din soare, haide să-I ursăm ... Toate se-nchinară, aşa mi-l ursară ... Tot ce-I 
ursaseră el auzise". "Şi oricât s-a ostenit negustorul să fugă dinaintea ursoaicii Il-a 
fost cu putinţă ... căci tot natu are o stea pe cer şi ce-i scris în frunte-i pus" 13 . În 
povestea Taina muierii, mama ii spune copilului care, scăpând un şarpe de sub un 

8 I. Otescu, Credinţele ţăranului român despre stele, 1908. 
9 Irina Nicolau, Continuitatea elementului latin În credinţele despre ursitoare, în "Anuarul 

Institutului de Cercetări Etnologice şi Dialectologice", seria A, nr. 2, Bucureşti, 1980. 
10 Românii din Munţii Apuseni, 1888, p. 176. 
11 Datinile şi credinţele poporului român. Adunate şi aşezate în ordine cronologică, Cernăuţi, 

1903, p. 952-953. 
12 Cristea Sandu . Iimoc, Poveşti populare româneşti, Bucureşti, Editura Minerva, 1988, p. 62. 
JJ Aceeaşi colecţie, p. 226 şi urm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei



206 LUCIA BERDAN 
------------------------------ ------ 

4 

bolovan, primise de la acesta un galben: "Mă Gheorghe, acesta e norocul tău. Ia să 
te uiţi şi mâine că şarpele este ursoaica ta a bună"14. 

Nu trecem peste faptul că, frecvent, în basme şi poveşti se Întâlnesc variante 
dialectale ca ursătoare pentru ursitoare, ursători pentru ursitori: ,,10 sunt 
ursătoarea ta, da sunt fermecată't'", îi spune o zână fiului unui împărat 'I'n basmul 
A rghir. dulce frate, sau În basmul Fala din alunul de aur"; fiul unui împărat pleacă 
în lume "ca să-şi găsească ursătoarea lui s-o ia de soţie". În alt basm", un voinic 
îşi caută surorile răpite de zmei, "Dar dăsară vine că face trei zile, zice ursitorile şi 
vine şi le iei acasă". Marin Vânătoriul8 spune părinţilor săi: ,,[ ... ] eu mă duc la 
ursătoarea mea, la nechezul de cal unde l-am auzit... că asta e soarta mea". În 
basmul Voinicul cu cartea în mână": "Trei ursători ... să-ntreabă una pe alta cum o 
să ursască pe acesta". În răspunsurile la capitolul Naşterea din Chestionarul 
folcloric şi etnografic general, pe baza căruia s-a alcătuit Arhiva de Folclor a 
Moldovei şi Bucovinei, arhivă care tezaurizează informaţii culese mare parte în 
direct în ultimii 30 de ani şi aflată la Institutul de Filologie Română "A. Philippide" 
din laşi, găsim formulări ca acestea la întrebările despre ursitoare: "Ca să ursască 
bine"20; "Trei zâne vin în noaptea de după botez şi ursăsc copchilului cum să-i fie 
în viaţă" (Bacău, Orbeni); "Trei ursători ... Eli ursăsc şi lehuza şi copchilul":". 

În poveştile din Ardeal întâlnim varianta ursoaie pentru ursitoare. În 
povestea Tăciunele'", se spune: "Aşa a născut o femeie un copil şi o venit Ursoile 
alea să-i spuie soarta". în povestea Ursoile se vede mai clar relaţia ursuoare- 
ursoaică: "Aşa o fost on copchil. Hai p-aei, -ncolo pânt-o pădure. Să duse la 
ursoaici. Iaca pune ursoaicili uăchii pă el. Hei, copile, unde mei? - Da mă duc, că 
n-arn tată, n-am mamă, n-am nimnica şi nu ştiu cum m-o facut pă mine aşa Lasă 
că noi te-am ursit aşe. Da stăi acolo pă tăietori că nu-i slobod să vii Încoace ". O 
ursoaică Îi dă un corn şi-i spune s-o caute după ce iese din pădure. 

Ursitoarele apar, aşa cum observam anterior, nu numai la naştere, ci şi la 
căsătorie. În riturile prernaritale din Moldova, ursitul este numit şi urs. Candrea 
nota: "În Moldova fata pregăteşte pe masă două tacârnuri şi bucate făcute anume. 
Când bate miezul nopţii, fata zice: «Urs, ursitul meu, Care-i dat de Dumnezeu Vin 
de stă cu noi la masă»" (Vrăjile de ursită de Anul NOU)23. Tot de riturile 

]4 Aceeaşi colecţie, p. 258259. 
15 Ion Nijloveanu. Basme populare româneşti. Folclor din Oltenia şi Muntenia. Vl l l, 

Bucureşti, Editura Minerva, 1982, p. 325. 
16 Aceeaşi colecţie. p. 665. 
17 Aceeaşi colecţie, p. 551. 
18 Basmul cu Soarele şi/ata de împărat. Antologie de Gh. Vrabie, Bucureşti. Editura Minerva, 

1973, p. 125. 
19 Basme, cântece bătrâneşti şi doine. Antologie de Octav Păun şi Silviu Angelcscu, "Folclor 

din Oltenia şi Muntenia". X, Bucureşti, Editura Minerva, 1989, p. 169. 
20 A.F.M.B., Bacău, Dofteana, 
21 A.F.M.B., Botoşani, Vlădeni, 
22 Maria Ionită, Cartea vâlvelor. Legende din Apuseni, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1982, p. 213. 
2J Graiu, datini, credinţe. Bucureşti, Editura Librăria Universală Alcalay, f. a., p. 95. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei



5 o PROBLEMĂ DE ETNOLINGVISTICĂ 207 

prernaritale ţine şi credinţa notată de Artur Gorovei'", după Ioneanu: "La zi Întâi 
martie se ursesc prieteni şi rude, cele nouă babe, câte una de fiecare persoană, 
numindu-se zilele în care să fie fiecare ursit şi cum va fi timpul luminos, noros sau 
posomorât în ziua unui urs it, aşa îi va fi şi inima lui tot anul". Această credinţă, ca 
şi cea anterioară notată de filologul L-A. Candrea, relevă, de fapt, o străveche 
credinţă, că Ursitoarele menesc nu numai în momentele cruciale ale vieţii: 
naştere - nuntă - moarte, ci ele apar şi la mari praguri de timp (Crăciun, Anul 
Nou, 1 Martie, Paşti) pentru a meni perioade de timp faste sau nefaste din viaţa 
omului în decursul unui an. Aşadar, în aceste reprezentări mitologice profetice se 
integrează şi riturile de trecere calendaristice. Se evidenţiază În acest fel şi ideea 
pe care încerca s-o demonstreze Mircea Eliade, citată anterior, că Marile Zeiţe- 
Mame erau nu numai zeiţe ale naşterii şi ale vieţii, ci zeiţe ale timpului şi 
destinului, În general. 

Până aici au fost, aşadar, argumentele şi citatele noastre etnologice. Trecând 
la dicţionarele de limbă, vedem în definiţii25 că nu se face legătura Între ursitoare şi 
a urzi, aşa cum o făcea S. FI. Marian26. Lucrul acesta îl remarcă şi lingvista Sabina 
Teiuş, şefa sectorului de lexicografie de la Institutul de Lingvistică "Sextil 
Puşcariu" din Cluj-Napoca, unde se redactează litera LJ pentru Dicţionarul limbii 
române (DLR), Într-o scrisoare pe care ne-o adresa, În 1997, la rugămintea noastră 
de a ne lămuri asupra acestei dileme lingvistice. Dna Sabina Teiuş, ca bună colegă, 
ne-a pus la dispoziţie câteva extrase din redactările pentru cuvintele ursitoare, 
ursitor, ursii, a ursi. În materialele trimise vedem menţionată forma ardelenească 

(dialectală) ursoâie, cu specificarea: prin Banat şi Transilvania, în superstiţii şi 
credinţe populare, din urs -1- sufixul-oaie, citat Densusianu, Tara Haţegului, 232 şi 
Atlasul lingvistic român (ALR) II2' 653/53; ursă -1- sufixul -oaie.] substantiv 
masculin şi feminin, persoană care, prin descântece, farmece sau vrăji,incearcă să 
determine anumite evenimente din viaţa unui om sau să profeţească care va fi soţul 
(sau soţia) cuiva. Vezi vrăjitor -1- sufixul -oare (învechit şi popular); persoană 
considerată ca fiind predestinată să devină soţ (sau soţie) cuiva: urs it; ursoaică, 
substantiv feminin (prin Oltenia şi Muntenia, În superstiţii şi credinţe populare): 
1. Ursitoare: .Ursitoarele numite şi Ursitori, Ursite, Ursoi, Ursoaice sau Ursani 
croiesc ursita" (Tudor Pamfile, Mitologie românească, 1. Duşmani şi prieteni ai 
omului, 1916); "Cel vinovat că eşti sărac este ursoaica ta. Ea a hotărât să fii aşa 
cum eşti" (Tudor Parnfile, Cerul şi podoabele lui); "Care cu ursoaica lui"; "Peste 
vreo câtva vreme o să vă blăstămaţi şi stea şi ursoaică" (ibidem). Ursoi, substantiv 
masculin, augmentativ al lui urs, Învechit şi popular: care, prin descântece, farmece 
sau vrăji încearcă să determine anumite evenimente din viaţa unui om sau să 
profeţească care va fi soţul (sau soţia) cuiva. Vezi vrăjitor, vrăjitoare, ursitoare, 

24 Credinţi şi superstiţii ale poporului român, Bucureşti, Editura Socec, 1916, p. 365. 
2, În Dicţionarul explicativ al limbii române (DE X); la fel Vasile Breban, Dicţionarul general 

al limbii române, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1987, p. 1108. 
26 În Naşterea la români, Bucureşti, Gobl. 1892. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei



208 LUC1A BERDAN 6 

ursitor, din ursii + sufixul -itor, Învechit şi popular, persoană considerată ca fiind 
predestinată să devină soţ (sau soţie) cuiva, ursit. Ursitoaie, substantiv feminin, 
prin N-V Transilvaniei şi prin Maramureş, de la ursi/oare, prin analogie cu cuvinte 
ca strigoaie. Ursă, substantiv feminin (regional), ursită, cf. Tudor Parnfile, 
Mitologie românească, J, Duşmani şi prieteni ai omului, ] 916 şi C. Rădulescu- 
Codin: "Aşa mi-a fost mie ursa să colind pământul tot", Ursi, verb IV, tranzitiv, 
mai ales în forma pasivă, în superstiţii şi credinţe populare: a fermeca, a vrăji 
(regional), a ursi, a ursa. Ursi, vezi urzi, din neogrecul ogizw; lat. ordire . În 
manuscrisul Dicţionarului limbii române (DLR), la urzi II, se dă sensul (rar) a 
hotărî dinainte soarta unei fiinţe sau a unui lucru, a ursi, cu atestări la Cihac, 
Eminescu, Marian, Şăineanu, Viciu, ALR 1, 1403/266 şi ALR II, 653/284, La 
urzitor, -oare II, 4, rar, ursitoare (vezi urzitor]. Atât Sabina Teiuş, cât şi lingvistul 
clujean Eugen Beltechi apreciază problema interdisciplinară care ne preocupă ca 
fiind foarte interesantă de cercetat şi plină de sugestii, 

Rămâne doar ca lingviştii (lexicografii) să studieze, cu mijloacele specifice 
disciplinei, dacă relaţia dintre urs, ursoaică şi ursitoare, ursitor, ursire se poate 
explica şi etimologic, sau măcar să precizeze sensurile foarte vechi, populare sau 
rare, precum şi sensul simbolic, 

UNE QUESTION D'ETHNOLINGUISTIQUE 

RESUMI 

Cctte etude analyse une question interdisciplinairc qui se circonscrit au domainc de 
lethnologie aussi bien quă celui de la linguistique. Il sagit des rcpresentations rnythiques qui 
apparaissent dans le ceremonia! de la naissance, il savoir les fees du destin (Ursi/oare), 
L'etymologie de ce mot roumain est liee au verbe a ursi < a urzi (xtisser»). Dans les cxpressions 
linguistiques rencontrecs le plus souvent dans Ies contcs et les rccits rournains on retrouve 
Irequemment les formes urs «(()urs») pour urs it (<<celui qui est destine») et ursătoare, ursoaică 
(coursonne») pour ursitoare (fee du destin), Marija Gimbutas, dans La civilisation de L'Ancienne 
Europe, parle dancienncs represcntations de la deesse-rnerc prenant la forme d'un ours, ou paree 
d'un masque dours. L'ethnologue suggere au linguistc une etyrnologie possiblc de ccs mots: 
ursi/or! ursitoare par urs! ursoaică, en mettant en relation les repnSsentations mythiques avec les 
repnSscntations linguistiques cOf!cretes, 

fnstitutul de Filologie Română 
".4. Philippide" 

laşi, str. Th. Codrescu, nr, 2 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:09:00 UTC)
BDD-A1328 © 1999-2001 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

