Integration versus Ab- und Ausgrenzung

Danuta Tamborska

Einfiihrung

In Deutschland ist das Zusammenleben von deutschen Jugendlichen und
Jugendlichen aus Einwanderungsfamilien zum latenten Problem
geworden. Die neueren Untersuchungen, z.B. von Boos-Niinning' und
von Wilhelm Heitmeyer, Joachim Miiller und Helmut Schréder? - der
interdiszipliniren Forschungsgruppe fiir multiethnische Konflikte an der
Universitiit Bielefeld -, weisen darauf hin, daB die Konzentration auf
die Kontaktpersonen der eigenen Ethnie und auf die Einrichtungen der
ethnischen Conununity zugenommen hat.

Deutsche Jugendliche meiden Freizeiteinrichtungen, die iiberwiegend
von Jugendlichen auslindischer Herkunft besucht werden. Jugendliche
auslindischer Herkunft behaupten, keinen Kontakt zu deutschen
Gleichaltrigen herstellen zu wollen. In den letzten Jahren nehmen
Abwehrhaltungen von beiden Seiten zu. Ursula Boos-Niinning stellt in
ihren Untersuchungen fest, daB heute deutsche Jugendliche und
Jugendliche aus Migrantenfamilien bestenfalls nebeneinander leben:

,Unabhingig von der Wohnsituation (z.B. einem Leben in

segregierten Wohngebieten), der Aufenthaltsdauer und der

Berufstitigkeit, hat ein grofier Teil der Jugendlichen ausléndischer
e 3

Herkunft keine Kontakte zu den deutschen Gleichaltrigen®.

Auch die Ergebnisse meiner Studie: ,,Interkulturelle Kommunikation
bei Jugendlichen unterschiedlicher Herkunft am Oberstufen-Kolleg in
Bieclefeld* spiegeln diese Tendenzen wider. Am Beispiel der
Begegnungen im ‘Internationalen Literaturcafé’ im Oberstufen-Kolleg
in Bielefeld versuche ich, mdgliche Ursachen einer Ab- und Ausgrenzung
der Kollegiat/Innen unterschiedlicher

Herkunftskulturen zu entschliisseln und Priamissen fiir die Integration
der multi-ethnischen

Kollegiat/Innenschaft/SchiilerInnenschaft zu nennen. Die Erkenntnisse, die
aus meiner Studie

200

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




resultieren, sollten allerdings nicht nur am Oberstufen-Kolleg, sondern auch
an anderen Schulen und Bildungseinrichtungen Beachtung finden, denn die
gegenwiirtige Schule istund die Schule der Zukunft wird mit multikulturellem
SchiilerInnen-Publikum konfrontiert, sowohl im In- wie auch im Ausland.
Um eine Verstindigungsbasis fiir meinen Beitrag zu schaffen, méchte ich
zuerst kurz auf die Begriffe , Integration* und ,,Kultur* eingehen.

Zum Begriff ,,Integration®

Der Begriff ‘Integration’ wurde in der Bundesrepublik vor alleminden
70er Jahren eher politisch-normativ aufgefaBt im Sinne einer Anpassung
von Zuwanderern an die Aufnahmegesellschaft.

Bezug nehmend auf die Regierungserkldrung von 1982 beschreiben
Kalpaka und Rithzel Integration als

,einen sozialen ProzeB der Ein- und Zuordnung verschiedener
gesellschaftlicher Gruppen. Integration ist weder statisch noch einseitig,
sondern setzt Anpassungsbeitrige aller Beteiligten voraus. Fiir die bei
uns lebenden Auslindergruppen bedeutet dies, daB sie eigene
Integrationsbeitrige leisten miissen, indem sie sich insbesondere auf die
gesellschaftlichen Lebensformen sowie die Arbeitsbedingungen inder
Bundesrepublik Deutschland einstellen. Dies erfordert z.B. den Erwerb
deutscher Sprachkenntnisse, den Verzicht auf iibersteigerte, ein
friedliches Zusammenleben in unserer Gesellschaft storende national-religiose
Verhaltensweisen und das Anpassen in die hier geltenden Normen und
Verhaltensmuster. Dabei ist es nicht Ziel dieses Prozesses, den Auslinder
aus seinen Bindungen an die Heimat zu 16sen. Dies wiirde nicht Integration
sondern Assimilation bedeuten.*

Esser versteht unter Assimilation den Zustand der Ahnlichkeit der
MigrantInnen in Handlungsweisen, Orientierungen und interaktiven
Verflechtungen im Aufnahmeland.’

Anfang der achtziger Jahre formulierte der aus der Tiirkei kommende
Schriftsteller Arin die Forderung eines ,,kulturellen Pluralismus® statt
des allgemein populéren und politisch aktuellen Begriffes der Integration
nichtdeutscher BiirgerInnen.®

Renan Demirkan, Schriftstellerin und Schauspielerin tiirkischer Herkunft,
pladiert im ,,Spiegel“ (16/1997) fiir Respekt statt Integration.”

Eine Integration der Einwanderer, die im Sinne von Assimilation verlaufen
sollte, 1oste letztlich bei ihnen eine Re-Ethnisierung aus, d.h. einen Riickzug
in die kulturellen und religitsen Traditionen.*

201

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Eine groBe Zahl der in Deutschland lebenden Einwanderer und ihrer Kinder
zieht sich zunehmend aus der deutschen Gesellschaft zuriick, denn sie konnen
die extern gestellte Erwartung nach einer einseitigen Integration nicht erfiillen.
Der Druck nach Anpassung fiihrte zunehmend zur Desintegration und erzeugte
erhebliche Probleme im Zusammenleben der Einheimischen und der
Einwanderer wie auch unter den Einwanderern selbst. Dieses Phinomen ist
allerdings nicht ein ,,Auslinderproblem®, sondern vielmehr ein
,.Deutschenproblem*.”

Die Erfahrungen aus den 60er und vor allem 70er Jahren haben
eindriicklich gezeigt, daB der Weg zur Integration nicht die Assimilierung
der Einwanderer und ihrer Kinder sein kann.

Zum Begriff ,, Kultur*

Es gibt keine allgemeingiiltige Definition von Kultur. Je nach
Forschungsrichtung oder gesellschaftlicher Auffasung existieren
unterschiedliche Definitionen des Kulturbegriffs. In Bezug auf die
Diskussion im Bereich der interkulturellen Pidagogik mdchte ich mich
an dem Kulturbegriff orientieren, der vom ,,Centre for Contemporary
Cultural Studies* der Universitidt Birmingham (CCCS) entwickelt wurde:

»Die ‘Kultur’ einer Gruppe oder Klasse umfaft die besondere
und distinkte Lebensweise dieser Gruppe oder Klasse, die
Bedingungen, Werte und Ideen, wie sie in den Institutionen, in den
gesellschaftlichen Beziehungen, in Glaubenssystemen, in Sitten und
Briuchen, im Gebrauch der Objekte und im materiellen Leben
verkorpert sind. Kultur ist die besondere Gestalt, in der dieses
Material und diese gesellschaftliche Organisation des Lebens
Ausdruck finden. [...]*!°

Kultur bezieht sich damit auf alle Bereiche des menschlichen Lebens
und gilt als innerhalb eines gesellschaftlichen Rahmens erlernt. Die
Erlernbarkeit von Kultur zeigt sich darin, daB das einzelne Individuum
sein Verhalten in der Regel so strukturiert, wie es in seiner
Herkunftskultur tiblich ist. Hierzu méchte ich die inhaltliche Bestimmung
des Begriffs ,,Kultur von Gohring iibernehmen:

»[--.] wir kommen mit der Fihigkeit zur Welt, grundsiitzlich [...]
in jede der Lebensformen hineinzuwachsen, die von zahllosen

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)

T




menschlichen Gruppen in Vergangenheit und Gegenwart entwickelt
worden sind bzw. in Zukunft noch entwickelt werden. Jede Kultur
lehrt mich daher, daB ich auch so hiitte leben kénnen, wenn ich in sie
hineingeboren worden wire. ‘So leben’, daB heift: sehen, riechen,
schmecken, denken, wahrnehmen, sprechen, fithlen, mich bewegen,
lieben, hassen, streiten und Frieden machen, als schon oder haBlich,
gut oder bosse bewerter, [...] kurzum mich verhalten wie ein beliebiger
Einheimischer - und dies alles als selbstverstindlich, also so ‘natiirlich’
empfinden wieer.""

In einer multikulturellen Gesellschaft wird von der These, es giibe so
etwas wie die deutsche, franzosische, russische usw. Kultur, Abschied
genominen. ;

Alle europiischen Kulturen, beispielsweise, sind seit langem

Mischkulturen.'?

Bevor ich zur Problematik der ‘Integration’ iibergehe, méchte ich kurz

die Bildungseinrichtung, die Kollegiatinnenschaft und das ‘Internationale

Literaturcafé’ vorstellen.

Das Oberstufen-Kolleg in Bielefeld

Allgemeine Informationen iiber die Bildungseinrichtung und die

KollegiatInnenschaft

Das Oberstufen-Kolleg des Landes Nordrhein-Westfalen ist eine

Versuchsschule und wissenschaftliche Einrichtung an der Universitit

Bielefeld, die nach den Vorstellungen von Hartmut von Hentig 1974

gegriindet wurde.

In beiden Eigenschaften setzt sich das Oberstufen-Kolleg (auch OS

genannt) zwei Aufgaben:

— Es entwickelt und erprobt ein alternatives Gesamtkonzept zum
Bereich der Sekundarstufe II und der Eingangssemester der
Universitit; Darin ist es nach amerikanischem Vorbild ,,College™.

— Es entwickelt und erprobt iibertragbare Materialien und Modelle
curricularer Teilreformen fiir diesen Bereich: Darin ist es ,,Curriculum-
Werkstatt*.

Als College und Curriculum-Werkstatt versucht das Oberstufen-Kolleg auch

ein bildungspolitisches Ziel zu erreichen, das Heterogenitit zulidflt und

Chancengleichheit anstrebt.

Zur Ausbildung konnen sich bewerben und zugelassen werden:

203

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



SchiilerInnen der 10. Klassen von Gymnasien, Gesamtschulen, Realschulen,
Hauptschulen und der Berufsschulabschluf3klassen sowie Erwerbstitige unter
25 Jahren, wobei folgende Zusammensetzung der einzelnen Jahrginge
angestrebt wird:
— Geschlecht: 50 % weiblich, 50 % minnlich
— schulische bzw. berufliche Vorerfahrung: 33 % direkte
UbergéingerInnen von der Sekundarstufe I, 33 % mit abgeschlossener
zweijdhriger Berufsausbildung, 33 % sonstige
— Berechtigungsvermerk, 50 % ohne Qualifikationsvermerk."
SchlieBlich werden im Aufnahmeverfahren BewerberInnen zwischen 16
und 25 Jahren beriicksichtigt.
Bei Beginn der Ausbildung miissen sich die KollegiatInnen fiir ein bzw
zwei sog. Wahlfdcher entscheiden. Die Entscheidung wird normalerweise
mit dem Blick auf das eventuelle weitere Studium getroffen, somit
ermdglichen die Wahlfécher eine Spezialisierung. Zur Auswahl stehen
ihnen 26 Ficher, wobei fiir 21 Wahlficher Vereinbarungen mit
verschiedenen Hochschulen insbesondere in Nordrhein-Westfalen, aber
auch in anderen Bundesldndern, existieren.
Neben den Wahlfachern bietet das Oberstufen-Kolleg Kurse an, die anstelle
der gymnasialen Grundkurse im ,,Ergédnzungsunterricht (EU), im
,.,Gesamtunterricht* (GU) und in den Fremdsprachen obligatorisch zu
absolvieren sind.
Diese Bezeichnungen sind auf den besonderen Semesterablauf am
Oberstufen-Kolleg zuriickzufiihren. Ein Unterrichtshalbjahr gliedert sich
in drei Phasen, die durch unterschiedliche Formen von Unterricht zu je
24 Wochenstunden ihren festen Platz haben. Die folgende Tabelle macht
es anschaulich:

Tabelle 1: Der Semesterablauf am Oberstufen-Kolleg

Intensivphase/5 Wochen | Kursphase/12 Wochen Projektphase/3 Wochen
Kurs I: 12 hiw, Wahlunterricht I: 6 hiw Gesamtunterricht als Projekt
z.B. Statistik oder Wahlunterricht II: 6 hiw 24 hiw

Laborpraktikum oder Exkursion

Kurs IT: 12 h/w, Ergiinzungsunterricht: 6 h/w | oder Praktikum

z.B. Fremdsprache oder Fremdsprache oder

Ergiinzungsunterricht Ergénzungsunterricht:6 h/w

Sport: 2 h/w

204

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Die Ausbildung vereint in sich die Sekundarstufe IT und die ersten zwei bis

vier Semester des Grundstudiums und dauert in der Regel vier Jahre.

Die AbsolventInnen des Oberstufen-Kollegs kénnen sich um eine

Einstufung in das zweite bis vierte Hochschulsemester bemiihen.

Die kulturelle Heterogenitiit der KollegiatInnenschaft

Im Oberstufen-Kolleg lernen ca. 800 KollegiatInnen. Jihrlich werden

ca. 250 Neu-KollegiatInnen aufgenommen. Uberwiegend stammen sie

aus der Region Bielefeld, zu einem erheblichen Teil aber auch aus anderen

Bundeslédndern.

Das Oberstufen-Kolleg hat eine kulturell vielfiltig zusammengesetzte

KollegiatInnenschaft. Der Anteil der Kollegiatinnen auslindischer

Herkunft betrug 24,9 % bei der Aufnahme im Jahr 1994/95 (siehe unten,

Tabelle 2)."* Durchschnittlich lag der Anteil der KollegiatInnen mit

ausldndischem Paf in den zuriickliegenden Jahren bei ca. 23 %."

Téglich treffen sich in dieser Bildungseinrichtung KollegiatInnen aus

ca. 16-23 unterschiedlichen Kulturen, darunter:'¢

— deutsche KollegiatInnen, die die Mehrheit der KollegiatInnenschaft
bilden, 75,1 %,

— AussiedlerInnen aus der ehemaligen Sowjetunion und aus Polen,"”

— KollegiatInnen auslédndischer Herkunft aus GastarbeiterInnen-
Familien, zu welchen gezdhlt werden: Jugendliche der 2. Generation,
sog. ,,Ausldndische Inldnder* mit u.a. griechischer, italienischer, ex-
jugoslawischer, tiirkischer bzw. kurdischer Herkunft,

— Fliichtlinge aus dem ehemaligen Jugoslawien,

— Staatenlose,

— andere KollegiatInnen mit nicht-deutscher Herkunft.

205

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Tabelle 2: Die KollegiatInnenschaft nach Staatsangehorigkeit

(Aufgenommene im Zeitraum 01.09.1994 - 29.04.1997)

i Anteil an der Zahl

Herkunft der Kollegiat I%ahl dsr Al do der.'Zahl der Kollegiat

ollegiat der Kollegiat :

e Inngn Innen insuf;_samt “Inn.cn AT
= auslindischem PaB

Deutsche Kollegiat i
Innen & Aussiedler 193 Fa Gt -
Innen
Kollesiat liineg it 64 24,9 % 100,0 %
auslindischem Pafl
Insgesamt 257 100,0 %
Tiirkei 37 14,4 % 57,8 %
Ex-Jugoslawien 8 3,1% 12,5 %
Italien 4 1,6 % 6,3 %
Spanien 2 0.8 % 3.1%
Syrien 2 0,8 % 3,1 %
Agypten 1 0.4 % 1,6 %
Albanien 1 0,4 % 1,6 %
Afghanistan 1 0.4 % 1,6 %
Argentinien 1 0.4 % 1,6 %
Belgien 1 04 % 1,6 %
Griechenland i 0.4 % 1,6 %
Marokko i 0,4 % 1,6 %
Mazedonien I 0,4 % 1,6 %
Portugal I 0,4 % 1,6 %
Togo 1 0.4 % 1,6 %
USA 1 0,4 % 1,6 %

Das ,,Internationale Literaturcafé‘ als Integrationsraum

Die hohe kulturelle Heterogenitit der KollegiatInnenschaft am
Oberstufen-Kolleg war der Anlaf3 zur Griindung eines Treffpunkts fiir sie.
In der Konzeption des Treffpunkts lag der Wunsch, die kulturelle Vielfalt
der Kollegiatlnnen als ein Potential zu einem kulturellen Austausch zu nutzen.
Der Treffpunkt wurde 1988 mit dem Namen ,.Internationales Literaturcafé*
eingeweiht. Dort sollten die Begegnungen und der kulturelle Austausch
zwischen den aus ca. 23 unterschiedlichen Kulturen kommenden
Kollegiatinnen und Kollegiaten stattfinden, die durch Literaturlesungen
ausléindischer und deutscher Autoren wie auch durch kleine kulturelle
Veranstaltungen geférdert werden sollten. Im ‘Internationalen Literaturcafé’
sollten die KollegiatInnen {iber ‘Gott und die Welt’ sprechen, und manchmal
bekam ich den Eindruck, daB3 besonders dort das Ideal der von vielen

206

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Lehrenden erwiinschten ‘Integration’ Wirklichkeit werden sollte. Die
Erwartungen wurden aber oft zu Enttéduschungen und Frustrationen, wenn
KollegiatInnen ausldndischer Herkunft nicht die illusioniren
Integrationsvorstellungen seitens der Lehrenden erfiillen konnten. Nach
Integrationsprimissen bei KollegiatInnen auslindischer Herkunft und
Integrationsbereitschaft bei ihren einheimischen deutschen KommilitonInnen
wurde nicht gefragt.

Viele Versuche seitens der Lehrenden und KollegiatInnen, das
‘Internationale Literaturcafé’ interkulturell zu gestalten, erzielten kaum
Erfolg. Jugendliche bevorzugten und bevorzugen weiterhin, die Pausen
in ihren ethnisch-kulturellen Kreisen zu verbringen. Am Beispiel des
‘Internationalen Literaturcafés’ lassen sich mehrere Gruppen aufziihlen,
wie z.B Jugendliche kurdischer Herkunft, Jugendliche tiirkischer Herkunft,
Jugendliche albanischer Herkunft, AussiedlerInnen aus Polen und der
ehemaligen Sowjetunion und kulturell gemischte Gruppen, wie beispielsweise
eine Aussiedlerin aus der ehemaligen Sowjetunion, Tatjana, und ihre
muslimischen Freundinnen tiirkischer Herkunft.

KollegiatInnen mit tiirkischem bzw. kurdischem Hintergrund wie auch
AussiedlerInnen aus der ehemaligen Sowjetunion und Jugendliche
albanischer Herkunft zeigten und zeigen ein starkes Bediirfnis nach
Austausch in ihren ethnisch homogenen Gruppen. In ihren Gruppen
suchen sie nach Halt und Anerkennung, denn nur dort fiihlen sie sich
verstanden. Dort miissen sie nicht eine solche ‘Integration’ beweisen,
die einen Verzicht auf die eigenen kulturellen Prigungen, Vorlieben und
Gewohnheiten beansprucht. Fiir Semra, Kollegiatin tiirkischer Herkunft,
ist das ‘Internationale Literaturcafé’ ein vertrauter Ort, an dem sie ihre
gleichgesinnten Freundinnen trifft. Im Interview, das ich mit ihr im Februar
1996 durchfiihrte, nennt sie das ‘Internationale Literaturcafé’ ,, ein Stiick
Zuhause “, und dort hat sie ihren ,, Stammplatz gefunden“.'® Nicht selten
wird aber den Jugendlichen aufgrund des Riickzugs in ihre ethnischen Gruppen
eine Abschirmung vorgeworfen.

Die Ursachen der Abgrenzung von Minderheiten werden in der
Mehrheitsgesellschaft und auch am Oberstufen-Kolleg normalerweise auf
die Herkunftskulturen zuriickgefiihrt. Dal die Abgrenzung bei den
Jugendlichen auch aus erlebter Ausgrenzung resultiert, geben nur wenige zu.
Ublicherweise zeigen einheimische deutsche KollegiatInnen am Oberstufen-
Kolleg kaum Interesse an ihren nicht-deutschen KommilitonInnen, auBer

207

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



einigen Jugendlichen, die doch meistens in einer schwierigen psycho-sozialen
Situation sind oder selbst Probleme haben, neue Kontakte mit den
gleichaltrigen Deutschen zu schliefien. Die Besuche des ‘Internationalen
Literaturcafés’ waren beispielsweise nur auf einige deutsche Kollegiatinnen
begrenzt. Diese Gruppe der BesucherInnen kam meistens wegen eines GU-
Projektes in das ‘Internationale Literaturcafé’ und blieb dort nur im Zeitraum
des Projektes, also ein Semester.

Auch die KollegiatInnen ausléndischer Herkunft wie auch die Aussiedlerinnen
haben nur selten deutsche FreundInnen. Unter den Kollegiatlnnen
auslindischer Herkunft kommt es aber eher zu Kontakten als zwischen ihnen
und den deutschen KollegiatInnen. Gegenseitige Ausgrenzung ist
insbesondere unter KollegiatInnen kurdischer und tiirkischer Herkunft zu
beobachten. Die AussiedlerInnen bleiben meistens unter sich in zwei Gruppen
aufgeteilt: AussiedlerInnen aus der ehemaligen Sowjetunion und
AussiedlerInnen aus Polen. Die Phinomene der Abgrenzung bzw.
Ausgrenzung gehoren zum Alltag des Oberstufen-Kollegs, in dem sich
Menschen unterschiedlicher Kulturen treffen.

Die Abgrenzung der Minderheiten-Gruppen resultiert neben der
gegenseitigen Ausschliefung eben aus dem Integrationsdruck seitens
der Aufnahmegesellschaft. Die Jugendlichen sind oft im Prozef} der
Integration verunsichert und verwirrt, weil sie nur selten eine Akzeptanz
ihrer Herkunftskultur erfahren. Die Nicht-Akzeptanz beginnt schon beim
duBeren Aussehen, insbesondere beim ‘Kopftuch’ oder bei schwarzen
Haaren und dunklen Augen. Allzu oft werden diese Jugendlichen mit
stereotypen Bildern konfrontiert. Auf die BesucherInnen des
‘Internationalen Literaturcafés’ bezogen, schien es mir, als ob das
‘Internationale Literaturcafé’ durch das starre Stereotyp . tiirkisches Café”
stigmatisiert wiire. Mehrere meiner GespréichspartnerInnen im Oberstufen-
Kolleg assoziierten jedenfalls das ‘Internationale Literaturcafé’ mit dem
, tiirkischen* Publikum, was auch fiir mehrere Grund genug war, nicht dorthin
zu kommen. Dieses Stereotyp erzeugte viel Distanz gegeniiber dem
‘Internationalen Literaturcafé’. Aus meinen Beobachtungen und Gespréchen
mit Jugendlichen unterschiedlicher ethnisch-kultureller Herkunft ergibt sich
also, daB die ethnischen Gruppen sehr wenig voneinander wissen, was
schlieBlich zu nicht adéiquaten Fremdwahrmehmungen und zu gegenseitigen
Ausgrenzungen und Konflikten fiihren kann.

Die Konzentration auf die ethnischen Gruppen ergibt sich meines Erachtens

208

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




auch aus dem Grund, daB es in der Didaktik und Methodik zu wenig
Unterrichtsinhalte gibt, die auch Inhalte der Herkunftskulturen berticksichtigen.
Diese fremdkulturellen Inhalte werden zwar am Oberstufen-Kolleg von
manchen Lehrenden aufgegriffen und erprobt, sie sind jedoch noch keine
Selbstverstindlichkeit geworden.

Unter den unterschiedlichen ethnischen Gruppen am Oberstufen-Kolleg
gibt es verschiedene Formen der Kommunikation. Auf der einen Seite
ist hier eine gute Verstindigung zu nennen, die eher unter Jugendlichen
mit auslindischer Herkunft entsteht (aufier den Gruppen mit kurdischem
und tiirkischem kulturellen Hintergrund) und nur in einzelnen Fillen
zwischen einheimischen deutschen Jugendlichen und Jugendlichen nicht-
deutscher Herkunft bzw. AussiedlerInnen zu beobachten ist; auf der anderen
Seite sind Konflikte und sogar Gewalt zu erwihnen, die sich iiberwiegend
zwischen Jugendlichen kurdischer und tiirkischer Herkunft abspielen. Diese
sind oft durch die politische Situation in der Tiirkei (Diskriminierung der
Kurden in der Tiirkei) bzw. durch die unterschiedlichen religidsen
Uberzeugungen (Aleviten und Sunniten) wie auch durch die deutsch-tiirkische
Politik und den EinfluB der tiirkischen Medien in Deutschland ausgeldst. In
der Mitte ist die Neutralitit bzw. Gleichgiiltigkeit plaziert, die oft aus
Desinteresse gegeniiber VertreterInnen anderer Kulturen bzw. aus
Unkenntnis ihrer kulturellen Hintergriinde resultiert.

Primissen fiir die Integration

In der Situation der multikulturellen Schiilerschaft steht die Pidagogik
vor neuen Uberlegungen zur Integration und zum Umgang mit der ethnisch-
kulturellen Heterogenitit.

Um dieser Wirklichkeit gerecht zu werden, bedarf es neuer
pidagogischer Konzepte, die die kulturellen Hintergriinde und die
spezifischen Interessen und Bediirfnisse der veridnderten
Schiilerpopulation nicht nur zur Kenntnis nehmen, sondern in
Unterrichtsmaterialien und Methodik wirksamer ansprechen.

Dabei darf Integration nicht mehr als Assimilation der Jugendlichen
mit nicht-deutschem Hintergrund gesehen werden. Vielmehr hat die Schule
die externen Integrationserwartungen, besonders die Identitétsanspriiche der
Schiilernnen zu beriicksichtigen und zu akzeptieren.

Inder Jugendphase sind alle Jugendlichen auf der Suche nach eigener Identitét.
In einer multikulturellen Gesellschaft, in der viele Kulturen mit oder
nebeneinander leben, wird der kulturelle Hintergrund oft bewuBt erlebt. Der

209

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



kulturellen Identitiit liegt ein dynamischer Kulturbegriffzugrunde, der den
gesamten Lebenszusammenhang einer bestimmten Gesellschaft oder
gesellschaftlichen Gruppe erfafit, d.h.

,.die Gesamtheit ihrer Lebensformen, Leitvorstellungen und ihrer durch
menschliche Aktivititen geformten Lebensbedingungen, unter
Beriicksichtigung von Kraft und Richtung ihrer gesellschaftlichen
Bewegung."”

Dies betrifft auch die AussiedlerInnen.

Die Teilhabe an und die Eingebundenheit des einzelnen in die so
verstandene Kultur wird in Form einer kulturellen Identitit zum
Ausdruck gebracht.”

,.Der einzelne erfihrt sich selbst ja nicht nur in der Auseinandersetzung mit
anderen, sondern auch in seiner kulturellen Ausstattung mit einer bestimmten
Sprache, mit bestimimten Uber]ieferungen, bestimmten Eigenheiten der
materiellen Kultur, mit Normen und Werten.*?!

Die Erfahrungen des eigenen Selbst sind eingebunden in die
Einstellungen, Uberzeugungen, Weltbilder und Wertesysteme der
eigenen Kultur und Gesellschaft. Deshalb zeigen Jugendliche in einer
multikulturellen Gesellschaft, in der sie mit mehreren Kulturen
konfrontiert sind, daf} sie auch ihre Rédume brauchen, um zuerst ‘eigene’
Selbstakzeptanz entwickeln und ihre kulturelle Identitit sichern zu
konnen. Erst wenn sie dort ihre kulturelle Identitit gefestigt haben,
konnen sie sich auf interkulturelle und interreligiose Kommunikation
einlassen.” Die kulturelle Identitit der Jugendlichen, die in Deutschland leben,
beinhaltet auch Aspekte aus anderen Kulturen und sollte daher auch einen
Zugang zu anderen Kulturen unterstiitzen, gleichgiiltig, welche Kultur die
primiir erlebte ist.

Da , Kultur immer eine Art der Lebensbewiltigung ist, die sehr viel mit
duBeren, mit 6konomischen und sozialen Bedingungen zu tun hat, die
folglich auch nicht unverinderlich ist, sondern auf Veridnderungen mit
Veriinderungen reagiert“* , sind die eigenen Einstellungen, Werte usw.,
die die eigene Identitét bilden, nicht statisch, sondern lassen sich modulieren.
Sie lassen veridnderte Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster entstehen;
Wahrnehmungs- und Verhaltensweisen éndern sich.

AuBer den internen kulturspezifischen Aspekten der Bildung der
Gruppen, wie beispielsweise gemeinsame Herkunft, Sprache, Religion,
politische und religiose Uberzeugungen und Einstellungen, spielen also

210

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




die externen Aspekte eine relevante Rolle, insbesondere die sozial-politische
Benachteiligung der MigrantInnen in Deutschland.

Politische und soziale Ungleichheit der auslindischen MitbiirgerInnen
in Deutschland betrifft auch die Kollegiatnnen, die nicht deutscher Herkunft
sind, und schafft somit eine Barriere zur ‘Integration’. Selbst durch den
gesellschaftlichen Status,, Auslénder* wird den Jugendlichen auslandischer
Herkunft (mit oder ohne deutschen Paf) vermittelt, daf sie in Deutschland
Fremde sind und nicht der bundesrepublikanischen Gesellschaft angehtren.*
Fiir Dragica (Kollegiatin mazedonischer Herkunft), eine meiner
ProbandInnen, 16st selbst der Begriff ,,Ausldnder® ein Gefiihl der Nicht-
Zugehorigkeit aus:

,.Bei uns gibt’s das Wort ‘Auslénder’ nicht. Ich finde das véllig verriickt
in Deutschland. So Auslinder.”

Aus meinen Beobachtungen und Erfahrungen am Oberstufen-Kolleg
und insbesondere im ‘Internationalen Literaturcafé’ geht hervor, dafl
Jugendliche, die nicht in Deutschland in einer deutschen Familie mit
konventionellen Traditionen geboren und aufgewachsen sind, als
*Ausldnder’ wahrgenommen werden. Bei Kollegiatinnen und Lehrenden
sind z.B. die Termini ‘Tiirken’, ‘Kurden’ im alltdglichen Gebrauch iiblich
und priigen die Selbst- und Fremdwahrnehmung der Jugendlichen als
‘Auslinder’ ein. Diese Fremdwahrnehmung der Jugendlichen mit
auslindischer Herkunft ist in der Mehrheitsgesellschaft nicht selten auch
mit negativen Konnotationen, sozialer Abstufung und Diskriminierung
verbunden. Auch wenn sich KollegiatInnen ausldndischer Herkunft am
OS nicht diskriminiert fithlen, sind sie oft durch die in ihrem Alltag
erlebten Diskriminierungen vorbelastet. Teilweise ist eine negative
Fremdwahrnehmung der KollegiatInnen auch am OS existent. Leider
wird davon abgesehen, daB die meisten Jugendlichen tiirkischer bzw.
kurdischer Herkunft in Deutschland geboren sind, den deutschen Paf3
besitzen und besser deutsch als tiirkisch oder kurdisch sprechen. Auflerdem
besuchen sie eine deutsche Bildungseinrichtung und gestalten ihren Alltag in
Deutschland, wo sie sich auch an hiesigen Normen und Regeln orientieren.
Die nicht angemessene Begrifflichkeit fiihrt letztendlich zur AusschlieBung
und zur Abgrenzung der KollegiatInnen, die als *Auslénder’ definiert werden.
Denn

211

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



_das ‘Auslindersein’ impliziert die Nicht-Zugehdrigkeit zur
sozialen Majoritiit des Staates. Wenn das ‘Ausldndersein’ die
Zugehorigkeit zu einer gesellschaftlichen Gruppe bedeutet, die in
der Wertschétzung der Inléinder eine der hinteren Positionen annimmt,
wird die Realitit des ‘ Auslidnderseins’ zum sozialen Stigma. Aus
der gesellschaftlichen Ablehnung und der Position einer
diskriminierten Minderheit erwachsen Zugehdrigkeitskonflikte sowie
Status- und Selbstwertprobleme, die eine kontinuierliche
Identititsentwicklung behindern. Gerade Tiirken erfahren in der
Bundesrepublik Deutschland soziale Diskriminierung, insbesondere
Tiirken werden mit negativen Attribuierungen diskreditiert.
Ausliinderfeindlichkeitist in erster Linie Tiirkenfeindlichkeit, soziale
Deskreditierung durch Belegung mit Sozialisationsdefiziten, kultureller
Riickstindigkeit und stereotypen Vorurteilen betrifft hauptsichlich
die tiirkische Bevolkerung. Tiirken sind in unserer Gesellschaft
aufgrund threr sozialen Marginalitit stigmatisiert, soziale Deprivation
ist ihre alltigliche Erfahrung und Situation in ihrem Leben in der
Bundesrepublik Deutschland ( vgl. Gaitanides 1983).4%

Ich frage mich: Wie sollten sich Jugendliche nicht-deutscher Herkunft bzw.
die AussiedlerInnen unter diesen ungiinstigen sozial-politischen Gegebenheiten
integrieren?

Im ersten Schritt, der diese Jugendlichen vor Ausgrenzung bzw.
Abschiebung in die benachteiligte Gruppe der ‘Ausléinder’ schiitzen und
ihnen somit den Weg zur Integration ertffnen konnte, sollte man bei
dem Begriff ‘Ausldnder’ anfangen. Bis jetzt gibt es in der Literatur des
Problems nur einige Versuche, die Termini neu zu bestimmen. Es gibt
den Ausdruck ‘Inlindische Auslinder’, der Jugendliche der zweiten bzw.
dritten Generation in Deutschland definiert.”® Paul Mecheril und Thomas
Teo nennen Menschen, die in Deutschland leben und doch keine
konventionelle ‘deutsche Geschichte’ aufweisen, ‘Andere Deutsche’.”
Fiir Ulrich Schoen sind es ‘Briickenmenschen’, das heifit Menschen,
die durch ihr Leben Briicken zwischen unterschiedlichen Welten
herstellen.”

Einen einheitlichen Begriff fiir:

— Jugendliche der 2. Generation, die zwar in Deutschland geboren und

212

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



aufgewachsen sind, aber aufgrund ihres Aussehens von der Offentlichkeit
als Fremde angesehen werden, z.B. als Tiirken,

— Jugendliche der 2. Generation, die ihre Sozialisation in ihrem
Herkunftsland begonnen haben und erst spéter nach Deutschland
gekommen sind,

— Jugendliche nicht-deutscher Herkunft, die als Fliichtlinge bzw.
AustausschiilerInnen nach Deutschland gekommen sind,

— Jugendliche, die aus kulturell heterogenen Partnerschaften stammen,

— MigrantInnen nicht-deutscher Herkunft, die mit deutschen Ehepartnern
zusammenleben,

— AussiedlerInnen, die zwar ihre deutsche Abstammung nachweisen
konnen, jedoch aus anderen Kulturkreisen emigriert bzw. von ihren
Eltern nach Deutschland mitgenommen worden sind,

gibt es nicht. Ich iibernehme in diesem Beitrag die Begriffe ‘Andere

Deutsche’ und ‘Briickenmenschen’ fiir sie.

Die ‘Anderen Deutschen’ bzw. ‘Briickenmenschen’ am Oberstufen-

Kolleg befinden sich in einer spezifischen Situation, in der sie ihren

kulturellen Hintergrund, den man nicht ignorieren darf, mit den Realititen

der bundesrepublikanischen Gesellschaft verbinden miissen. Sie miissen
eine Balance zwischen zwei oder mehreren Kulturen bzw. Welten, in
denen sie leben, herstellen, damit sie als gleichberechtigte Mitkollegiatinnen
in der multikulturellen Gesellschaft des OS auftreten konnen. Es ist allerdings
eine anstrengende Arbeit, die sie téiglich leisten, und diese Arbeit wird nur
von einzelnen einheimischen Deutschen (auch Lehrenden und Kollegiatinnen)
als solche eingeschiitzt. Leider habe ich den Eindruck, daf die ‘Briicken-
menschen’ dort einem Assimilationsdruck ausgeliefert sind, wo etwa

Integrationskonzeptionen der 70er Jahre als Priimissen der Integration immer

noch zu gelten scheinen. Denn es reicht nur, daf3 sich die ‘Briickenmenschen’

ihren ethnischen Kreisen anschlieen, z.B. Frauen mit Kopftuch, oder in
ihrer Muttersprache kommunizieren, schon werden sie mit kritischen Blicken
konfrontiert und nicht selten negativer Kritik ausgesetzt. Dabei suchen die

"Briickenmenschen’ nach Kontinuitit in ihrer sprachlichen, kognitiven und

psychosozialen Entwicklung, die es voraussetzt, eine Briicke zwischen

kulturellen Welten, Religionen, Sprachen etc. zu schlagen.

Die Herkunftskultur spielt bei der Identititsfindung der ,,Anderen

Deutschen” eine wesentliche Rolle. Selbst das Bediirfnis dieser

Jugendlichen, in der Herkunftssprache zu kommunizieren, miiite mehr

213

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Verstindnis seitens der Lehrenden und der einheimischen KollegiatInnen
finden, denn manche Jugendliche auslindischer Herkunft (das betrifft
auch AussiedlerInnen) konnen sich iiber bestimmte Situationen,
Probleme, Gedanken und insbesondere Gefiihle am besten in ihrer
Muttersprache ausdriicken. Dies betonen und beweisen in ihrem
Sprachverhalten die ,Briickenmenschen* am Oberstufen-Kolleg.
Bemerkenswert ist hierzu die Antwort einer tiirkischen Kollegiatin bzw.
eines tiirkischen Kollegiaten, die ich aus dem Heft entnehme, das ich im
‘Internationalen Literaturcafé’ fiir das Schreiben von Gedichten, Gedanken,
Kurzgeschichten etc. auslegte (Heft: Gedichte, Gedanken, Kurzgeschichten,
JInternationales Literaturcafé®, 1996/97).

Eine deutsche KollegiatIn stellt in diesem Heft folgende Frage:

JFast alles, das Ihr schreibt ist auf tiirkisch! Warum? Auf deutsch
kénnen mehr Leute Eure Gedanken, Gedichte, etc. lesen und verstehen
und Euch vielleicht bei Problemen helfen! Na, wie wéir's?“

Die Antwort lautet:

. Meine Probleme gehen nur mich an und, wenn du unbedingt etwas
verstehen willst, warum lernst du kein tiirkisch?

In dieser Aussage wird es deutlich, daB nicht nur die Sprache selbst,
sondern auch der sprachliche Hintergrund der , lingua prima* eine bedeutende
Rolle in der Kommunikation spielt. In der Diskussion iiber diese Aussage
:m ‘Internationalen Litcraturcafé’ haben die meisten deutschen Jugendlichen
den Anspruch auf AuBerungen in Deutsch erhoben und waren dariiber
emport, wenn im Heft auf Tiirkisch oder Russisch geschrieben wurde. Sie
brachten solche Argumente wie: ,,Die ‘Tiirken’/*Russen’ sollten auf Deutsch
schreiben, schlieBlich leben sie in Deutschland und sollten sich integrieren;
jeder soll verstehen, was sie schreiben.* Dabei wird oft tibersehen, dal man
z.B. Gedichte schlecht iibersetzen kann. Und ich habe in diesem Heft
beispielsweise mehrere Gedichte auf Russisch gelesen. Warum haben die
anderen etwas dagegen? Warum erwarten sie bei den ,,Anderen Deutschen®
eine Entwurzelung aus der von ihnen mitgebrachten Kultur, die doch eine
Bereicherung ist? Die andere Kultur wird aber eher als Bedrohung aufgefalit
insbesondere dann, wenn sie fiir die meisten doch fremd bleibt.

Felicja Maria Slawatycka® behauptet in ihrer Untersuchung zur Identitdt
und Integration jugendlicher AussiedlerInnen aus Polen, dad man einem
Kulturschock, einer Identititsverwirrung oder einer Desintegration nur
durch die Sicherung der Kontinuitit in der sprachlichen, kognitiven und

214

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




psychosozialen Entwicklung entgegenwirken kann.

In ihrer Studie geht sie davon aus, daf} die ,,lingua prima‘ bei den
jugendlichen AussiedlerInnen die Kontinuitét der psychischen, kognitiven
und emotionalen Entwicklung sichert.

»Diese Kontinuitit ist gleichzeitig die Basis fiir Ich-Identititsentwicklung,
weil die Sprache entscheidender Faktor fiir die Identitéitsfindung ist.**
Fiihlen sich die ,,Anderen Deutschen* aufgrund dessen abgelehnt, daB sie in
ihren Gruppen in der Muttersprache kommunizieren, besteht die Gefahr,
daf3 sie in ihren eigenen ethnischen Kreisen bleiben, weil sie sonst nirgendwo
Akzeptanz und Halt zu finden glauben. Diese Tendenzen sind allerdings nicht
nur im OS zu beobachten.”!

Die Tatsache, daB sich KollegiatInnen tiirkischer bzw. kurdischer
Herkunft in ihren Gruppen aufhalten und in der zuriickliegenden Zeit
mehrheitlich das ‘Internationale Literaturcafé’ besuchten, ist nicht
unbedingt ein Zeichen einer von ihnen gewollten Abgrenzung.

Die ‘Anderen Deutschen’ streben nach einer Integration, ohne daB sie
die kulturellen Werte ihrer Herkunftskultur aufgeben miiten. Ihre
Herkunftskultur oder eben ein Konstrukt der priméren Kultur, das sich in
der Sozialisation in ihrem Familienkreis priigte und weiterhin priigt, kénnen
sie nicht verleugnen. Sie empfinden sie einerseits als eine Bereicherung, und
sie bildet einen Teil ihrer eigenen Identitit; andererseits aber als Belastung,
insbesondere dann, wenn sie aufgrond der Herhunft wusgezrenzt werden
oder wenn sie den Erwartungen der Familie und der Aufnahmegeselischaft
nicht gleichzeitig gerecht werden kénnen.

Um sich in der Mehrheitsgesellschaft zu integrieren, brauchen sie von ihr
erst einmal anstatt der Ablehnung als ‘Auslénder’ eben die Akzeptanz und
das Gefiihl der Zugehdorigkeit. Werden sie aus der Mehrheitsgesellschaft als
gleichwertige MitbiirgerInnen ausgeschlossen, ziehen sie sich in ihre ethnischen
Kreise zuriick. Denn Nicht-Akzeptanz und Diskriminierung fithren dazu,
daB} die Jugendlichen ihren Halt und ihre Identitit in ihren ethnischen
Gruppierungen suchen™.

Wenn die Schiilerschaft kulturell heterogen zusammengesetzt ist, muf3
man auch mit Konflikten rechnen. Die Jugendlichen selbst, auch wenn
sie nicht unmittelbar mit der politischen Situation ihres Herkunftlandes
konfrontiert sind (hier z.B. Jugendliche kurdischer und tiirkischer
Herkunft), wenn sie in Deutschland leben, sind von den politischen
Geschehnissen ihres Herkunftlandes jedoch nicht frei. Sie beschiiftigen

215

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



sich verstindlicherweise mit der politischen Lage ihres Herkunftslands und
fiihlen sich oft mit den Problemen alleingelassen. Die Schule sollte sich fiir
einen Dialog zwischen den ethnischen Gruppierungen einsetzen und
gemeinsam nach Losungsstrategien der Probleme suchen, denn die
Jugendlichen selbst sind ohne externe Hilfe seitens der Schule nicht
imstande, eine auf Respekt und Toleranz basierende Kommunikation
untereinander herzustellen. Ihre Selbst- und Fremdwahrnehmung ist oft
durch Stereotype vorbelastet, die die auf Verstandigung basierende
Kommunikation verhindern und gar zu Konflikten fiihren kénnen. Eine
wichtige Aufgabe der multikulturellen Schule ist, ‘das Eigene’ bei den
SchiilerInnen im Bild ‘der Fremde/des Fremden’ zu relativieren,
Konflikte nicht zu meiden, sondern die SchiilerInnen dazu zu befdhigen,
ihre Positionen zur Sprache zu bringen, zu diskutieren und gemeinsam
nach moglichen Losungsstrategien zu suchen. Nach Auernheimer gehort
neben der Dimension der interkulturellen Bereicherung auch die
Dimension der Konfliktbearbeitung zur interkulturellen Erziehung,
,.wenngleich sie oft weniger deutlich akzentuiert wird*“.*

Die SchiilerInnen sollten die Kompetenz erlernen, andere Kulturen zu achten
und zu respektieren. Uber diese Kompetenzen sollten allerdings die
Lehrenden verfiigen und diese spitestens in ihrem Studium erwerben, denn
nur dann konnen sie mit einer ethnisch heterogenen Gruppe
susammenarbeiten. Es ist relevant, daf sie sich der sozio-kulturellen
Hintergriinde der SchiilerInnen bewubt werden und diese in der
Methodik und Didaktik beriicksichtigen. Erwarten die Lehrenden
Assimilation bei der kulturell heterogen zusammengesetzten
Schiilerschaft, besteht die Gefahr, daB sie Enttiuschungen im Prozef
ihrer Integration erfahren.

Neue Integrationskonzepte sollten nicht von Minderheiten ausgehen,
sondern von einer Vielfalt unterschiedlicher Kulturen. Dabei sollte der Begriff
“interkulturell’ ein fester Bestandteil der Integration sein. Der Begriff
interkulturell impliziert einen qualitativen und dynamischen Aspekt. Dasinter
eréffnet in seiner Bedeutung des zwischen und miteinander™ die
Perspektive eines wechselseitigen Aufeinanderbezogenseins verschiedener
kultureller Kontexte und die Vorstellung eines Prozesses, der aus diesem
Aufeinanderbezogensein resultiert. Eine wichtige Voraussetzung fir die
Integration der Jugendlichen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden
wiire, ihre kulturellen Potentiale zu beriicksichtigen und diese als eine

216

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Entwicklungschance anzuerkennen und nicht als Bedrohung zu deuten.

_Die Integration in die deutsche Gesellschaft und die Erhaltung der
kulturellen und nationalen Identitéit knnen nicht als Widerspriiche
formuliert werden. :

In Anlehnung an Boos-Niinning meine ich - und dies ist mein Eindruck aus
den Interviews zur, Interkulturellen Kommunikation bei Jugendlichen
unterschiedlicher Herkunftskulturen am Oberstufen-Kolleg': Jugendliche
auslindischer Herkunft haben keine Identitiit als Tiirken, Polen, Russen
etc. Das bedeutet, daB sie lernen miissen, die Normen der Bundesrepublik
und die des Heimatlandes miteinander zu verbinden bzw. voneinander
abzugrenzen und situationsspezifisch sinngemaf anzuwenden. Diese
Fihigkeit setzt die Entwicklung einer Identitdt voraus, in der sich
Elemente der Migrantenkultur, wie z.B. Traditionen, Normen und Werte
der Herkunftskinder, mit Elementen der deutschen Kultur vermischen, wie
sie ebenfalls iiber die ausldndische Familie, aber auch iiber deutsche
Peergroups, die deutsche Umwelt, Massenmedien und Schule vermittelt
werden. Das Leben in zwei oder mehreren Kulturen sollte als eine hohe
Leistung anerkannt werden, denn es beansprucht einen stindigen
Sichtwechsel bzw. eine Verbindung der unterschiedlichen Welten.
Deswegen sollten die kulturellen Potentiale den Jugendlichen in einer
multikulturellen Gesellschaft nicht als Storfaktoren fiir die Integration,
sondern als positive und produktive Aspekte fiir die Integration vermittelt
und bewuf3t gemacht werden.

Ergebnisse pidagogischer Arbeit mit Jugendlichen tiirkischer Herkunft,
wie z.B. die von Boos-Niinning, zeigen, daf sich fiir auslandische
Jugendliche Anpassung nicht auszahlt: Weder bei Ubernahme der
deutschen Staatsbiirgerschaft noch durch die Unterwerfung unter die
deutschen Vorstellungen kénnen Jugendliche es schaffen, in der deutschen
Gesellschaft akzeptiert zu werden, solange es zugelassen ist, daf sie als
Auslinder diskriminiert werden. Boos-Niinning ist der Meinung, daf nicht
Anpassung zu fordern sei, sondern es miissen Lebenschancen fiir diejenigen
geboten werden, die ihre eigene (Migranten-)Kultur einbringen wollen.*

,In der Schule wie auch in der Gesellschaft darf nicht Assimilation
erzwungen werden, sondern es miissen Hilfen zur Verfiigung

217

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



gestellt werden, den nationalen und kulturellen Hintergrund zu

wahren. 7

Diese Forderung méchte ich als Priimisse fiir die Integration betonen.

Ein wichtiger Aspekt, der die Integration beeinfluBt, ist auch die
Zukunftsperspektive. Aufgrund rechtlicher und sozialer Unsicherheiten,
erlebter Stigmatisierung, Diskriminierung und steigender
Auslinderfeindlichkeit entwickelt sich bei Jugendlichen auslindischer
Herkunft eine Riickorientierung auf das Herkunftsland. Vor allem die
Orientierung auf eine Zukunft im Herkunftsland verhindert eine
Integration in die deutsche Gesellschaft.?®

Nach Hohmann darf Integration nicht mehr einseiti g als AuslinderInnen-
Integration betrachtet werden, sondern sie muf auch Anforderungen
an die Einheimischen stellen,

»Integration wirkt ‘kriinkend’ (GroB 1974), wenn nicht gleichzeitig
auch die Aufnahmegesellschaft den durch Mi gration eingeleiteten
Wandel wahrnimmt und bereit ist, daraus die Konsequenzen fiir die
Erziehung der eigenen Kinder zu ziehen. Die interkulturelle Erziehung
gehtdavon aus, daB3 sich die deutsche Schule, die deutsche Pidagogik
dieser Herausforderung stellen muR. Das bedeutet zundchst,
Voraussetzung dafiir zu schaffen, daB Auslinder und Deutsche
gemeinsam leben sowie miteinander und voneinander lernen kénnen,
Die interkulturelle Erziehung thematisiert die Auf gaben, die ihr daraus
erwachsen, in der Forderung nach Toleranz und wechselseiti ger
Verstiindnisbereitschaft, in der Ablehnun g von Ethnozentrismus und
der Forderung nach einer entsprechenden kritischen Revision der
Lerninhalte, die der multikulturellen Lebenswelt Rechnung trigt.**

Auch wenn die Schiilerschaft homogen Zusammengesetzt ist, sollten
interkulturelle Lerninhalte ihren sicheren Platz in der Didaktik
bekommen. Selbst- und Fremdwahrnehmung sollten aufbauend auf
gegenseitigem Respekt und Toleranz gegentiber allen Kulturen geiibt
werden, z.B. durch den SchiilerInnenaustausch, denn die wirtschaftliche,
politische und soziale Verflechtung im heutigen Europa bedarf
interkultureller Kompetenzen in Begegnung unterschiedlicher Kulturen.
Interkulturelle Kompetenz ist zu gleich eine wesentliche Qualifikation

218

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




fiir ein moglichst konfliktfreies Leben unter Menschen verschiedener
kultureller Herkunft und Identitit in einer multikulturellen Gemeinschaft.
Fiir die Schule heift dies nichts anderes als die Verwirklichung von allgemeinen
pidagogischen Grundsétzen wie:*
— Achtung und Respekt vor kulturellen Leistung anderer;
— demokratische Gleichberechtigung fiir alle, unabhidngig von ihrer
Gruppenzugehorigkeit;
— Mitwirkung aller in einer Gemeinschaft lebenden Menschen bei der
Gestaltung des gemeinsamen Lebens.
Die Erziehung zum interkulturellen Verstehen und die Beféhigung zu
interkultureller Interaktion/Kommunikation sind in den Schulgesetzen
mehrerer Linder der Bundesrepublik ausdriicklich als verbindliche
Aufgabe formuliert.*
Anzumerken ist, daB die Moglichkeiten der Schule, interkulturelle Kompetenz
zu formen und die Fihigkeit zu entwickeln, mit den Konflikten zwischen
unterschiedlichen ethnischen Gruppen umzugehen, von den
Rahmenbedingungen des Staates abhiingig sind. Daher ist es die
gesellschaftliche Aufgabe des Staates/der Staaten, geeignete
Rahmenbedingungen zu schaffen, die vielschichtigen Ursachen von
Grundkonflikten.in der Gesellschaft zu beriicksichtigen und positive
Lasungen durch gleichberechtigte Politik zu fordern. Bis jetzt hat der
Staat diese Aufgabe nicht entschlossen genug angenommen. Er hat die
Schule mit den dort zuerst aufgetretenen interkulturellen Problemen
und Verwerfungen allein gelassen und ihr nur allzugern die Aufgabe des
Heilens zugeschoben.* Es heift: ,.Die Schule muB zu Toleranz erziehen®,
und ich méchte diese Aufgabe der Schule weiterhin betonen. Allerdings
sind die politischen und sozialen Rahmenbedingungen fiir ein friedliches
Zusammenleben der unterschiedlichen Kulturen in Deutschland von grofier
Relevanz. Die Schule ist keine ‘Insel’, auf der die Schiilerschaft von der
Beeinflussung durch den gesellschafilich-politischen Kontext frei bleibt.
KursI: 12 h/w, z.B. Statistik oder Laborpraktikum

| Boos-Niinning, Ursula: Deutsche und Zuwanderer - Auf dem Weg zu
eciner multikulturellen Gesellschaft? Vortrag an der Fachtagung
Zusammenleben von Deutschen und Auslindern in Nordrhein-
Westfalen, 24 Nevember 1993, Diisseldorf.

219

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



2 Heitmeyer, Wilhelm, Miiller, Joachim und Schréder, Helmut: Verlockender
Fundamentalismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997
(Untersuchungen iiber ,,Lebenssituation, Alltagserfahrungen und ihre
Verarbeitungsformen bei tiirkischen Jugendlichen in Deutschland*. Eine
Kurzform der Studie ist unter dem Titel: ,,Desintegration und islamischer
Fundamentalismus® in der Beilage Aus Politik und Zeitgeschichte zu
Parlament vom 7.2.1997 erschienen).

* Ebd.

+ Kalpaka, Annita & Réthzel, Nora (Hrsg.): Die Schwierigkeit, nicht

rassistisch zu sein. Mundo Verlag, Leer 1990, S. 56.

> Vgl. Esser, Hartmut: Aspekte der Wanderungssoziologie, Darmstadt
1980.

8 Arin, Cihan: ,,Die nationale Identitét ist fiir den Alltag ohne Gebrauchswert™,
In: Frankfurter Rundschau vom 24.09.1983, 5.14.

" Demirkan, Renan: , Respekt statt Integration”. In: Der Spiegel, Nr.
16/1997 vom 14.4.1997, S. 80-81. Renan Demirkan wurde 1955 in
Ankara geboren und ist mit sieben Jahren nach Deutschland
gekommen. Sie studierte Wirtschaftswissenschaften und Politologie
und absolvierte daraufhin ein Musik- und Theaterstudium.

8 Vgl. Heitmeyer, Wilhelm/Miiller, Joachim/Schréder Helmut:
Verlockender Fundamentalismus, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1997.

? Micksch, Jirgen: Die Zukunft des Zusammenlebens von Deutschen
und Ausldndern. Realisierung einer multiethnischen Gesellschaft aus
der Sicht der Kirchen. In Auslinderarbeit und
Integrationsforschung. Bilanz und Perspektiven. Deutsches
Jugendinstitut e. V., Alleinauslieferung: Juventa Verlag, Weinheim und
Miinchen 1987, S.63.

10 Zitiert nach Kalpaka, Annita & Réthzel, Nora (Hrsg), a.a.0., S. 46-

47.

"' Gohring, Heinz: Deutsch als Fremdsprache und interkulturelle
Kommunikation. In: Fremdsprache Deutsch 1. (Hrsg.) Alois
Wierlacher. Miinchen 1980, S. 72.

12Vgl. Nietzsche, Friedrich: Wo Rassen gemischt sind, der Quell grofier
Kultur. In: Nietzsche, Friedrich: Sdmtliche Werke, Kritische
Studienausgabe (Hrsg. von G. Colli/M. Montinari), Bd. 12, Miinchen
1980, S. 153.

220

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




'3 Die Daten stammen aus: Wir sind alle gleich. Wir sind alle verschieden:
Erfahrungen im Umgang mit Heterogenitit in der Sekundarstufe
IT. (Hrsg.) Ludwig Huber und Anne Wenzel. Bielefeld: Oberstufen-Kolleg,
1996; S..2.

4 Gemeint sind Jugendliche der 2. Generation, die in Deutschland geboren
sind bzw. erst spéter als GastarbeiterInnen-Kinder nachgekommen sind
und zur Zeit keine deutsche Staatsbiirgerschaft haben, sowie alle anderen
Jugendlichen, die sich mit einem ausldndischen Pall ausweisen.
Aussiedlerjugendliche sind hier nicht mit eingeschlossen, denn sie kénnen
sich mit dem deutschen Pafl ausweisen.

15 Siehe Tabelle 2.

18 Die Daten beziehen sich auf den Zeitraum 1994-1996.

17Es gibt keine Daten zu der Aufnahme der Kollegiatlnnengruppe von
Aussiedlerinnen und Aussiedlern, denn sie konnen sich mit dem
deutschen Paf} legitimieren und sind aufgrund dessen als Deutsche in
die Daten einbezogen worden.

'8 Das Portrait Semras ist dem Beitrag beigefiigt.

1% Thum, Bernd: Einleitung. In: Gegenwart als kulturelles Erbe. Ein
Beitrag der Germanistik zur Kulturwissenschaft deutschsprachiger
Liinder. Hrsg. von Bernd Thum. - Miinchen: Iudicium, 1985.

0 Albrecht, Corina: ﬁberlegun oen zum Konzept der Interkulturalitiit.
In: Vom Umgang mit dem Fremden. Hintergrund - Definitionen -

Vorschlige hrsg. von Yves Bizeul, Ulrich Bliesener, Marek Prawda.
Weinheim: Beltz Verlag, 1997, S. 120. ;

21 Bausinger, Hermann: Kulturelle Identitit - Schlagwort und
Wirklichkeit. In: Migration und Menschenwiirde. Fakten, Analysen
und ethische Kriterien hrsg. von Klaus Barwig, D. Mieth. - Mainz:
Matthias-Griinewald-Verl., 1987, S. 85.

22 Siehe auch: Schweizer, Friedrich: Welche Identitdt kann in einer
multikulturellen Situation noch Ziel fiir personale Entwicklungen
sein? Fragen und Anregungen zur Diskussion. In: _
Identititsbildung in multikultureller Gesellschaft. Beitriige eines
interdisziplindren
Kolloquinms [Hrsg. von Peter Schreiner]. Miinster, 1994.

* Bausinger, Hermann, a.a.0., S. 90.

i oVgll . THoffmann, «  Lutz! Der Einflufi vdlkischer
Integrationsvorstellungen auf die Identititsentwiirfe von

221

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Zuwanderern. In: Die bedringte Toleranz: Ethnisch-kulturelle
Konflilte, religivse Differenzen und die Gefahren politisierter
Gewalt/ hrsg. von Wilhelm Heitmeyer ... . - Frankfurtam Main: Suhrkamp
, 1996, S. 241-259. Vgl. auch Heckmann, Friedrich: Ethnische
Minderheiten, Volk und Nation. Soziologie inter-ethnischer
Beziehungen. Stuttgart: Enke, 1992, S. 74-95,

5 Hoffmann, Klaus: Leben in einem fremden Land. Wie titrkische
Jugendliche ‘soziale’ und ‘personliche’ Identitit ausbalaricieren.
Bielefeld : Bollert, KT-Verl. , 1990, S. 200. Siehe auch Heckmann,
Friedrich, a.a.0., S. 236-241, Gaitanides, St.: Segialstrukiur und
wAuslinderproblem“. Soziokulturelle  Aspekte  der
Marginalisierung von Auslindern der ersten und zweiten
Generation. Miinchen 1983.

2 Den Begriff ‘Inléndische Auslénder’ entnehme ich aus Bielefeld, Uli:
Inlindische Auslinder. Zum gesellschaftlichen Bewuftsein
tiirkischer Jugendlicher in der Bundesrepublik. Frankfurt: Campus-
Verl., 1988.

27 Andere Deutsche: Zur Lebenssituation von Menschen
multiethnischer und multikultureller Herkunft / hrsg. von Paul
Mecheril und Thomas Teo. Berlin: Dietz, 1994.

2 §choen, Ulrich: Bi-Identitiit, Ziirich: Walter, 1996.

2 Slawatycka, Felicja Maria: Polnisch-Literatur-Unterricht. Identitiit
und Integration - Bremer Modell. - Frankfurt am Main [u.a.]: Lang
, 1991, S.560.

Mia:ai0: 52 39!

31 Siehe neuere Untersuchungen von Heitmeyer, Miiller, Schroder,

Boos-Niinning.

32 Qiehe auch: Tertilt, Hermann: Turkish Power Boys. Ethnographie einer
Jugendbande. - Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1996 .

3 Auernheimer, Georg Der sogenannte Kulturkonflikt.
Orientierungsprobleme auslindischer Jugendlicher. Frankfurt:
Campus Verlag, 1988, S. 16.

3 Vgl Wierlacher, Alois: Zur Entwicklungsgeschichte und Systematik
interkultureller Germanistik. In: Dokumentation des Symposiums
Interkulturelle Deutschstudien - Methoden, Moglichkeiten und
Modelle, Takayama (Japan) 1990 / hrsg. von Kenichi Mishima und
Hikaru Tsuji. Miinchen: Iudicium, 1992, S.181.

222

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




** Boos-Niinning, Ursula: Ergebnisse pidagogischer Arbeit mit
tiirkischen Jugendlichen und Forderungen fiir eine multinationale
und interkulturelle Erziehung und Forderung. In: In der Fremde zu
Haus. Hrsg. von Peter Wittemann. Aktion Jugendschutz (Ajs). Stuttgart,
Landesarbeitsstelle Baden -Wiirttemberg, 1984, S.41.

$Ebd., S. 41.

7 Ebd., S. 40.

3 Bhd.; 8. 41.

¥ Hohmann, Manfred: , Interkulturelle Erziehung - Versuch einer
Bestandsaufnahme®. In: Auslénder in Schule und Kindergarten 4/
1983.

1 Zitiert nach Bliesener, Ulrich: Interfalivrelles Lernen: eine pidagogische
Notwendiglkeit und Chance. In: Vom Umgang mit dem Fremden.
Hintergrund - Definitionen - Vorschliige/ hrsg. von Yves Bizeul, Ulrich
Bliesener, Marek Prawda. Weinheim: Beltz Verlag, 1997, S. 219.

TVgl.:

Schleswig-Holsteinisches Schulgesetz (SchulG) i. d. F. vom 2.8.1990
(GVBI. fiir Schleswig-Holstein S. 451)

§ 4 Bildungs- und Erziehungsziele

Abs. 4 Satz 1: Die Schule soll die Offenheit des jungen Menschen
gegeniiber kultureller Vielfalt, den Willen zur Vélkerverstindigung
und die Friedensfahigkeit fordern.

Hessisches Schulgesetz vom 17.6.1992 (GVBI. fiir das Land Hessen
S. 233)

§ 2 Bildungs- und Erziehungsauftrag der Schule

Abs. 2: Die Schulen sollen die Schiilerinnen und Schiiler befahigen, in
Anerkennung der Wertordnung des Grundgesetzes und der Verfassung
des Landes Hessen ... andere Kulturen zu verstehen und somit zum
friedlichen Zusammenleben verschiedener Kulturen beizutragen sowie fiir
die Gleichheit und das Lebensrecht aller Menschen einzutreten, ...

Niedersichsisches Schulgesetz (NSchG) i. d. F. vom 27.9.1993
(Niedersdchsisches GVBI. S. 383)

§ 2 Bildungsauftrag der Schule

Abs. 1 Satz 3: Die Schiilerinnen und Schiiler sollen fihig werden, ...
den Gedanken der Vélkerverstandigung, insbesondere die Idee einer
gemeinsamen Zukunft der européischen Volker, zu erfassen und zu

223

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



unterstiitzen und mit Menschen anderer Nationen und Kulturkreise
zusammenzuleben ...

Gesetz iiber die Schulen im Land Brandenburg (Brandenburgisches
Schulgesetz -BbgSchulG) vom 12.4.1996 (GVBI. fiir das Land
Brandenburg TeilIS. 102) :

§ 4 Ziele und Grundsétze der Erziehung und Bildung

Absatz 5: Bei der Vermittlung von Kenntnissen, Fihigkeiten und
Werthaltungen fordert die Schule insbesondere die Fahigkeit und
Bereitschaft der Schiilerinnen und Schiiler, ...

11. die eigene Kultur sowie andere Kulturen, auch innerhalb des
eigenen Landes und des eigenen Umfeldes, zu verstehen und zum fiedlichen
Zusammenleben der Kulturen und Vélker beizutragen sowie fiir Wiirde
und die Gleichheit aller Menschen einzutreten, ...

Schulgesetz fiir das Land Mecklenburg-Vorpommern (SchulG M-V) vom
15.5.1996 (GVBIL. fiir Mecklenburg-Vorpommern S. 205)

§ 2 Bildungs- und Erzichungsauftrag der Schule

Abs. 1 Satz 2: Ziel der schulischen Bildung und Erziehung ist die
Entwicklung zur miindigen, vielseitig entwickelten Personlichkeit, die
im Geiste der Toleranz bereit ist, Verantwortung fiir die Gemeinschaft
mit anderen Menschen und Vélkern sowie zukiinftigen Generationen
zu tragen.

Schulgesetz des Landes Sachsen-Anhalt i. d. F. vom 27.8.1996 (GVBL
fiir das Land Sachsen-Anhalt S. 281)
§ 1 Erziehungs- und Bildungsauftrag der Schule
Abs. 2: In Erfiillung dieses Auftrages ist die Schule insbesondere
gehalten, ... 8. die Schiilerinnen und Schiiler zu Toleranz gegeniiber
kultureller Vielfalt und zur Vélkerverstandigung zu erzichen ...

42Vgl. Bliesener, Ulrich, a.2.0., 5.218.

Anmerkungen

Albrecht, Corina: Uberlegungen zum Konzept der Interkulturalitdt. In:
Vom Umgang mit dem Fremden. Hintergrund - Definitionen -
Vorschliige / hrsg. von Yves Bizeul, Ulrich Bliesener, Marek Prawda.
Weinheim: Beltz Verlag, 1997.

224

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




-Arin, Cihan: , Die nationale Identitdt ist fiir den Alltag ohne
Gebrauchswert . In: Frankfurter Rundschau 24.09.1983
Auernheimer, Georg Der sogenannte Kulturkonflikr.
Orientierungsprobleme auslindischer Jugendlicher. Frankfurt:
Campus Verlag, 1938.

Bausinger, Hermann: Kulturelle Identitdt - Schlagwort und
Wirklichkeit. In: Migration und Menschenwiirde. Fakten, Analysen
und ethische Kriterien | hrsg. von Klaus Barwig, D. Mieth. - Mainz :
Matthias-Griinewald-Verl., 1987.

Bielefeld, Uli: Inlindische Auslinder. Zum gesellschaftlichen

Bewufitsein tiirkischer Jugendlicher in der Bundesrepublik. Frankfurt:
Campus-Verl., 1988.

Bliesener, Ulrich: Interkulturelles Lernen: eine pidagogische

Notwendigkeit und Chance. In: Vom Umgang mit dem Frenden.
Hintergrund - Definitionen - Vorschliige [ hrsg. von Yves Bizeul,
Ulrich Bliesener, Marek Prawda. Weinheim: Beltz Verlag, 1997.
Boos-Niinning, Ursula: Deutsche und Zuwanderer - Auf dem Weg zu einer
multikulturellen Gesellschaft? Vortrag an der Fachtagung Zusammenleben
von Deutschen und Ausldndern in Nordrhein-Westfalen,
24 November1993, Diisseldorf.

Boos-Niinning, Ursula: Ergebnisse pidagogischer Arbeit mit tiirkischen

Jugendlichen und Forderungen fiir eine multinationale und
interkulturelle Erziehung und Férderung. In: In der Fremde zu Haus.
Herausgegeben von Peter Wittemann. Aktion Jugendschutz (Ajs).
Stuttgart, Landesarbeitsstelle Baden-Wiirttenberg, 1984.

Demirkan, Renan: ,,Respekt statt Integration®. In: Der Spiegel, Nr.16/
1997 vom 14.4.1997, S. 80-81.

Esser, Hartmut: Aspekte der Wanderungssoziologie, Darmstadt 1980.
Gaitanides, St.: Sozialstruktur und ,Auslinderproblem®.

Soziokulturelle Aspekte der Marginalisierung von Auslindern der
ersten und zweiten Generation. Miinchen 1983.

Gohring, Heinz: Deutsch als Fremdsprache und interkulturelle
Kommunikation. In: Fremdsprache Deutsch 1. (Hrsg.) Alois Wierlacher.
Miinchen 1980.

Heckmann, Friedrich: Ethnische Minderheiten, Volk und Nation.
Soziologie inter-ethnischer Beziehungen. - Stuttgart: Enke, 1992.
Heitmeyer, Wilhelm; Miiller, Joachim/Schroder, Helmut: Verlockender

225

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Fundamentalismus : tiirkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1997 (Untersuchungen iiber ‘Lebenssituation,
Alltagserfahrungen und ihre Verarbeitungsformen bei tiirkischen Jugendlichen
in Deutschland’. Eine Kurzform der Studie ist unter dem Titel: , Desintegration
und islamischer Fundamentalismus® in der Beilage Aus Politik und
- Zeitgeschichte zu Parlament vom 7.2.1997 erschienen).

Hoffmann, Klaus: Leben in einem fremden Land. Wie tiirkische
Jugendliche ‘soziale’ und ‘personliche’ Identitit ausbalancieren.
Bielefeld : Bollert, KT-Verl. , 1990.

Hoffmann, Lutz: Der Einfluf vilkischer Integrationsvorstellungen auf
die Identitditsentwiirfe von Zuwanderern. In: Die bedringte Toleranz:
ethnisch-kulturelle Konflikte, religidse Differenzen und die Gefahren
politisierter Gewalt/ hrsg. von Wilhelm Heitmeyer. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1996.

Hohmann, Manfred: ,,Interkulturelle Erziehung - Versuch einer
Bestandsaufnahme®. In: Ausliinder in Schule und Kindergarten 4/1983.
Huber, Ludwig und Wenzel, Anne (Hrsg.): Wir sind alle gleich. Wir
sind alle verschieden*: Erfahrungen im Umgang mit Heterogenitdt in
der Sekundarstufe II. Bielefeld: Oberstufen-Kolleg , 1996.

Kalpaka, Annita & Riithzel, Nora (Hrsg.): Die Schwierigkeit, nicht
rassistisch zu sein. K6ln 1994,

Mecheril, Paul und Teo, Thomas (Hrsg.): Andere Deutsche: zur
Lebenssituation von Menschen multiethnischer und multikultureller
Herkunft . Berlin : Dietz , 1994 .

Micksch, Jiirgen: Die Zukunft des Zusammenlebens von Deutschen und
Ausléiindern. Realisierung einer multiethnischen Gesellschaft aus der
Sicht der Kirchen. In: Auslinderarbeit und Integrationsforschung.
Bilanz und Perspektiven. Deutsches Jugendinstitut (Hrsg.),
Alleinauslieferung: Juventa Verlag, Weinheim und Miinchen 1987.
Nietzsche, Friedrich: Wo Rassen gemischt sind, der Quell grofler Kultur.
In: Nietzsche, Friedrich :Sd@mtliche Werke, Kritische Studienausgabe
(Hrsg. von G. Colli/M. Montinari), Bd. 12, Miinchen, 1980.

Schoen, Ulrich: Bi-Identitit. Ziirich: Walter, 1996.

Schweizer, Friedrich: Welche Identitiit kann in einer multikulturellen
Situation noch Ziel fiir personale Entwicklungen sein? Fragen und
Anregungen zur Diskussion. In: Identititsbildung in multikultureller

R
()
(e

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)

A



Gesellschaft. Beitriige eines interdiszipliniren Kolloguivins. / [hrsg.
von Peter Schreiner]. Miinster, 1994,

Slawatycka, Felicja Maria: Polnisch-Literatur-Unterricht. Identitiit und
Integration - Bremer Modell. Frankfurt am Main [u.a.]: Lang, 1991.
Tamborska, Danuta: Rund um das ,, Internationale Literaturcafé*. Bericht
vom 16.11.1996.

Tamborska, Danuta: Rund um das Internationale Literaturcafé. In:
Einblicke 1995/96, Bielefeld 1996.

Tertilt, Hermann: Turkish Power Boys. Ethnographie einer
Jugendbande. Frankfurt am Main : Suhrkamp , 1996 .

Thum, Bernd: Einleitung. In: Gegenwart als kulturelles Erbe. Ein
Beitrag der Germanistik zur Kulturwissenschaft deutschsprachiger
Léinder. / hrsg. von Bernd Thum . Miinchen : Iudicium, 1985 .
Wierlacher, Alois: Zur Entwicklungsgeschichte und Systematik
interkultureller Germanistik. In: : Dokumentation des Symposiums
Interkulturelle Deutschstudien - Methoden, Moglichkeiten und
Modelle, Takayama, Japan 1990/ hrsg. von Kenichi Mishima und Hikaru
Tsuji. Miinchen: Tudicium, 1992.

Semra

Semnra ist Kollegiatin tiirkischer Herkunft. Sie immigrierte als dreijéhriges
Kind nach Deutschland und wuchs in tiirkisch-deutscher Umgebung
auf. Thr Vater lebte schon in Deutschland, bevor sie mit ihrer Mutter
1977 nachkam. :

Semra hat keine Geschwister, und ihren Eltern liegt sehr daran, daf ihre
Tochter eine gute Ausbildung und in Zukunft eine gute Arbeit bekommt.
Nachdem Semra eine deutsche Schule abgeschlossen hatte, wo sie viele
deutsche und nicht-deutsche Kinder und Jugendliche kannte, begann
sie im Schuljahr 1995/96 ihre weitere Ausbildung am Oberstufen-Kolleg.
Sie wihlte das Fach ,,Biologie* als Schwerpunkt, denn sie méchte spiiter
Biologie studieren, um an einer Universitit in der Tiirkei einen Lehrstuhl
als Biologin anzustreben.

Gleich zu Beginn ihrer Ausbildung im Oberstufen-Kolleg lernte ich Semra
im ,,Internationalen Literaturcafé* kennen. Semra wirkte auf mich sehr
selbstbewuft, was auf ihr Verhalten und ihre moderne, sportliche

227

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Kleidung zuriickzufiihren war.

Thr selbstsicheres Auftreten duBerte sich auch in Gesprichen und im
Umgang mit anderen KollegiatInnen. Sie war offen fiir neue Kontakte und
lernte mehrere KollegiatInnen kennen.

Nach einer relativ kurzen Zeit (ca. einem Monat), seit Semra ihre
Schulkarriere im OS begonnen hatte, konnte ich beobachten, daf3 sie sich
immer ofter in den Pausen mit Kollegiatinnen tiirkischer Herkunft traf. Bereits
nach einem halben Jahr stand ihre Freundinnengruppe fest, die aus vier
muslimischen Midchen bestand. Hinzu kam noch eine Aussiedlerin aus
RuBland, die einen tiirkischen Freund (auch ein Kollegiat) hat. Alle ihre
muslimischen Freundinnen tragen Kopftiicher. Eines Tages und kurz vor dem
Interview (ca. nach einem halben Jahr des OS-Besuchs) kam auch Semra
,verschleiert” zur Schule. Sie war gliicklich iiber ihre Entscheidung, das
Kopftuch zu tragen, und freute sich sehr iiber die Moglichkeit, gleichgesinnte
muslimische Freundinnen im OS getroffen zu haben.

Das Interview mit Semra fand am 22.02.1996 statt; Semra war zum Zeitpunkt
des Interviews 21 Jahre alt.

Seit dem Interview ist schon ein Jahr vergangen. Semra trigt immer
noch das Kopftuch und trifft sich mit ihren Freundinnen regelméBig im
,Internationalen Literaturcafé®.

Das Kopftuch als Ausdruck der Identitdt und religidser
Zugehorigkeit
Zu Beginn der Ausbildung im Oberstufen-Kolleg im Schuljahr 1995/96
lernte Semra mehrere Kollegiatinnen mit tiirkischem Hintergrund kennen.
Innerhalb eines halben Jahres bildeten sich enge Freundschaften zwischen
Semra und anderen muslimischen Frauen, die mit Kopfbedeckung zur
Schule kamen. Semra verbrachte mit ihnen die Unterrichtspausen oder auch
Freiblocke. Bine enge Freundschaft entwickelte sich mit einer muslimischen
Kollegiatin, mit der Semra die gleichen Kurse besucht.
Bereits nach einem halben Jahr der Begegnungen mit muslimischen
Midchen setzte auch Semra ein Kopftuch auf:
. Friiher habe ich kein Kopftuch getragen, aber wir hatten
trotzdem irgendwie eine Ebene. Vielleicht habe ich mich gefreut,
die zu sehen und von denen Beistand zu bekommen. Obwohl sie
nie gesagt haben: ,,So, jetzt trag mal ein Kopftuch". Das hat
keine von denen gesagt. Aber ich fand das immer gut. Ich fand

228

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




die mutig... Und ich habe mich zusammengerissen und habe
gesagt: ,, Versuch's mal"“.
Ich hab... Friiher hatte ich nicht so ein Gefiihl... Ich héitte auch
nicht gedacht, daf3 ich es mal haben werde, wenn ich mich
selbstindig dem Islam zuwende... es ist ein Gefiihl von... von...
ich weif} nicht... es ist besser als ohne Kopftuch. Die anderen,
die haben dann irgendwie mehr Respekt vor dir. Wirklich, die
Jungs, z.B., die haben.... die schauen zu dir ein bifichen so auf...
als ohne Kopftuch, finde ich... man fiihlt sich etwas wertvoller... “
Semra wurde in einer muslimischen Familie erzogen, so daf} sie mit dem
Islam aufwuchs. Auch ihre Eltern (besonders der Vater) hatten den Wunsch
geduBert, dafl Semra mit ihrem 14. Lebensjahr ein Kopftuch tragt:
wAls ich 14 war, haben sie mir schon mal gesagt: ,, Mach mal
ein Kopftuch, das ist gut und so...., das gehort zur Religion".
Aber ich habe gesagt: , Ich bin noch nicht bereit, ich michte
das noch nicht”, und das haben sie akzeptiert. Sie haben gesagt:
. Wenn Du bereit bist, machst Du das schon selber.' Ja und
jetzt bin ich bereit gewesen und jetzt habe ich selbst gemacht
und die freuen sich natiirlich.* ‘
Nun, im Alter von 21 Jahren, entschlof} sich Semra fiir das Tragen des
Kopftuchs.
Ihr Vater hat die Entscheidung Semras mit grofler Freude aufgenommen,
die Mutter blieb dagegen etwas reserviert, denn sie wiinschte sich fiir
ihre Tochter mehr Freiheiten, als sie selbst in ihrer eigenen Jugend hatte:
. Mein Vater freut sich mehr... weil meine Mutter meint, ich
wdre noch jung, und ich sollte meine Jugend ausleben und nicht
sofort in den Zwang oder in ein Kopftuch, weil sie meint, ich
konnte meine Jugend nicht so gut ausleben, weil sie frither im
Dorfwar und dann sofort geheiratet, als sie 17 war... meint sie,
ich wollte auch ohne Kopftuch rumlaufen, mit Hose und mit
Freunden zusammensein. ,, Was ich nicht hatte, sollst Du
kriegen“.... Aber mein Vater freut sich..."
Semra ist der Auffassung, daB ,.das Kopftuch* zum Islam gehort. Thr
Leben wird sie aber kaum durch das Tragen des Kopftuchs veriindern:
» Nur weil ich jetzt ein Kopftuch trage, das heifSt nicht, daf} ich
mein ganzes Leben umkremple... Es war friiher so: ich bin nicht
in die Disko gegangen, habe nicht geraucht, habe nicht

229

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



getrunken, also Alkohol getrunken... ja, ich habe friither auch
nicht irgendwas mit Ménnern zu tun gehabt und jetzt habe ich
erst recht nicht... Das heifst nicht.... friither habe ich alles
gemacht; nur nachdem ich das Kopftuch trage, heifit es nicht
jetzt: Auf einmal... darfst Du das nicht mehr: Ich hab’s friiher
nicht gemacht..."
Das Tragen des Kopftuchs brachte fiir Semra dennoch Verdnderungen
mit sich. Sie fiihlte sich in ihrer Religion sicherer als je zuvor. Eine
* Bestitigung und den Halt geben ihr auch ihre muslimischen Freundinnen, mit
denen sie sich am Oberstufen-Kolleg trifft.
Jedoch fiihlt sie auch fremde Blicke des Kopftuchs wegen, die meistens
als Vorwurf zu verstehen sind; dazu meint sie:
.....aber in der letzten Zeit, wegen dem Kopftuch, werde ich
ziemlich komisch angeguckt. Nur von den Freunden, aber....
auch von den Deutschen, wurde ich schon angesprochen
deswegen,.... aber nicht diskriminiert, weil sie gucken immer
so komisch.... als wenn sie sagen.... ,, Eine Tiirkin mit Kopftuch,
oh! mein Gott! ... "
Seitdem Semra das Kopftuch triigt, wird ihr noch bewuBter, dal} die
Gesellschaft, in der sie lebt, bestimmte und vor allem vorurteilsgeprigte
Einstellungen gegeniiber Frauen hat, die ein Kopftuch tragen. Nach der
AuRerung Semras badeuter das Tragen des Kopftuchs nicht die
Minderwertigkeit bzw. die Unterdriickung der Frauen:
., Es steht nirgendwo, dafi die Frau minderwertiger ist als der
Mann, auch wenn sie ein Kopftuch triigt. Das Kopftuch ist nur
von der Religion her, daf3 Du Dich bedecken sollst, um keinem
anderen Mann irgendwie zu gefallen, nur aufler Deinem
eigenen....
Im Islam steht nicht, die Frau ist minderwertiger als der Mann,
es gibt verschiedene Rollen, und sie sind beide gleichwertig.....
Die Frau hat ihres..... Die Frau ist in ihrem Klischee und der
Mann in seinem, also...”
Die Konsequenz des Tragens des Kopftuchs dufert sich fiir Semra in
der Intoleranz der Nicht-Muslime, die sie von aulen zu spiliren bekommt:
., Wir werden toleriert, aber nicht akzeptiert, ....die tiirkischen
Miidchen mit Kopftuch... wir werden toleriert, aber wir werden
nicht akzeptiert, daf3 wir ein Kopftuch tragen...”

230

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Mit der Entscheidung, das Kopftuch zu tragen, scheint Semra eine klare
Orientierung gewonnen zu haben. Aus mehreren Gespriichen mit ihr
geht hervor, daB sie nach festen Orientierungen suchte. Bis sie ans
Oberstufen-Kolleg kam, fiihlte sie sich zwischen beiden Kulturen hin und
her gerissen. Vielleicht waren ihre neuen muslimischen Freundinnen der
Ausloser ihrer Entscheidung, das Kopftuch zu tragen?

Jedenfalls bereut Semra ihre Entscheidung nicht. Das Kopftuch trigt
sie regelmiBig bereits seit einem Jahr.

Die Verdnderung Semras zeigt sich fiir mich nicht nur duRerlich, sondern vor
allem innerlich. Semra zog sich in ihre Gruppe zuriick und verhilt sich, seitdem
sie das Kopftuch trégt, nicht mehr so spontan und unbefan gen wie frither.
Die Entscheidung Semras war ein ganz wichtiger Schritt in ihrer Biographie,
was sie gelegentlich bestitigt, ein Schritt, der die Anstrengun g ,.des Pendelns*
zwischen zwei Kulturen zwar nicht beendete, aber etwas hemmte, so daf}
sie jetzt ihre Identitit besser definieren kann.

Freunde, Kommunikation und das Herstellen von neuen Kontakten
Semra kennt viele Leute im Oberstufen-Kolleg. Vor allem sind das
Jugendliche der zweiten Generation aus den tiirkischen
Gastarbeiterfamilien:
wlch kenne das halbe Obersiufen-Kolleg. Aber vielleicht auch
nur, weil das i Tiirken sind, ©
Diese Wahrnehmung resultiert bei Semra vermutlich aus dem Vergleich
zu ihrer vorherigen Schule, wo es kaum SchiilerInnen mlt tiirkischer
Herkunft bzw. Nicht-Deutsche gab.
Zu Beginn der Ausbildung waren die Freundschaften bei Semra noch
nicht klar. Sie lernte viele Kollegiatinnen und Kollegiaten kennen,
darunter nicht nur Jugendliche mit tiirkischem kulturellem Hintergrund, sondem
auch andere nicht-deutsche und deutsche Kollegiatinnen und Kollegiaten,
bis sich ihr Freundeskreis bildete. Zur Zeit des Interviews, also bereits nach
einem halben Jahr des OS-Besuches, stand die Gruppe fest, die sich aus
vier muslimischen Midchen (auch mit Kopfbedeckun g) und einer russisch-
deutschen Aussiedlerin zusammensetzte.
Semra kennt zwar viele deutsche Kollegiatinnen, jedoch sind die
Kontakte mit ihnen fast nur auf die Kurse beschrinkt:
»Aber es gibt kaum eine Kollegiatin oder ein Kollegiat, mit
dem (oder der, Anm. d. V.) ich in der Pause zusammenhinge,

231

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



susammensitze, diskutiere oder spreche. Kaum. Aber so,
voriibergehend mal mit denen....ein Plausch oder so... mal
anhalten, mit dem so iiber Kursus zu reden, das tue ich schon,
aber... oder ,, Wie geht's?* Man fragt, wie es ihm geht oder ihr...
Also kawm... ja ich sehe sie, ich spreche mit ihnen, aber es gibt
keine Pause, mit den ich eine halbe Stunde verbringe....oder
eine Stunde mit den... " '

SchlieBlich fillt Semra ein, daf sie tatsichlich nur ein paar deutsche

KollegiatInnen kennt.

Hier stellt sich die Frage, warum sich keine engeren Kontakte mit

deutschen KollegiatInnen ergeben.

Dieses Phiinomen versucht sie folgendermaBen zu erldutern:
,Ich glaube, daf das... weil wir nicht so eng zueinander stehen...
mit den Leuten. Z.B. meine beste Freundin, die ist in meinem
Kurs, wir haben beide....alle zusammen dieselben Kurse.... und
ich héinge die ganze Zeit in dem Kurs mit ihr; auch auflerhalb
den Kurs..."

Thre beste Freundin ist auch eine Muslimin, die schon seit Beginn der

Ausbildung ihre klare religiose Orientierung auch durch die dubere

Erscheinung, wie lange Kleider und ein Kopftuch, zum Ausdruck bringt.

Das Kriterium der religiosen Zugehorigkeit ist fiir Semra bei der

Freundschaftssuche von groBer Bedeutung. Dementsprechend sind ihre

meisten Freunde Moslems:
,Also, die meisten sind erstmal Moslens, die ich als Freunde
mir ausgesucht habe... Und... Ja, es gibt aber unter den
Deutschen Moslems, die ich kenne und die <ich> in der
Moschee treffe und <mit denen> ich dann zusammen bin, oder
rede oder bete... Ja... die sind alle nett natiirlich, sehr... sie haben
o einen dihnlichen Charakter wie ich, freundschaftlich und fair
auf jeden Fall.™

Der nationale Hintergrund spielt laut Semra bei Begegnungen mit

Deutschen, Tiirken bzw. anderen Ausldndern keine Rolle. SchlieBlich

kommt es auf die ,,Wellenlinge* der Gespriichspartner an, sagt sie:
. Es gibt eben in meinem Kulturkreis, gibt’s Leute, die ich nicht
mag, und es gibt in anderen Kulturbereichen, wie deutschen
oder anderen, Auslinder, mit denen ich mich gut verstehe und
die richtig zu meiner Wellenldnge passen..."

232

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




So paBt zu ihrer Wellenlénge auch Tatjana, eine Aussiedlerin aus Rufland.
Tatjana interessiert sich fiir die muslimische Lebensweise, denn ihr Freund
ist ein tiirkischer Moslem und auch Kollegiat. Aufgrund dessen wurde sie in
Semras Gruppe aufgenommen.

Differenzen in der Kommunikation

Nun gibt die Interviewpartnerin zu, da Unterschiede in der Kommunikation
zwischen deutschen und tiirkischen Gespriéichspartnern vorhanden sind.
Diese resultieren wohl nicht aus den mangelnden Sprachkenntnissen der
Kommunizierenden, meint sie, sondern aus einer ,,Distanz*, die zwischen
deutschen KollegiatInnen und KollegiatInnen tiirkischer Herkunft als eine
,unsichtbare Mauer* spiirbar ist:

' Vielleicht Distanz, die wir halten. Es gibt trotzdem... Auch
wenn wir uns sehen, sprechen, gibt’s trotzdem irgendwie eine
Distanz: Es ist nicht... mal... dafy man sich sofort unterhalten
kann oder irgendwo iiber was Emnstes, mehr iiber..Unterricht
oder so...: Trotzdem ist eine unsichtbare Mauer, glaube ich.“

In Kontakten mit Freundinnen und Freunden tiirkischer Herkunft
empfindet Semra diese ,,Mauer* nicht, denn sie fiihlt sich in ihrem
Kulturkreis verstanden und akzeptiert:
., Da gibt'’s keine Mauer bei denen. Die verstehen, was ich meine,
was ich sage und sie akzeptieren mich, so wie ich bin. Sie sagen
nicht: ,,Guck mal, so.. Du tréigst jetzt ein Kopftuch, Du bist
Tiirkin“.... die grenzen mich ab oder so....oder reden nur ein
paar Worter mit mir. Sie akzeptieren mich in jeder Form, sei es
die Religion, sei es das Aussehen, sei es die Kleidung..."
Semra meint, daB es erst einmal eine Barriere in Begegnungen mit Leuten
aus anderen Kulturkreisen gibt. ,, Es ist das Fremde . Erst das gemeinsame
Interesse kann die Mauer durchbrechen, was auch das Beispiel der
Freundschaft mit Tatjana, mit der sie schon seit ca. einem Jahr befreundet
ist, bestitigt.
Mit den Freundinnen wird iiber alles gesprochen, sagt sie. Dagegen
besteht solche Offenheit gegeniiber deutschen Jugendlichen nicht. Mit
deutschen Jugendlichen, laut Semra, wird nur iiber bestimmte Themen,
die vor allem mit der Schule zusammenhéngen, geredet:
, Klar, gibt’s da Unterschiede, weil... mit tiirkischen, also mit
meinen besten Freundinnen, sagen mal so, es ist eine Gruppe

233

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



von 4-5 Leuten. Mit denen gehe ich schon mal auf so was wie
intime Sachen ein: Welcher Junge gefiillt uns oder... Was gefdllt
mir beim Anziehen oder was fiir eine Farbe gefiillt Dir bei
Unterwdsche? Aber bei den Deutschen, da ist es
nur....oberfliichlich: da sagtman eben: ,,Hallo, Wie geht’s Dir?
Wie ist Dein Kurs? Wie léiuft’s?

Das Problem, neue Kontakte zu kniipfen
Am Oberstufen-Kolleg ist es fiir Semra nicht schwieri g, neue Menschen
kennenzulernen. Neue Kontakte ergeben sich oft in den Kursen, die sie
besucht: sie haben jedoch einen eher oberflichlichen Charakter. Nur
mit ,,gleichgesinnten* Frauen mit Kopftuch sind die Kontakte enger.
wIch weif} nicht, das kommt einfach irgendwann: Man sitzt
zusanmmen im Kurs, man spricht miteinander; gut, ... man findet
irgendwie eine Gesprichsebene mit den Freunden... mit den
Leuten, und dann...spricht man in der Pause weiter, und dann
trifft man sich néichste Pause, und man sitzt nur rum oder man
findet Gleichgesinnte wie die anderen Mcdchen mit Kopftuch...
Neue Kontakte aufierhalb des OS werden im Fall Semras kaum
geschlossen. Es ergeben sich fiir sie erst einmal wenige Gelegenheiten,
neue Menschen kennenzulernen. Wenn sie nach 17 Uhr aus der Schule
nach Hause kommt, geht sie normalerweise nicht mehr aus. Es sei denn,
es gibt einen Midchentreff oder ein Familienfest, wo sie aber meistens
schon alle kennt.
Semra stellt fest, da man in Deutschland von Unbekannten auf der
Strae oder im Bus nicht angesprochen wird, bzw. man spricht keine
Menschen an, denen man in &ffentlichen Verkehrsmitteln begegnet, und
sie verhilt sich genau nach diesem Verhaltensmuster, mit der Ausnahme,
daf3 sie einem/r Tiirken/Tiirkin begegnet bzw. von ihm/ihr an gesprochen wird,
In den Augen Semras sind die siidlichen Gesellschaften (sie meint Italiener,
Tiirken) gespriichiger als die Deutschen, und es finden spontane Gespriiche
unter ihnen statt, auch wenn sich die GespriichspartnerInnen nicht gegenseitig
kennen. Diese Beobachtung Semras bezieht sich auch auf die Tiirken, die in
Deutschland leben:
» Es gibt iiberall freundliche und unfreundliche Menschen, aber
<die Tiirken> sind gespréchiger, sie sind schneller bereit zu
einem Gesprdch.... Sie werfen sich in ein Gespréch rein.

234

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Sie wissen, wie die Menschen dort sind, so richtig..... Sie
schéiumen richtig iiber vor Gastfreundschaft und Liebe. Hier
du gehst auf der Schulstrafle oder du gehst iiberhaupt auf einer
Strafle. Dir kommt jemand entgegen.: Tiirke sagen wir mal. Er
léichelt dir zu, ich léichle ihm zu oder ihr. Wenn ein Deutscher
entgegen...also kommt, und du guckst den an, dann ist da nichts,
finde ich. Entweder guckt er weg oder... es ist genauso wie in
Bussen. Du setzt dich neben einen Deutschen, nichts... bis du
da bist, wo du hinwillst... Setzt du dich neben einen Tiirken
und... irgendwann kommt ein Gespréich ... es ist anders... Und
in der Tiirkei ist es noch mehr anders... In der Tiirkei ist es....
vielleicht ist es nur die Afimosphéire, die wiirmer ist... nicht die
Menschen. Es ist wirmer dort. Menschlichkeit ist noch
vorhanden, dort... den anderen Menschen gegeniiber...
Hier traut man sich auch nicht, sagen wirmal. Nicht wenn man...
Man kennt einen und dann ist es in Ordnung. Wenn man keinen
kennt, dann scheut man sich auch, den anzusprechen...”
Neue Kontakte mit Deutschen bzw. Nicht-Muslimen auerhalb des OS
zu schlieBen, ist fiir Semra kaum méglich. Sie selbst hat auch
Hemmungen, fremde Menschen anzusprechen, denn sie hat die iblichen
Verhaltensmuster bei Begegnungen mit Fremden, bei denen viel Distanz
angesagt ist, verinnerlicht. Auch wenn sie nicht von diesen
Verhaltensmustern begeistert ist, entspricht ihr Verhalten der Konvention,
die sie in Deutschland als geltende Norm empfindet.

Die BegriiBbung
,,Bei den Deutschen ist nicht so herzlich wie bei uns. Das merkt
man schon an der Begriiffung “
sagt Semra. Fiir sie ist die Begriifung ein Ausdruck von Néhe oder
Distanz, die kulturell bedingt sind.
Die BegriiBung unter Freunden oder Bekannten in Deutschland findet
Semra im Vergleich zu der Tiirkei anders. Wiahrend die BegriiBung in
deutschen Kreisen eher mit korperlicher Distanz praktiziert wird (,...dJe
geben sich vielleicht die Hand...“ ), kommen sich Tiirken (gemeint sind
auch Kinder der 2. bzw. der 3. Generation) bei dem BegriiBungsakt mit
Umarmungen und BegriiBungskiissen niher, was Semra personlich etwas

235

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



unangenehm vorkommt:
In der Tiirkei ist das noch schlimmer mit dem Kiissen, ist
schrecklich: Die kiissen sich mehrmale auf die Wangen, und....
wenn dltere Leute kommen, dann kiif3t man... gibt man denen
die Hand und kiifit sie... das war... es ist ein Zeichen von Respekt.
Ich habe das akzeptiert, daf das eine Form von... einem... Ja,
es ist eine Form von Respekt. Man erweist dem Alteren Respekt,
aber das mache ich auch jetzt nicht mehr, weil ich mich jetzt
dem Islam mehr zuwende und jetzt weif3, Du darfst den Médnnern
die Hand nicht geben, oder so dhnlich. Trotzdem aber bei so
mehreren Leuten, die ich sehr gern habe, dann mache ich das,
aber wenn ich den Kerl nicht so gut kenne und nicht mag, dann
gebe ich ihm die Hand auch nicht und kiisse ich ihm die Hand
auch nicht. Mache ich nicht. Kiissen tut man... natiirlich nicht,
sondern macht nur so...” '

Laut Semra sind ,,Hallo, hi!* oder ,,Salam* die iiblichen Begriifungen

im Oberstufen-Kolleg, und diese bevorzugt sie. Unter anderen

muslimischen Midchen sind aber BegriiBungskiisse ganz

selbstverstindlich:
. Zwischen Miidchen.... Mddchen machen die das schon, siehst
Du ja. Aber ich mag sowas nicht. Man begriif3t sich: Salam...
oder... ja Salam.”

BegriiBungskiisse schrecken Semra sogar ab:
., Bei den Miidchen, ja. Oh Gott, wie ich das hasse! Oh.....die
kommen dann und... und das drei, vier Male. Ich hasse so was,
aber was soll man machen, wenn sie dich dann hinzieht und
mir einen Kuf3 aufdriickt? Denen habe ich gesagt: , Nee, Leute,
das mache ich nicht mit, ich mag sowas nicht" Und das war
eine Zeit lang... war das weg. Und dann spéiter, das kam wieder,
daf sie wieder angefangen haben, wieder zu kiissen und so...
Nein...
Mag ich nicht so gemn. Es ist mir ein bifichen unangenehn.
Vielleicht, weil ich das friiher nicht so gelernt habe..."”

An dieser Stelle méchte ich noch einmal erwihnen, dafl Semra in

Deutschland aufgewachsen ist und, bevor sie ihre Ausbildung am

Oberstufen-Kolleg begonnen hatte, iiberwiegend mit deutschen Kindern

und Jugendlichen in Kontakt war.

236

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Die Begriiungsform mit Kiissen wurde normalerweise nur im engeren
familidren bzw. verwandtschaftlichen Bereich praktiziert, aber nicht
aufBerhalb dieses Bereiches. Auch zwischen Médchen und Jungen aus der
Verwandtschaft sind BegriiBungskiisse selbstverstindlich. Wenn Médchen
in keinem Verwandschaftsverhéltnis zu den Jungen stehen, vermeiden sie
die Korperberiihrung. Sie geben den Jungen nicht einmal die Hand:
. In unserer Religion heifit es sogar, man... Du sollst nicht dem
Mann die Hand geben oder so..."
Semra gibt ihre Hand in manchen offiziellen Situationen trotzdem, wie
z.B. bei Arztbesuchen, wo der Arzt iiblicherweise seine Hand zur
BegriiBung ausstreckt, denn sie will nicht allzusehr von der
gesellschaftich iiblichen Verhaltensnorm abweichen. Um
Mifverstindnisse zu vermeiden, paft sich Semra mit ihrem Verhalten
der Gesellschaft an, d.h. der Konvention bei der BegriiBung in diesem
Fall:
»Doch. Ich tue es schon, weil ich finde, daf.... man sich
anpassen sollte, obwohl man...ich bin zwar jetzt Moslem, aber
ich muf3 mich der Gesellschaft anpassen. Wenn ich jetzt zu einem
Arzt gehe, und er streckt mir die Hand entgegen, ich kann nicht
sagen: ,,Oh Herr Doktor, nein*. Er untersucht mich doch
sowieso. Dann muf3 ich das tun oder....dann mach’ ich das...“
Ihre Freunde sind dariiber informiert, daB sie normalerweise bei der
Begriilung die Hand nicht gibt:
. Nein, die wissen das selber und strecken mir nicht die Hand
aus. Auflerdem ist das unter Jugendlichen nicht so iiblich, daf8
man sich die Hand gibt. Sagt man einfach ,,Hallo* oder , hi*
oder ,,Morgen*“..."

Das Zusammenleben der Kollegiatinnen mit verschiedenen
kulturellen Hintergriinden

Einerseits findet Semra das Zusammenleben der KollegiatInnen mit
unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden im Oberstufen-Kolleg
unproblematisch, andererseits bemerkt sie, und dies schon nach einer
kurzen Zeit, daB es mehrere unterschiedliche Gruppen von
KollegiatInnen gibt, die sich entweder kaum begegnen, oder die
Begegnung iufBert sich im Streit bzw. in einem Konflikt. Sie findet, dal3
man vor allem in Kursen niher:aneinander herankommt, wobei die

237

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Herkunft fiir sie keine Rolle spielt:
. Weil man mit einem, sag man mal, einem Wildfremden, den
man immer sieht, sitzt man... irgendwann zusammen in einem
Kurs... jeder sitzt mit jemanden... mit jedem in einem Kurs...
Das ist gut, so was wie: Jeder kennt jeden...da...das finde ich
gut.
Wenn man jemand kennt, dann ist egal, woher er wegkommt...
Und wenn man den mag, natiirlich... "
Anders ist die Situation des gegenseitigen Austauschs in den Pausen.
Schon in der Cafeteria stellt Semra eine Trennung zwischen den
Kollegiatinnen und Kollegiaten nach kultureller Herkunft fest:
, Vorne sitzen die ganzen Tiirken und die Kurden und hinten die
ganzen Deutschen und die anderen..."
Am schlechtesten verstehen sich die Tiirken mit den Kurden, meint sie:
»...ganz am Anfang (sie meint zu Beginn des Schuljahrs 1995/
96) waren die Kurden gegen die Tiirken, die Tiirken waren gegen
die Kurden, und jeder wurde gegen jeden irgendwie
aufgeputschi...
Jetzt ist die Situation ein biichen abgespannt. Jetzt ist das nicht
so schlimm wie vorher.
Semra findet, daB die Kurden im Oberstufen-Kolleg fast keinen an sich
herailassen. Dies ist fiir sie etwas Neues und gleichzeitig Fremdes. Auf
der vorherigen Schule, erinnert sie sich, gab es diese Probleme zwischen
Aleviten und tiirkischen Moslems nicht:
ooiCh habe kaum tiirkische Freunde gehabt. Es waren Aleviten,
es waren Kurden.... Gemischt war das, und wir haben uns so
gut verstanden.... Nur auf dieser Schule wurde das zum Problem;
hab ich nicht gekannt vorher...“
Aus ihrer AuBerung:
Ich bin auch so aufgewachsen, daf3 jeder Mensch, woher er
auch kommt, wertvoll ist. Das wurde mir beigebracht...., und
daf3 man jeden akzeptieren und also, dafs man ihn verstehen
miifite.... "
kann man erschlieBen, daB die Probandin offen auf Kontakte mit
Kollegiatinnen und Kollegiaten, unabhingig von ihrem kulturellen
Hintergrund, eingestellt ist.
Allerdings beobachte ich, dal Semra sich mit einigen muslimischen

238

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC) m—




Miidchen und einer Aussiedlerin aus RuBland (Tatjana) am wohlsten fiihlt.
Sie verbringt mit ihnen die meisten Unterrichtspausen, und zwar im
»Internationalen Literaturcafé*,

Das ,,Internationale Literaturcafé* ist mein Stammplatz....
Fiir Semra ist das , Internationale Literaturcafé* wie eine ,neutrale
Zone", sagt sie. Sie findet die Atmosphiire dort ausgesprochen gut;
denn sie kann sich dort vom Schulalltag distanzieren, Dort fiihlt sie
keinen Druck zur Anpassung, und sie kann sich auch auf tiirkisch
unterhalten:
»Es ist ein bifichen ein Stiick Zuhause *
Neue Kontakte kommen im ,Internationalen Literaturcafé* nicht
zustande, meint sie, ,,weil das immer dieselben sind, die dort
hinkommen*.
Die Besucherinnen und Besucher des Cafés haben einen
verstdndnisvollen und freundlichen Umgang miteinander, bemerkt sic,
wobei die Kontakte auf einer ziemlich personlichen
Kommunikationsebene ablaufen und meistens auf eine Gruppe
konzentriert sind.
Trotzdem ergibt sich auch hinzukommenden Gésten gegeniiber eine
vertraute Atmosphére im ,,Internationalen Literaturcafé®, die Semra an
folgendem Beispiel darstellt:
» Einer macht Tee und alle trinken davon. Das ist...man spricht
den andern: ,, Willst Du auch einen Tee?“, auch wenn Dy ihn
nicht kennst. Z.B. da ist ein Junge mit so langen Haaren, oder
ein Mddchen, die Blonde mit der Brille, wenn wir einen Tee
machen: ,, Willst Du auch einen Tee? Du kannst ruhig nehmen *,
oder wenn die Tee machen, dann trinken wir auch... “
Und was wird in den Pausen sonst gemacht?
» Wir sitzen nur rum, wir spielen miteinander....OK heifit das
Spiel, wir spielen Karten, wir machen Hausaufgaben, wir
besprechen wichtige Dinge, wir veranstalten Treffen dort, wir
essen dort... "
Semras Besuche im ,,Internationalen Literaturcafé* finden (auch ein Jahr
nach dem Interview) immer noch regelméBig statt. Der Freundinnenkreis
wurde durch eine neue muslimische Kollegiatin erweitert.

239

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Religion, Partnerschaft und Familienvorstellungen
Semnra ist in einer muslimischen Familie aufgewachsen und wurde nach
dem Koran erzogen. Thre beiden Eltern sind ,, sehr gléiubig ", sagt sie, wobei
sie die Intensitiit des Glaubens ihres Vaters iiber die Intensitit des Glaubens
ihrer Mutter stellt. '
Semra wurde nach einem halben Jahr des 0S-Besuchs klar, daB sie sich
vollig mit ihrer Religion identifizieren mochte. Sie triigt ein Kopftuch
wie ihre anderen muslimischen Freundinnen und setzt sich zum Ziel, ihr
Leben nach dem Koran zu richten:
Ich bin aber ein Moslem, und ich mache das, was mir der
Koran vorschreibt. Nicht, was mir die Leute vorschreiben. Oder
die Gesellschaft.
Ich werde bald anfangen, fiinf Male am Tag zu beten. i
Der Glaube ist fiir Semra eine sichere Orientierung und ein starker Halt:
,Ich finde, daf3 das sehr starker Halt fiir mich ist.
Das ist ein Halt fiir mich. Wenn ich eine Christin wdre, dann
wiirde ich auch die Sachen machen, die uns die Bibel
vorschreibt.
Das Leben nach dem Koran auszurichten, bedeutet fiir Semra auch,
einen muslimischen Mann zu heiraten, denn nur ein muslimischer Partner
wire imstande, laut Semra, sie zu verstehen. Ein Christ bzw. ein
Deutscher kénnte sich nicht,, in ihre Situation hineinversetzen ", meint
die Interviewpartnerin:
,Es ist so: wenn ich einen Christen heiraten wiirde, habe ich ja
gesagt, das geht nicht....
Ein Deutscher konnte mich bestimmt nicht versiehen, weni ich
ihn heirate... Oder kénnte sich nicht in meine Situation
hineinversetzen.
Semra wiirde aber nicht jeden beliebigen Moslem heiraten, denn sie ist
eine selbstbewufte Frau, und es kime fiir sie nur ein muslimischer Partner
in Frage, der ,, genau auf ihrer Wellenliinge sei”.
Eine Ehebeziehung, in der die Frau nur als Hausfrau und Mutter fungiert,
die immer wieder Kinder gebiert und sich mit deren Erziehung
beschiftigt, kann sich Semra gar nicht vorstellen. Fiir die Zukunft plant
sie, als Biologin zu arbeiten. Falls sie dann auch eine Familie griinden
sollte, wiirde sie nicht der Familie wegen den Beruf aufgeben, denn
auch der Mann, laut Semra, , konnte auf die Kinder aufpassen”.

240

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




Dies ist eine sehr emanzipierte Einstellung zur Familie, die Sernra vermutlich
aus der modernen, pluralistischen Gesellschaft der Deutschen {ibernimmt.
Ob sie sich jedoch in Zukunft danach verhiilt, bleibt noch offen.

Meine Identitiit.... ich identifiziere mich mit meinem Islam und

mit meiner Kultur.....woher ich komme...

Fiir Semra sind ihre Religion und ihre kulturelle Herkunft die

wesentlichen Merkmale ihrer Selbstidentifikation. Aber ebenso hat sich

ihre Identitit in der Beriihrung mit der ,.deutschen Kultur* gebildet. In

dem Interview definiert sie sich mal als Muslimin, mal als Tiirkin, mal

sagt sie, daf sie sich ,,international® fiihlt:
WIch kann nicht sagen, ich fiihle mich tiirkisch oder deutsch.
Es geht nicht, ich kann das nicht trennen...
Also fiihle ich mich irgendwie international. Ich fiihle mich nicht
Bielefelderin oder Deutsche oder Tiirkin: Aber ich bin eine
Tiirkin, das weif3 ich. Ich komme aus der Tiirkei, ich darf meine
Kultur nicht vergessen, ich darfnicht.....ich darf nicht vergessen,
also woher ich komme und was aus mir wird. "

Semra ist in zwei Kulturen aufgewachsen: zu Hause in der traditionellen

muslimischen, drauBen in der modernen westlichen Kultur der

Mehrheitsgesellschaft.

Zu ihren Erfahrungen, in und mit zwei Kulturen zu leben, duflert sich

die Probandin folgendermalfien:
Ja, ich finde... es ist beiderseitig, weil meine Eltern natiirlich
haben mich so aufgezogen, dafl ich mit dem Islam, mit unserer
Kultur aufgewachsen bin, mit unserem religdsen.... und in
Deutschland bin ich irgendwie.... in deutschen Schulen bin ich
aufgewachsen mit Deutschen...... mit der deutschen Kultur......
mit der deutschen religésen.....beidseitig aufgewachsen, zwei
Kulturen.... mit zwei Kulturen. Aber fiir mich ist das irgendwie
nicht ein negatives Aspekt, sondern ein positives Aspekt. Jetzt.
Friiher war das nicht so: als ich ein Teenager war, war das die
Holle fiir mich: ich wufite nicht, wohin ich gehdre....Manchmal
war ich Tiirkin, dann war ich wieder.....irgendwo mit den
Deutschen irgendwie in der Kultur: Aber damals, war’s fiir mich
nicht gut mit zwei Kulturen zu sein, aber jetzt ist das fiir mich

241

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



ein Plus, weil ich eingesehen habe, dafi das eine positive

Erfahrung gewesen ist....

Jetzt bin ich beides irgendwie. Ich habe beides....ich habe von beiden
das Beste genommen und das Beste gemacht...
Nach der Schwierigkeit, eine ,,Balance* zwischen zwei Kulturen zu
finden, die sich insbesondere in der Adoleszenz als ein gravierendes
Problem zeigte, findet Semra gegenwiirtig, und dies nachdem sie ihre
Entscheidung fiir die muslimische Identifikation getroffen hat, ihr Leben
in zwei Kulturen als eine Bereicherung.

»,Da bin ich Deutsche, hier bin ich Tiirkin“
Semra verfiigt {iber eine unbefristete Aufenthaltsberechtigung. Somit

ist ihr Aufenthalt in Deutschland erst einmal geregelt. Sie mochte aber

einen deutschen Pal} beantragen:
, Das ist besser fiir meine Zukunft"
sagt sie, und sie hofft, mit dem deutschen Paf} bessere Chancen zu haben,
sowohl im geplanten Studium als auch spiter bei der Arbeitssuche. Es
geht ihr bei der Beantragung des Passes um mehr Rechte, z.B. das
Wabhlrecht. Ansonsten wiirde der deutsche Pal} ihre Identitit nicht
veriindern, meint sie.
Auf meine Frage:
,» Was wiirde dieser Paf fiir dich noch bedeuten?
antwortet sie:
, Nichts. Mehr nichts. Nur Rechte. Er bedeutet nicht, daf ich
Deutsche werde, auf keinen Fall®.
Sie meint, dal der ,,Reichtum®, den sie und ihre Eltern in Deutschland haben,
keine Entschiidigung fiir die verlassenen Verwandten, zerrissenen bzw.
abgebrochenen familiéiren Bindungen ist. Hinzu kommt noch das Phdnomen
der Nicht-Zugehorigkeit, sowohl zur deutschen wie auch zur tiirkischen
Gesellschaft, die sich durch eine gewisse Art von Nicht-Akzeptanz bzw.
Ablehnung bemerkbar macht. In Deutschland ist sie ,, Tiirkin®, in der Tiirkei
wird sie als ,,.Deutsche* angesehen:
.» Wenn wir dort hingehen, dann sagen sie: ,,Oh Gott! Die aus
Deutschland kommen. " Wenn wir hier sind, die sagen: ,,Oh,
die Tiirken, die aus der Tiirkei kommen“. Also da bin ich
Deuttsche und hier bin ich Tiirkin.“
- Auch wenn Semra sagt, da3 Bielefeld ihr ,,Zuhause® ist, denn sie ist hier

242

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




aufgewachsen und kennt diese Stadt gut, fiihlt sie sich doch in Deutschland
als Fremde, als Ttirkin.
Obwohl sie schon seit ihrem dritten Lebensjahr in Deutschland lebt und hier
ihre Sozialisation auch auflerhalb des familidren Bereichs erworben hat, ist
Deutschland fiir sie nur teilweise ihre Heimat geworden. Sie meint, dafi sie
sich assimiliert bzw. angepaf8t hat. Damit driickt sie aus, da} viele
Selbstverstindlichkeiten, die sie in der Mehrheitsgesellschaft vorfindet, nicht
zum Repertoire ihrer eigenen Selbstverstéandlichkeiten gehoren:
»Halb-halb. Man hat sich angepaf3t, sozusagen assimiliert, aber
es ist nicht das, was hier im Herzen ist. Das ist immer noch
Tiirkei. Also ich will auch irgendwann zuriick. Ich will nicht fiir
immer hier leben. Dafiir sind mir die Menschen zu kalt. *
Als Konsequenz der Fremdheit und des Anpassungsdrucks in
Deutschland werden Semras Triume von einer Riickkehr in die Tiirkei
offensichtlich. Besonders stark machte sich der Wunsch wihrend der
letzten Sommerferien in der Tiirkei bemerkbar, wo sie sich bei ihren
Verwandten zuhause fiihlte:
»Ich war dieses Jahr im Sommer 2 Monate in der Tiirkei: Das
war ein Traum. Ich wollte gar nicht mehr zuriick.
Das war das Beste, das waren die besten Ferien, die ich im
Leben hatte: Ich brduchte nicht irgendwo hingehen, nur weil
ich Ferien hatte und... nee, ich méchte nicht.... Ich habe auch
geschuftet wie ein Tier, um den Haushalt iiberhaupt richtig in
Gang zu halten. Ich habe so richtig mitgemacht, als wiirde ich
dazu gehoren.... Die haben auch gesagt: ,,Och, Du gehérst jetzt
zut uns, Du brauchst nicht mehr weggehen. Du gehst nicht mehr
weg. " Ich habe sogar einen Heiratsantrag gekriegt. Deswegen.
Bleib ruhig da. Ich heirate dich und dies und das.... Ich fiille
mich schon ganz zu Hause dort: ich weif, daf ich jetzt einen
Platz da habe. Friiher habe ich nicht gedacht, daf es so wire....
weil ich kam fiir 3 Tage, blieb einen Tag, ging irgendwohin, ich
war auch nie allein da, immer mit meinen Eltern. Diesmal war
ich allein, war ich erst mit der ganzen Familie zusammen,
richtig... familidires alles... Es war sehr, sehr gut...Hat mir sehr
gut gefallen. Ich werde bald wieder hinfahren, aber leider nur
fiir vier Wochen... Leider... Oh Gott.... Ich kann kaum daran
denken, ohne nervos zi werden, weil mir das so gut gefallen

243

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



hat..."

Nach dem liingeren Aufenhalt in der Tiirkei gefdllt Semra das Leben dort

viel besser als in Deutschland, wo sie beginnt, alles Tiirkische zu glorifizieren:
LAlles. Alles. Vom Land an bis auf die Leute, bis... alles:
Architektur, die Leute, das Essen, alles: Die Verwandten auf
jeden Fall. Ich liebe unsere Verwandten. ™

Sie vermiBt die Verwandten und stellt fest, daB z.B. die tiirkischen Feste

in Deutschland im Vergleich zur Tiirkei nur noch im kleinen Rahmen

gefeiert werden. Dabei verlieren sie an Bedeutung und werden nicht

mehr so intensiv erlebt, was sie als Verlust empfindet:
., Sie sind verstreut. Die meisten sind in der Tiirkei, ein paar in
Dinemark, und wir sind als einzige in Deutschland.
Die Familie vermifit man. Vor zwei Tagen war.... Das ist das
Zuckerfest, wie ihr sagt.... Da rufen die Jiingeren die Alteren
an, um zu gratulieren. Eigentlich ist das so, dafy man zu denen
geht, um zu gratulieren. Eigentlich ist das so, daf$ man zu den
Alteren hingeht, aber wenn man nicht gehen kann, schreibt man
den eine Karte oder telefoniert mit denen.
Als ich die Stimmen aller wiedergehort habe, ich dachte: Och...
wieso bin ich wieder zuriickgekommen? Wirklich, das ist ziemlich
schlinun, an Festen und so hier in Deutschland zu sein. Das
sind keine Feste fiir uns: Das sind Arbeitstage wie jede andere,
nur man kriegt ein paar Besucher, damit hat sich die Geschichte.
Leider. In der Tiirkei werden diese Feste riesig gefeiert: schulfrei,
arbeitsfrei... euh... man macht Straflenziige... man geht sich
besuchen... man bringt Geschenke... es ist besser als hier... das
vermisse ich auf eine Art und Weise.. "

Durch die Besuche in der Tiirkei werden Semra noch andere kulturelle

Differenzen zwischen dem Leben in Deutschland und der Tiirkei

auffallen:

Gastfreundschaft wird bei uns sehr grofl geschrieben....

In den Augen Semras sind Spontaneitét und Gastfreundschaft der Tiirken
gar nicht vergleichbar mit der der Deutschen.

Sie erinnert sich zum Beispiel an spontane Treffen mit ihren Cousins
und Cousinen in Istanbul, die dort ohne grofie Vorbereitung stattfinden.
Im Vergleich zu Deutschland werden einige Unterschiede deutlich, denn

244

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)




in Deutschland muf3, laut Semra, alles geplant und organisiert werden:
»Ich habe ganz viele Cousins und Cousinen in Istanbul, wenn
wir mal... irgendwie Langeweile haben, rufen wir einfach die
ganze Jugend zusammen, werfen irgendwo eine Casseltte oder
eine CD rein.... und tanzen einfach miteinander. Da wird
irgendwie... irgend etwas zum Essen gemacht, oder man kauft
mal Kekse und so... wird einfach gefeiert... Es ist ganz leicht
da..... Hier muf3 man alles organisieren, und dies und das...
ganz nach Plan..., und da kann man auf einmal alles loslegen.
Das finde ich gut."
AufBlerdem meint Semra, dafl die Deutschen biirokratisch, etwas
menschenscheu, gastscheu und nicht so herzlich wie die Tiirken sind.
»Sie haben nicht dieses Temperament, glaub ich, was die
Siidlinder so haben......
Das merkt man schon an der Begriiffung. Sie geben sich
vielleicht die Hand oder so.... wenn mein Onkel kommit, stiirze
ich mich auf ihn, umarme ihn erstmal so richtig und gibt....
kiisse ihn so.... dafl ich erstmal genug habe von ihm, und dann
setze ich mich neben ihn und stehe 10 Minuten so iiberhaupt
nicht auf.
Ich glaube, die Deutschen, die haben das ein bifichen verlernt
(die Herzlichkeit - meint sie)... Sie sind ja ein bifichen steif
geworden... in dem ... Sinne.
Da sind die Russen ganz anders, finde ich... Das ist mit den
Russen und den Polen, polnischen Leuten anders.
Sie berichtet, daB sich tiirkische und auch andere ausléndischen Familien
auf einen Besuch sehr grof3ziigig vorbereiten, indem sie ihren Giisten mehrere
Salate, mehrere Sorten von verschiedenen Gerichten und Siiligkeiten
anbieten. Dagegen sei es {iblich, laut Semra, daf die deutschen Gastgeber
ihren Besuch ganz bescheiden empfangen. Ein ,,Kartoffelsalat* scheint hier,
laut Semra, die typische Speise zu sein:
» Gastfreundschaft wird bei uns sehr, sehr grofi geschrieben.
Und das ist iiberall so, ich glaube. In der Tiirkei, nicht nur da,
wo wir herkommen..
Also, die Tunesier sind auch so: Die sind sogar noch bestrebter
inder Sache von Gastfreundschaft als die Tiirken, sage ich mal
Fois,

245

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Die Jugoslawen sind auch sehr nett, und so. Sie sind auch sehr
gastfreundlich. Ich kenne eigentlich kein anderes Volk, das so....
ich wiirde nicht sagen gastunfreundlich ist....., sondern gastscheu
ist, wie die Deutschen.*
Mit der Gastfreundschaft der Deutschen gibt sich Semra zwar nicht
zufrieden, aber doch sind die Deutschen in Sachen ,,Wirtschaft* einfach
sehr gut:
, Auf jeden Fall ihre ... ich weifs nicht... ihre Wirtschaft ist sehr
gut... Wie man ein Land in Schwung hilt, das miissen wir noch
lernen. Dabei ist unsere Region ziemlich mies. Sie wissen nict,
wie man eine Wirtschaft aufbaut, wie man das Land wieder
bewirtschaftet oder so.... wie man richtig vermarktet... Aber
wir lernen das noch... "

Die Sprache
Da Semra seit ihrer Kindheit in Deutschland lebt, spricht sie gutes
Deutsch. Allerdings ist sie mit ihren Grammatikkenntnissen in Deutsch
nicht ganz zufrieden. Deutsch hat sie als Zweitsprache gelernt. Thre
Muttersprache ist Tiirkisch, und es ist wichtig fiir sie, gut Tiirkisch
sprechen und schreiben zu konnen, denn ihre Muttersprache ist ein
wichtiger Bestandteil ihrer Identitét:
., Ich mdchre richt angepafter werden....
Ich mache gerade Tiirkisch ,,fiinf". Zum Gliick...
Ich méchte nicht meine Sprache verlieren, ich méchte nicht
meine Religion verlieren.”
Die tiirkische Sprache gewinnt an Relevanz auch durch die Option, in die
Tiirkei zurtickzukehren:
Ich muf irgendwie einen Halt haben. Und auflerdem mdéchte
ich irgendwann mal zuriick, habe ich ja gesagt.”
Mit den muslimischen Freundinnen unterhilt sich Semra in sog.
Mischsprache deutsch-tiirkisch bzw. tiirkisch-deutsch:
., Wir haben eine internationale Sprache: deutsch-tiirkisch also.
Manche Worter kommen auf Deutsch, manche auf Tiirkisch...
Wenn ich auf Tiirkisch spreche, dann fillt mir ein Wort nicht
ein: was war das... dann sage ich das auf Deutsch; ja, die
verstehen’s..."
Besser kann sie sich jedoch auf Deutsch ausdriicken, und seitdem auch

246

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)



Tatjana zu ihrem Freundinnenkreis gehért, wird fast nur Deutsch gesprochen.
Semra hat nichts dagegen, wenn sich KollegiatInnen in ihren
Herkunftssprachen unterhalten. Ein Problem stellt sich nur dann dar, wenn
in ihrer Anwesenheit ausschlieBlich in einer Fremdsprache kommuniziert wird,
die sie nicht kennt, wihrend sie gar keinen Gespriichspartner oder
Gesprichspartnerin hat:
»Nein, es stirt mich nicht, weil wir es auch tun,....aber nicht
andauernd,...so zwischendurch auch mal deutsch, daf ich auch
ein bifichen mitkriege, was sie reden,....aber sie kénnen auch
russisch sprechen oder italienisch oder jugoslawisch oder
kurdisch....

247

BDD-A13243 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:54:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

