
DESEN PENTRV CORT SAU DESPRE POETICA t,UI ION BARBll 

STĂNUŢA CREŢU 

"Mersul tău sub corturile atâtci supunătoare frumuseţi 
se măsoară cu amplitudinile harfei, eu intuitiile tale de 
termen al unei poetice rase". 

(Veghea lui Roderick Usher't; 

fiind, deliberat şi structural, ermetică, poezia lui Ion Barbu nu e, tocmai prin 
aceasta, un .joc cu legi arbitrare'", cum o vedea, in 1927, Felix Aderca, "Ea 
vizează participarea subiectului la esenţa lucrurilor şi a sin1t1i,,3. 

În faţa alchimistului stă visul "eliberării lui Dumnezeu din obscuritatea 
materiei", "în mod secund' el beneficiind de această operă miraculoasă, observa, în 
Psihologie şi alchimie, C. G, Jung"; în faţa poetului - alegerea "Între graţios şi 
Graţie, Între încântare şi mântuire". 

"Suflet mai degrabă religios decât artistic, am vrut în versificările mele să dau 
echivalentul unor stări absolute ale intelectului şi viziunii: starea de gt:;!ometrie şi, 5 fi 
deasupra ei) extaza" . . '. 

Şi dacă libertatea era, după G. Călinescu", calitatea cea mai în&1tâ ce susţinea 

critica acerbă prin care Barbu a încercat o introducere în domeniul său literar şi 
Într-o Înţelegere proprie a lumii, În poezie, această libertate, "dificilă", se va raporta 

I În 1. Barbu, Pagini de prozei. Ediţie îngrijită de Dinu Pillat, Bucureşti, E. P. L., 1968, p. 145. 
2 F. Aderca, Exegeză, în "Viaţa literară", 1927, 3 decembrie; reprodus în I. Barbu, Pagini de proză, 

ed. cit., p. 243. 
3 P. Riffard, Dicţionarul esoterismului. Ediţie îngrijită de Tereza Petrescu. Traducere de Doina 

şi Gheorghe Piencscu, Bucureşti, Editura Nemira, 1998, p. 41. 
4 C. G. Jung, Psihologie şi alchimie, II. Traducere de Maria Magdalena Anghelescu, Bucureşti, 

Editura Tema, 1996, p. 79. 
5 1. Barbu, Pagini de proză, ed. cit., p. 103. Şi în doctrina rosicruciană, sistematizată. de Robert 

Fludd, găsim: "Omul pierzându-şi dreptul de a face parte din divinitate prin revolta sa, trebuie sir i se 
integreze prin extaz; el poate, el trebuie să redevină divin" (după S. Huun, Societăţi secrete. 
Traducere de Beatrice Stanciu, Timişoara, Editura de Vest, J 991, p. 65). 

(, G. Călinescu, Elogiul libertăţii. în "Viaţa literară", 1927, i 7 decembrie; reprodus în 1. Barbu, 
Pagini de prozei, ed. cit., p. 247248. 

ALIL, t. XXXIX -XLI, 1999-2001, Bucureşti, 2003, p. 139--154 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



140 2 

la dimensiunea superioară- a treia dimensiune -, a "lumilor probabile", "universuri 
abstracte", unde Einstein "concurează cu Euclid,,7. 

În ea, există obiecte de un fel necunoscut, naturii fiindu-i adăugate "cantităţi 
transcendente'", iar astfel de "obiecte ideale" trebuie acceptate cu ordinea lor, 
particulară. "Eu voi continua cu fiecare bucată să propun existente substanţial 
indefinite: ocoliri temătoare în jurul câtorva cupole restrânsele perfecţiuni 
poliedrale'", declara Într-un interviu Ion Barbu. 

Caracterul intermediar (secund, deci) Între vizibil şi invizibil, Între tehnică şi 
forţa spirituală a misiunii, Între concreteţe şi infinitul închis În ea, afirmat în omolog ia 
poezie-cristal ("curăţie de grup cristalografic", "ardere imobilă şi neprihănit îngheţ- 
versul"!"), trimite la doctrina hermetică a Intelectului universal ca "iradiere" a 
substanţei divine. Ilustrată şi în Poimandres, una din cărţile ce formează Cor pus 
hermeticum sau doctrina lui Hermes Trismegistus: aici, "focul circumscris şi ... 
conţinut de o forţă atotputernică", în "poziţia sa imobilă'"; desemnează prototipul 
imuabil, în raport cu care gândirea obişnuită nu este decât un tărâm al umbrelor. 

Ca în "ştiinţa tradiţională", pentru Barbu adevărul poeziei este legat de 
"limpezire şi concentrare't'", căi ce conduc la Ideile-Mume, În absolutul cerului 
platonician. 

De aici idealul, atât de viu susţinut, al unui .Jtelenism neistoric"!', mod al 
tiparelor, pură lume a inteligibilului, de aceeaşi natură cu Spiritul. După cum, tot în 
acelaşi cadru, trebuie plasată reacţia lui faţă de modernism, respins câtă vreme nu 
se adevereşte o căutare şi afirmarea "frumosului necontingent"!", ca şi definirea 
liricii drept cea mai .reacţion ară" 1 5 formă de gândire (reacţionară, cu sensul 
etimologic, de revenire la arkhe sau Principiu). 

Text "revelat" 16, oglindind temeiurile ascunse, şi actualizare a memoriei 
colective, astfel concepută, poezia va pune, acut, creatorului problema invenţiei, a 
libertăţii. De asemenea, pe cea a teoriei sau a construcţiei. 

Iar în această direcţie, fiindcă, firesc, cunoaşterea matematică i-a sugerat 
modele, afirmaţiile lui Barbu consună cu cele ale unui secol fascinat de arhetipuri, 
structural ism, morfodinamică. 

7 1. Barbu, op. cit., p. 29. 
8 Ibidem, p. 116. 
9 Ibidem, p. 47. 
10 Ibidem, p. SI. 
11 După T. Burckhardt, Alchimia. Traducere de Liliana Schidu, Bucureşti, Editura Humanitas, 

1998,p.38. . 
121. Barbu, op. cit., p. 79. 
13 Ibidem. 
14 Ibidem, p. 72 şi p. 79 ("Modernism e un cuvânt impropriu, sau, aplicat poeziei, de-a 

dreptul ocară".) 
15 Ibidem, p. 77. 
16 Ibidem, p. 85: "text august şi revelat" şi la p, 94: versul - "număr consolidator şi 

incontrolabilă tradiţie". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



3 DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE POETICA LUI ION BARBU ------ 
141 

"Elaborarea conştientă" a inefabilului, identificată, şi lăudată, ca metodă a lui 
Rimbaud, la fel, "cuprinderea" spirituală din poezia sa au la bază "elemente 
. 1 1 . . ·,,17 ' " inte ectua e, aritmetice .care sunt Şi "esenţe . 

Levi-Strauss a văzut mitul ca invariant al naratiunii. 
Componentele cele mai simple, constantele universului său liric, sunt, la 

Barbu, "reminiscenţe,,18; nicidecum aleatorii, ele derivă din legi ale eternei 
întrepătrunderi dintre natură şi zeu, axiomă a hermetismului. 

Platon identificase eide-te cu numărul'", însă, mai ales pentru Pitagora, 
cunoaşterea superioară, gnoza, se dezvolta pe o direcţie matematică: "dezveleşte-în 
Număr vertebra ei de fier", cum nota Barbu În poerna Pytagora": 

Nu e de mirare deci că scriitorul a reţinut surprinzătoarea afirmaţie a lui 
David Hilbert despre "structura de inel a limbajului faţă de operaţi ile sintaxei?" şi 
concluzia "anteriorităţii" lui faţă de logică şi de aritmetică. 

Dacă pentru Barbu - ca pentru profesorul berlinez Wilhelm Blaschke, ori ca 
pentru Hilbert, pe care el îl considera "un geniu al fundamentelor" - intuiţia era 
sinonimă cu Întoarcerea la izvoarele "prime,,22 (noutatea fiind dată de intensitatea 
căutării acelui "gând preexistent şi regăsit..., ca dor al memoriei infiorate="), 
orgoliul de creator şi organicitatea concepţiilor sale îi impuneau să nu privilegieze 
unitatea elementară - ţinând de simbol sau de mit _.- a imaginii, ci să sublinieze, 
neîncetat, primatul viziunii şi ţelul "realităţii" suprainălţate, 

Căci .jocul liber" ("înţelegerea pură, onoarea geornetriilor="), dar şi modul 
individual de alegere şi activare a acestor unităţi "canonice" sunt comandate de 
principiul soteriologic: "deplasarea în Spirit,,25 ori rnântuirea, scopul artelor. 

Lirismul are ca funcţie "Întărirea unei moralităţi eterne ... ". AceastWordine 
trebuie numită "spiritualitate" sau "Geometrie înaltă şi sfântă?". Ş,i, v precum 
geometria, poezia se "desface" de lumea obiectivă, devenind "speratâ poartă?" 
spre un "dincolo" simbolic. 

17 Ibidem, p. 95, 
18 Ibidem, p, 79. 
19 După Aristotel, vezi Francis E. Peters, Termenii filosofiei greceşti, Bucureşti, Editura 

Humanitas, 1993, p. 75-76. 
20 1. Barbu, Poezii. Ediţie 1ngrijiW de Romulus Vulpescu, Bucureşti, Editura Albatros, 1970, p. 21, 

Pytagora: "Cetatea siderală in stricta-i descămare/ Îmi dczveleşte-in Număr vertebra ei de fier". 
21 1. Barbu, Pagini de proză, ed. cit., p. 174, 
22 Ibidem, p. 168. 
23 Ibidem, p, 86. 
24Ibidem, p. 166, 133. 
25 ibidem, p. 144. 
26 Ibidem, p. 96-97. 
f7 Ibidem, p. 144: "Ea [poezia] se desfăcea liberă de figura umană ca o sperată poartă", 

intâlnindu-se cu geometria, Întrucât, conform observaţi ei lui N. Frye (Marele cod. Biblia şi 
literatura, Bucureşti, Editura Atlas, 1999, p. 51), "nu ne mai rămâne nimic cu adevărat 
«subiectiv», În afara unei structuri a limbajului, inclusiv ... a limbajului matematic, singurul lucru 
care poate fi distins de lumea obiectivă". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



142 ST ĂNU[ A CREŢU 4 

Dar cum "realizează" sau atinge ea domeniul separat, interzis, al sacrului? 
Definirea, după F. Klein, a geometriei ca "teoria invarianţilor unui grup 

infinit,,28, probată de Gauss în Cercetări generale, poate fi regăsită în .figuraţie", 
rit rapsodic prin care Ion Barbu explica, în rădăcinile ei novalisiene, lirica lui 
AI. A. Philippide şi in care recunoaştem baza poeticii sale, 

Protestând împotriva curentei confuzii a alegoriei cu ceea ce el numeşte 
figuraţie şi după ce reaminteşte deosebirea dintre operaţie şi formulă, Barbu 
defineşte figuraţia ca "transformare, liberă permutare de chipuri în domeniul 
aceluiaşi grup,,29, în timp ce formula, căreia alegoria îi este asimilată, ar fi 
consemnarea doar a uneia dintre operaţii. 

.Figuraţia este mai abstractă. decât intuiţia simbolică", de la care porneşte, şi 
se întâlneşte cu "exhauţia" (sau epuizarea calităţilor unei figuri, "generQasă şi 
liberă construcţie a transcendenţei='"). De asemenea, figura, deşi pare a aparţine 
ansamblului formelor, la Barbu, le depăşeşte, fiind gândită, posibil, pe urmele lui 
J. Bohme, ca ultimă treaptă a naturii, a şaptea (de unde şi prezenţa "eptagonului" 
instelat la capătul Jocului secunJll). Figura corespunde transfigurării: calităţile 
lucrurilor au fost atinse şi ele atestă esenţele, marcate de semnătura lui Dumnezeu. 
"Un ciclu este schema oprite lor elanuri; / În ordinea figurii, inmugurită astră; / 
Domenii le separă, numindu-le. Şi-în planuri / Desface o rotire ... ,,32, explica Într-un 
catren ocazional. 

Transferându-ne la nivelul formelor şi în poiein (acţiune, producere), ne 
aflăm în faţa "extensiei metaforei", proces cercetat de Paul Ricoeur în lucrarea sa 
La Metaphore vive: "Metafora nu acoperă - după Ricoeur - numai ceea ce numim 
«figură», adică, finalmente, transferul unui predicat izolat funcţionând în opoziţie 
cu altul, ... ci ceea ce trebuie să numim «schemă», care desemnează un ansamblu de 

etichetări, ca şi un ansamblu corespondent de obiecte- un «regn» ... Metafora 
dezvoltă puterea sa de a reorganiza viziunea asupra lucrurilor, de vreme ce un regn 
întreg este transpus'r". 

Echivalentul regnului din Metafora vie ar fi, pentru Barbu,figura sau unitatea 
de structură a grupului (conform conceptului matematic de grup, pus în circulaţie 
de Evariste Galois). Îi spune şi schemă, precum Ricoeur, când acuză, în lirica lui 

28 
Ibidem, p. 201. 

29 Ibidem, p, 101. 
]0 Ibidem. p. 91. 
31 "Heptagonul înstelat", ca semn al "Întrupării", este şi "figura ce va dărui catedralei {de la 

Chartres] întregul său sens şi ritm", fiind adeverită de planul construcţiei, susţine Louis Charpentier, 
în Misterele catedralei din Chartres, traducere de Michael Grecu, Iaşi, Editura Elit, 2000, p. 127; în 
alchimie. marchează, prin Anthropos sau Christ, incununarea Opusului: ,,1. ... ] fierbe, până ce apare 
steaua septuplă, ce se roteşte în sferă" - Theatrum chemicum (după C. G. Jung, Opere complete, XIII, 
Bucureşti, Editura Teora, 1999, p. 190). 

]2 L Barbu, Poezii, ed. cit., p. 96. 
J3 P. Ricoeur, La Metaphore vive, Paris. Editions du Seuil, 1975, p. 297 (traducerea noastră). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



5 DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE POETICA LUI ION BARBU 143 

Arghezi, distribuţia mecanică a motivelor: "Schema, ceea ce trebuie să numesc 
geometria calitativă a poeziilor domnului Arghezi, e ... oarecare'r". 

Totul unitar (figură, grup) I'n care se topesc virtualităţile, intenţiile, formulele 
instituie "o anumită simbolică pentru reprezentarea formelor posibile de existenţă?". 

Totodată, Însă, În accepţia sa, "apropiind prin metaforă elementele disjuncte", 
poezia "desfăşoară structura identică a universului sensibi!,,36. 

Arta nu e joc, în sine, ci joc secund, determinat. "Apele limbajului nu sunt şi 
ale spiritului'r", constata. Precum alchimia, arta trebuia "să despartă arheul 
(spiritus mundiţ de materie şi să producă o chintesenţă, a cărei acţiune poate fi 
comparată cu cea a lui Christos asupra omeniri i,,38. 

Operaţie pe care cea mai mare parte a versurilor lui Barbu o realizează şi, 
Între ele, unele o pun În lumină precumpănitor, parcă voit. 

Lemn sfânt pare o ilustrare a funcţiei poetice numită de Wimsatt, în cunoscuta 
sa carte, The verbal icon, icoană verbală: fuziune de semnificaţie şi sensibilitate, 
obiect Închis sieşi, opac", nonreferenţial, Poema nu se opreşte la atât, ci tinde către 
metafora metafizică, şi ea pusă În evidenţă de Wimsatt, în poezia romanticilor: 
distanţa dintre termenii acestei metafore fiind atât de mare, relaţionarea lor va 
deveni violentă''". 

Descriere particulară, la un prim nivel al Înţelegerii, coincizând cu 
prezentarea unei icoane, Lemn sfânt desfide clasările obişnuite: se situează, uneori, 
foarte aproape de alegorie, alteori permite o lectură anagogică, pentru a produce, 

dincolo de toate, deschiderea Earadoxală, caracteristică vederii sau viziunii, şi a 
instaura "alternativa spirituală" J, soldată cu înălţarea omului. . 

Semnificativ, nu ni se spune cărei autorităţi religioase îi aparţine faţ,-subiect 
a icoanei. Ceea ce este dat ca premisă, prin titlul poeziei, numeşte charisma sau 
"înzestrarea pe care o posedă în mod firesc făptura lui Dumnezeu,,42. l' 

Lemnul păstrează, după Jakob Bohme, o parte din focul viu al Dumnezeirii", 
reprezentându-I pe om. Tot lemnul îi va indica drumul sau destinuL "Ce e mai 
limpede decât acest simbolism al lemnului?", se întreba Tertullian şi conchidea: 

34 I. Barbu, Pagini de proză, ed. cit., p. 65. 
35 ibidem, p. 244. 
36 Ibidem, p. 160--161. 
37 ibidem, p. 244. 
38 C. O. Jung, Psihologie şi alchimie, II, ed, cit., p. 178. 
39 Vezi şi L Barbu, op. cit., p. 101: "vorba mea scrisă e înzestrată pentru domnia-sa cu 

proprietăţi de opacitate ... ". 
40 W. K. Wimsatt, The verbal icon Studies in theMeaning ofPoetry, The University Press of 

Kentucky, 1954, p. 150-151. 
41 Dorin Teodorescu, în Poetica lui lon Barbu, Craiova, Editura Scrisul Românesc, 1978, 

p. 103: "Sensul esenţial, ascendent, al ordinii secunde provine din faptul că ea nu dublează. realitatea 
în chip prczentaţional, ci vine ca o alternativă spirituală a acesteia". 

42 N. Gavriluţă, Mentalităţi şi ritualuri magic o-religioase, Iaşi, Editura Polirom, 1998, p. 6. 
43 J. Bohme, Aurora sau răsăritul care se întrezăreşte. Traducere de Gh. L Ciorogaru, 

Bucureşti, Editura Ştiinţifică, ] 993, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



144 6 

"Asprimea acestei lumi, cufundată în abisul greşelii, este eliberată prin lemnul lui 
Christos, adică prin patimile sale,,44. 

Lemnul, ca substitut al misterului crucii, este deja o metaforă cuprinzătoare. 
Gnosticii valentinieni numeau crucea Hotar'", s-a vorbit, apoi, de stultitia crucis, 
nebunia crucii46• 

Crucea aduce sugestia de ruptură 'in natura şi cunoaşterea comună şi il evocă 
pe cel ales: Sfântul. 

Potrivit misticii iudaice, sfinţii, cărora le-a fost descoperită "taina ţinută 
ascunsă din vecinicii" (Pavel, Coloseni, 1, 26), rămân, ei înşişi, anonimi. "Unul 
dintre ei este probabil Mesia şi doar pentru că veacul nu e demn de el, rămâne 
ascuns", explică Gershom Scholem, 'în Cabala şi simbolistica el47 Tot aşa, în proza 
lui 1. Barbu, vom găsi formularea "Cel fără de Faţă,,48. 

Întrucât sfântul trăieşte cu o intensitate particulară prezenţa sacrului, el 
devine model pentru omul ce caută divinitatea; de aceea Iisus este numit de 
Scripturi "Mijlocitorul" (Pavel, Evrei, 8, 6). 

"Faţa omenească e un paradox: printr-o suprafaţă materială foarte limitată se 
vede o viaţă spirituală infinită şi complexă", afirma Dumitru Stăniloae, 

Experienţele determinate ale acestei vieţi, trase În simboluri hieratice, constituie 
etapele unei revelaţii: "În văile Ierusalimului, la unul / Păios de raze, pământiu la 
piele: / Un spic de-argint, în stânga lui, Crăciunul, / Rusalii ard în dreapta-i cu inele". 

Dacă Ierusalimul, desemnat, prin văile sale, ca locul coborârii" şi întrupării 
divinului, şi cununa de raze, a perfecţiei, contrastând cu "veşmântul" părnântesc, de 
piele'", sunt notaţii ce nu cad prea departe de alegorie, întrucât sunt dinainte 
cunoscute, prin tradiţia culturală, şi rămân oarecum convenţionale, "unul"S! 

44 După 1. Danielou, Simbolurile creştine primitive. Traducere de Anca Opric şi Eugenia 
Arjoca Ieremia, Timişoara, Editura Amarcord, 1998, p. 83. 

45 Simone Petrement, Eseu asupra dualismului la Platon, la gnostici şi la maniheeni. 
Traducere de Ioana Munteanu şi Daria Octavia Murgu, Bucureşti, Editura Syrnposion, 1996, p.261. 

46 Eliphas Levy, Curs de filosofie ocultă. Traducere de Maria Ivănescu, Bucureşti, Editura 
Antet, 1994, p. 102. 

47 Gershom Scholem, Cabala şi simbolistica ei. Traducere de Nora Iuga, Bucureşti, Editura 
Humanitas, 1996, p. 11. 

48 1. Barbu, Pagini de proză, ed. cit., p. 244. 
49 Jean Chevalier, Alain Ghecrbrant, Dicţionar de simboluri, III, Bucureşti, Editura Artemis, 

1995, p. 427. 
50 Michel Philippc Laroche, Un singur trup. Aventura mistică a cuplului. Traducere de 

Const. Jinga, Timişoara, Editura Amarcord, 1995, p. 111: "Haina de piele e greutatea trupului lipsit 
de lumina şi de slava dumnezeiască ce îi transfigura pe Adam şi Eva", 

51 C. G. Jung, op. cit., II, p. 147: "De un interes deosebit... este paralela dintre lapis sau «aqua 
sapientum» (apa înţelepţilor) şi cel de-al doilea Adam, care, prin citarea lui Hermes din Senior, 
asociază pe Christ cu doctrina lui Anthropos din alchimie. Christos este aici identic cu «homo 
philosophicum», cu rnicrocosmosul, care e în acelaşi timp «Unul care nu moare şi reanimează tot ce e 
mort». «Homo philosophicurn» arc În aparenţă două sensuri: pe de o parte el este «unul», adică 
tinctura sau «elixirul vieţii», dar pe de altă parte este omul interior etern, identic cu Anthropos. O 
dezvoltare a acestei doctrine se găseşte la Paracelsus", Şi la p. 238: "natura de om-zeu a lui Os iris, 
care garantează imortalitatea umană, natura sa de grâu". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



7 DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE I'OETlCA LUI ION BARBU 145 

(purtător, chiar în lipsa majusculei, al sensului de plăsmuire excepţională: omul- 
zeu), identificat cu "un spic de-argint", devine centrul poeziei, datorită unor 
operaţii ermetice de spiritualizare a corporalului. 

"La începutul oricărei forme de realizare spirituală se află moartea, sub forma 
«morţii lum ii»,,52. Este menirea grăuntelui de grâu, căzut pe pământ, explicată de 
Ioan: "dacă [ ... ] nu moare, rămâne singur; dar dacă moare, aduce multă roadă. Cine 
îşi iubeşte viaţa, o va pierde, şi cine 'îşi urăşte viaţa în lumea aceasta, o va păstra 
pentru viaţa veşnică" (Ioan, 12,24--25). 

Într-o extremă esenţializare, parcă respectând secretul epoptic, la Barbu nu 
apare decât "spicul de-argint" sau "spicul triptolemic", şi el îl reprezintă pe copilul 
sfânt. Iar identitatea dintre strigătul hierofantu lui misterelor eleusine, transcris 
într-una dintre poeziile lui de început, Dionisiacă, "Marea zeiţă a dat naştere unui 
copil sacru! Brirno l-a zămislit pe Brimos!", şi versetul Evangheliei de Crăciun: 
"Astăzi un fiu ne-a fost dăruit", face obiectul unui amplu comentariu la C. G. Jung, 
în Metamorphoses de I'âme et ses symboles", 

"Unul", născut din Derneter cea Neagră ("Brimo e la fel de bine Demeter- 
mama, ca şi Persephone't-fiica, constata K. Kereny, în studÎll,lFecioara divină54), 
va lăsa în urmă stânga, partea lui de obscuritate feminină (inconştientul), şi 
Crăciunul. (Jung supranumea intervalul 21--24 decembrie "Închisoarea mării 

>,55 C . 1 1 1  '1 . 'V il T' 56 S nocturne' -. raciumu, po a intunericu ur, este, pentru aSI e Lovinescu ,'- aturn, 
iar Paracelsus" uneşte pe Saturn cu plumbul sau materia Operei aflată în stare de 
putrefacţie, dar gata de a se separa de o condiţie animalică. Ceea ce corespunde 
cuvântului biblic: ,,[ ... ] de la Miazănoapte ne vine aurora" -- Iov, 37, 22). 

După stadiul argint -lumină primită şi purtată În toată puritatea ei -';vocaţia 
şi predestinarea sunt pecetluite pentru "unul" prin inel (echivalentqlJnodului, 
lanţului, legăturii), prin dreapta (direcţie a masculinului, a spiritului, parte a 
luminii ") şi, mai ales, prin Rusalii. 

Pentru că sărbătoarea Rusaliilor, numită şi Cincizecime, este sărbătoarea 
pogorârii Sfântului Duh sau botezul cu duhul. Ea consacră relaţia directă a omului 

52 Titus Burckhardt, Alchimia, ed. cit., p. 182. 
53 C. G . Jung, Metamorphoses de 1 'âme el ses symboles, Georg Editeur, 1993. p. 569-570. 
54 C. G. Jung, K. Kereny, Copilul divin. Fecioara divină. Traducere de Daniela Litoiu şi 

Const. Jinga, Timişoara, Editura Amarcord, 1994, p. 224, 225. 
55 C. G. Jung. Metamorphoses de L'âme el ses symboles, ed, cit., p. 549. 
56 Vasile Lovinescu, Steauafără nume, Bucureşti, Editura Rosmarin, 1994, p. 26. 
57 După Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, /II, ed. cit., p. 112. 
58 Annick de Souzcnelle, Simbolismul corpului uman. Traducere de Margareta Gyurcsik, 

Timişoara, Editura Amarcord, 1996, p. 73--74: "Stânga şi dreapta reflectă aspectele cele mai 
contradictorii ale fiinţei noastre. Dreapta divină e dominaUt de sefira Hokhmah, Înţelepciunea, 
relevată sub numele de «(Tatăl ceresc»". "Stânga divină este dominată ele seilra Binah, Inteligenţa, 
relevată subnumcle de «(Mamă cereasc,i». Ea corespunde la nivelul corpului uman stângii 
ontologice şi feminine; la nivelul Pomului cunoaşterii, părţii Ra, parte a încă-ne-luminii, paJte a 
întunericului". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



146 8 

cu Dumnezeu, Întru învierea finală, a tuturor", proces devenit posibil prin jertfa şi 
înălţarea Fiului: "Căci dacă nu Mă voi duce, Mângâietorul [Sfântul Duh] nu va 
veni la voi, iar dacă mă voi duce, ÎI voi trimite la voi" (Ioan, 16, 7). Sfântul Duh 
este de natura focului; în acest foc luminează Dumnezeu cu dragoste divină, de 

aceea, ca pentru apostoli, .Rusalii ard în dreapta-i cu inele". 
Atotputernicia duhului, ca renunţare la constrângerile cărnii pentru viaţa întru 

spirit, ce transpare din hieratismul exemplar al icoanei, cu mare fineţe tradus de 
puţinătatea dar esentialitatea formulelor simbolice alese, contaminează şi provoacă 
meditaţia asupra propriei deveniri. 

Pentru că gestul poetului, înşelător plasat Între cele comune, domestice - "Pe 
acest lemn ce-aş vrea să curăţ, nu e / Unghi ocolit de praf, icoană veche!" -, nu-şi 
justifică necesitatea adâncă. decât ca reamintire a omologiei om-lemn şi ca 
aspiraţie, personală, către limpiditate. Cu atât mai mult cu cât ceea ce îi urmează, 
intrebarea "Văd praful-rouă, rănile-tămâie?", indică lărgirea experienţei lumii sub 
puterea unei vederi sau perspective ce, incorporând mirarea, eliberează. 

Dualisrnul exprimat de perechile contrarii - praful sau ţărâna alcătuirii şi roua 
dătătoare de viaţă a dumnezeirii ("Ca roua să cadă Cuvântul meu", Deuteronomul, 
32, 2), rănile sau bubele firii pământeşti şi tămâia-jertfă, ce este arsă şi, o dată cu 
fumul, înalţă la cer - va fi suspendat, după pilda Mântuitorului, care nu se mai 
trăieşte pe sine, ci viaţa, mutată în universalii, a omului nou: "Sfânt alterat" 
(adeverind o altă natură, dincolo de bine şi de rău, ca În etimonul alter), "neutru" 
(şi Iisus fu închipuit un tertiwn genus Între Dumnezeu şi om'"), "nepereche" 
(atribut ee ar putea fi gândit tot ca "neamestecat, neschimbat, neimpărţit, despărţit", 
aşa cum a fost caracterizat Mesia de Conciliul de la Calcedon'"), 

Dacă laconismul, provocator ca un Koan62 al versurilor, conduce la o sumă de 
supoziţii, tot el arată, o dată mai mult, că poezia propune acea .antinomie 
transfigurată" de care vorbea L. Blaga, sinonimă misterului şi "feţei care nu se va 
închide niciodată?", cea a lui Iisus Cristos. 

Dar errnetismul ei adevărat nu ţine de formulele simbolice, deşi trece prin ele, 
ci de trăirea ce comandă întregul: identificarea cu Sfântul, neînţeles ce se schimbă 
Într-o înţelegere puternică şi vie. 

59 Pavel, Filipeni, 1, 6: "Sunt încredinţat că Acela care a început in voi această lucrare o va 
isprăvi până în ziua lui Iisus Hristos". 

60 La Apolinarie din Laodiceea (vezi Ioan Petru Culianu, Arborele gnozei, traducere de Corina 
Popescu, Bucureşti, Editura Nemira, 1998, p. 33). 

61 Ibidem, p. 35. 
62 În budismul zen, .Koan declanşează în practicant ceva care il face să gândească pc o altă 

lungime de undă. Koan nu este atât un apel la iraţional, cât o provocare ce mijloceşte realizarea unei 
străpungcri spre o altă dimensiune a realităţii"; după H. van Praag, Cele opt porţi ale misticii, 
traducere de Viorica Nişcov, Bucureşti, Editura Saeculurn- Vestala, 1996, p. 109. Vezi şi Taîkan J yoji, 
L 'art du Koan zen, Paris, Albin Michcl, 2001. 

63 D. Stăniloae; după Elena Simionovici, Sfânta Mănăstire Voroneţ, Câmpulung Moldovenesc, 
1998, p. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



64 1. Barbu, Pagini de.proză, ed, cit., p. 145. 
65 Găsim în Efrern, după J, Danielou, op. cit., p. 15. 
66 Apocalipsa, 21, 3: "Iată cortul lui Dumnezeu cu oamenii!". 
67 I. Barbu, op. cit., p. 117. 
68 J. Danielou, op. cit., p. 7 şi 11. 

Apropiată de Lemn sfânt prin emotie, simbolică şi deconcertant laconism este 
poezia Desen pentru cort: ,,0, veacul legiuise militar I În litere ea turnul ţuguiate! I 
Urzite căi, neverosimil var, I Prin dimineaţa ierbii înmuiate. 1/ Spălări împărtăşite! 
Înnoiţi / Arginturile mari botezătoare ! Şi inima călărilor - spuziţi I De dreaptă 
ziua-aceasta suitoare. II -- Ei vor sălta, la drum cu Novalis, I Prin Şvabii verzi, 

ţipate În castele,! Să prade trernuratul plai de vis, ! Prielnic potrivirilor de stele!". 
Desen pentru cort se înscrie Între stihurile fundamentale ale lui Ion Barbu, 

Întrucât repetă aspiratia, intimă, obsesivă, a unei râvnite izbăviri, dată de translarea 
vietuitului în poezie, ca şi de visul restaurării demnităţii ontologice a omului o dată 
cu recunoaşterea esenţelor Închise În imagini şi a puterii iar mesianice. 

Titlul, Încărcat de sens, uneşte arta cu tradiţia hermetică şi interpretarea biblică. 
"Corturile atâtei supunătoare frumuseti'r" este, la Barbu, o metaforă a liricii. 
"Cortul" evocă, prin prisma ultimei judecăţi, spaţiul interiorităţii: ,,[ ... ] după 

cum a fost efortul omului, tot aşa va fi coliba lui,,65. 
În cărţile sfinte, de asemenea, "cOliul întâlnirii", sanctuar, locuinţă a lui 

Iahveh pe pământ, e "adăpostul" ce prilejuieşte comunicarea cu Tăria. 
Cortul conţine deci promisiunea rnântuirii, conl'etîzâl1d-o În viziunea 

paradis iacă exprimată prin noul Ierusalim, din Apocalipsa lui Ioal166 (."eea mai 
grandioasă dintre poemele umane", aprecia 1. Barbu'"), iar, În iudaisrn, prin 
Sărbătoarea Corturilor. "Ea este sărbătoarea culesului viitor, aşa cum Rusaliile sunt 
sărbătoarea secerişului", afirmă Jean Danielou, în cercetarea sa asupra Simbolurilor 
creştine primitive. "Sărbătoarea Corturilor semnifică domnia terestră a/lui Mesia 
înainte de viaţa veşnică'?", 

Abia în baza acestei pătrunderi, severa rostire gnomică din primdl catren al 
poeziei tinde să-şi precizeze rostul: 

,,0, veacul legiuise militar / În litere ea turnul ţuguiate!; ! Urzite căi, 
neverosimil var, ! Prin dimineaţa ierbii înmuiate". a 

Căci Legea are, în accepţia Bibliei, "umbra lucrurilor viitoare, nu înfăţişarea 
adevărată a lucrurilor", şi valorile ei au fost afirmate de Christos: "Dar Hristos a 
venit ca Mare Preot al bunurilor viitoare, a trecut prin cortul acela mai mare şi mai 
desăvârşit, care DU este făcut de mâini, adică nu este din zidirea aceasta" (Pavel, 
Evrei, 9, 11). 

Cum orice adevăr nou impune distrugerea erorilor, "veacul", "Iegiuise" şi 
"militar" trebuie să fie legate de reprezentările eshatologice şi milenariste; 
regăsirea paradisului, recrearea omului după modelul originar venind "Ia împlinirea 
timpurilor", ",veacul" evocă un ciclu încheiat. 

9 DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE POETICA u» ION BARBU 147 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



148 10 

În perspectiva Cabalei, foarte influenţată, la rândul ei, de gnosticii elin 
Alexandria'", "universul ascuns al divinităţii este. un univers al limbajului, un 
univers al numelor divine care se desfăşoară după propriile legi. Elementele 
J imbajului divin apar ca literele Sfintei Scripturi.. Fiecare.. reprezintă o 
concentrare de energie şi exprimă o plenitudine de semnificaţii ce nu poate fi 
tălmăcită ... în limba omencască'f". De unde, probabil, imaginea literelor "ca turnul 
ţuguiate", pe urma identificării dintre turn şi Dumnezeu dată de Psalmi (90, 9-] O): 
"Pentru că ... faci din cel Prea Înalt turnul tău de scăpare ... de aceea ... nici o urgie nu 
se va apropia de cortul tău". 

De asemenea -- Julius Evola o subliniază - , pătrunderea în tradiţia ermetico- 
ezoterică este ,,0 realizare şi o recucerire condiţionată de calităţi virile analoge, pe 
planul spiritului, celor proprii tipului războinicului?". 

Şi câteva dintre versurile debutului lui Ion Barbu mărturisesc direct astfel de 
apropieri. Nietzsche e definit ca "războinic" şi "cuceritor de zări"; el străpunge 
"ceaţa" normelor; oştirile poetului, în Înfrângere, caută "podoaba fără nume", 
"albastrele palate,,72; altundeva "nevăzutul", asaltul lui sunt intrezărite în 
"trâmbiţarea de dincolo de vreme". 

Pentru Barbu, lumea era "amestec", "îndoi re", era "dimensiunea douii,,73. 
Totuşi, "oricât de Îndurerată ar fi de îmbrăţişarea sufocantă a materiei, Lumina 
(precum în maniheism) reuşeşte să transpară "în fiecare fir de iarbă", iar dispariţia 
apocaliptică a lumii trebuie privită ca "eveniment eliberator", "finalul procesului de 
recuperare a Luminii'f". 

"Urzeala", ca formă prin care se exprimă exercitarea puterii divine, devine 
laitmotiv la cabalişti, Josef Gikatilla vedea În Tora o "urzeală", un "textus" În care 
numele lui Dumnezeu este ţesut "Într-un mod secret şi indirect". Iniţiaţii, de la 
acest text, pot să reconstruiască ţesătura dintâi, "în sens invers,,7). 

Invers este şi un calificativ definitoriu pentru metoda lui Barbu: "Poetul 
ridică Însumarea / De harfe resfirate ce-în zbor invers le pierzi / Şi cântec 

69 J. L Borges, Cărţile şi noaptea. Traducere de Valeriu Pop, Iaşi, Editura Junimea, 1968, p. 127. 
70 G. Scholern, Cabala şi simbolistica ei, ed. cit., p. 45. 
71 J. Evola, Tradiţia hermetică. Traducere de Ioan Milca, Bucureşti, Editura Humanitas, 1999, 

p.18. 
Iar "turnul", ca simbol alchimie al renaşterii interioare, apare în Nunta chimică a lui Christian 

Rosencreutz: vezi R. Edighoffer, Rosicrucienii, traducere de Beatrice Stanciu, Timişoara, Editura de 
Vest, 1995, p. 176-177. După cum, când Fiului i se dă viaţă în Operă, el este numit "focul războinic" 
(după C. G. Jung, Opere complete, XIII, ed. cit., p. 125). 

72 Şi C. G. Jung vede în "palat" un simbol pentru lapis philosophorum. Vezi C. G. Jung, Opere 
complete, XIV. Mysterium Coniunctionis, I, Bucureşti, Editura Teora, 2000, p. J 6. 

73 Simone Petrement, Eseu asupra dualismului ... , ed, cit., p. 261: "Din punct de vedere gnostic, 
pricina răului nu este un\1- din cele două naturi, ci amestecul: cele două naturi sunt ignoranţa şi 
cunoaşterea, materia şi spirituL". 

'14 1. P. Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului. Traducere de Tereza Petrescu, Bucureşti, 
Editura Nemira, 1995, p. 227-228. 

75 G. Scholcm, op. cit., p. 52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



Il DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE POETICA LUI ION BARBU 149 

istoveşte".". Percepe deci în multiplicitate neschimbatele tipare sacre şi 
realizează o sinteză semnificativă al cărei rezultat va fi "neverosimilul var". Sau 
omul nou, ajuns la cunoaştere şi, de aceea, nu doar o aparenţă de realitate, ci 
chiar realitatea, o essentia. 

Să observăm că, după Învăţătura ermetică, simbolul varului suportă, la Barbu, 
şocul" uimitor, al contrariilor. Conform unui mit gnostic despre bărbatul primordial, 
relatat de Irineu şi menţionat de J. Evola În cartea sa Metafizica sexului, Adamas 
este "cel care nu poate fi spart", "piatra de temelie", "omul glorios". Mitul vorbea, 
totodată, de "bariera îndărătul căreia se găseşte, în fiecare om, omul lăuntric, omul 
care se trage din arhetipul ceresc, Adamas", când acesta, "căzut Într-o lucrare de lut 
şi cretă", "a uitat totul,,7G. Este şi tâlcul ce instalează domnia trecerii disolubilul, În 
inima unei metafore a existenţei tot atât de decisivă, pentru scriitor, ca şi cea 
impusă de "lemnul sfânt": omul-var (sau cretă). 

"Dâmb de cridă" era definiţia lumii Într-o poezie din 1920 ("Înghesuiţi sub 
brâul acestui dâmb de cridă"), în poemul După melci, între faptura din interior "şi 
ce-i afar' / Strejuia un zid de var", în Grup, "capetele noastre, dacă sunt / Ovaluri 
stau, de var, ca o greşală". Determinarea, frecventă, nu va fişi-definitivă, 

Imaginaţia alchimică, prin Michacl Maier sau Riplaeus, autori citaţi de 
C. G. Jung În Psihologie şi alchimie, impunea, antitetic faţă cu echivalenta var- 
pulbere, prezenţa unui soare (sau aur) şi a unui foc, salvator plămădit de Dumnezeu 

- 't77 pe paman . 
Şi "Soarele ... hipogeic, aur sterp ori inimă a Erdei", apare In articolul lui 

Barbu, Salut lui Novalis. ! 
Iar focul e chiar Sfântul Duh, definit, de alchimişti, şi ca "var nest;1ns", calx 

viva'". El era ceea ce trebuia extras şi .făcut vizibil" prin Operă. " 
O atare înţelegere impune o altă dominantă ornologiei om-var. 
Sigur, Opera era, pentru Riplaeus, alchimia79. Dar limbajul ei a fost 

conştient folosit de Ion Barbu. Pentru că, pe de o parte, el gândca, pe urmele lui 
Hermes Trismegistul, că Opera are loc "în voi înşivă"so, şi pentru că a existat o 
adevărată ardoare (îi va spune "nepreget") cu care Barbu a urmărit răscumpărarea 
prin cuvânt. 

"Ştiu empiric ce e somnul, condiţia noastră organică mi se pare chiar 
moartea", afirma Într-o scrisoare". 

76 J, Evola, Metafizica sexului. Traducere de Sorin Mărculescu, Bucureşti, Editura J Iumanitas, 
1994, p. 216. 

'i7 C. G, .lung, Psihologie şi alchimie, II, cel. cit., p. 104--105. 
7S Ibidem, p. 245 şi p. 115: ,,«Pneuma» ea foc, Christos ea foc şi ca substanţă contrară 

interioară pământului --ne sunt deja reprezentări cunoscute". 
79 Ibidem, p. 144-145: "Cine are urechi de auzit, să audă, ce le spune spiritul doctrinei fiilor 

ştiinţei, despre Adam-terestru şi Adam-cclest". 
80 După T. Burckhardt, Alchimia, cd. cit., p. 19. 
81 Ion Barbu in corespondenţă. Ediţie îngrijită de Gerda Barbilian şi N. Scurtu, Bucureşti, 

Editura Minerva, 1982. p. 81. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



150 12 

Creaţia era restaurarea duhului. "Scris, râul trece .- în mai _. albastru / Şi 
varurile zilei scad / E rana Taurului astru / Clădită, ţara Galaad", proclama i'n 
poema Legendă. 

Râvnitele, "împărtăşitele" transformări ale naşterii din nou, în Spirit 
("Adevărat îţi spun că, dacă un om nu se naşte din nou, nu poate vedea Împărăţia 
lui Dumnezeu", Ioan, 3, 3), iau, în Desen pentru cori, chipul stadiului de argint, 
obţinut prin spălare (ablutio) ori botez tbaptismaş, căruia îi urmează stadiul înălţat, 
simbolizat de "călări" şi de "zi": "SpăIări împărtăşite! / Înnoiţi / Arginturile mari, 
botezătoare / Şi inima călărilor spuziţi / De dreaptă ziua-aceasta suitoare!". 

Botezul sau inveşmântarea cu duh e taina ce desparte, în om, o natură de aIta, 
ştergând legătura lui cu pământul, 

"Noaptea este înaintată, ziua se apropie. Să ne dezbrăcăm dară de lucrarea 
întunericului şi să ne irnpodobim cu armele luminii" (Pavel, Romani, 13, 12). În 
purificare şi luminare omul se împărtăşeşte, coincide cu Legea: "Nu este scris În 
Legea voastră că Eu am zis: dumnezei sunteţi şi fiii celui Prea Înalt?" (Ioan, 10, 34). 

Botezul este însăşi tema apei vii şi a iluminării >- cunoaştere rectificată prin 
Sfântul Duh. Această temă, minuţios analizată de Jean Danielou, "sugerează ceva 
esenţial: dacă apa vie înseamnă Duhul, botezul dă viaţă Duhului,,82. Iar confirmarea 
"spălării împărtăşite" echivalează eu o altă revărsare a Spiritului. 

Există exegeze ale textelor sfinte care cuprind în acelaşi simbol, botezul, atât 
imersiunea în Iordan, în apă, cât şi înălţarea "pe vehicolullui Dumnezeu". 

Grigorie din Nyssa, vorbind despre traversarea Mării Roşii de către egipteni 
şi evrei, sublinia: "Era o forţă de neînvins, inducând distrugerea egiptenilor prin 
minunile de pe mare şi pe care Scriptura o numeşte cavalerie. Dar David a 
menţionat şi el carul lui Dumnezeu când scrie «Carul lui Dumnezeu este mai mult 

decât alte zeci de mii de care, cărora le sunt supuse miile de persoane care le 
conduc». De asemenea, puterea care l-a ridicat pe proorocul Ilie de pe pământ la 
cer este numită de către Scripturi cu numele de cai,,83, 

Posibilitatea ca I. Barbu să fi cunoscut scrierile lui Grigorie de Nyssa nu are 
de ce să fie exclusă. Biograf al lui Moise - şi "Moise dreptul" este menţionat de 
poet Într-o Însemnare manuscrisă, dată publicităţii de M. Coloşenco, sub titlul 
Geneză, şi considerată, de Ioana Em. Petrescu, ,,0 antropogonie't" -, Grigorie de 
Nyssa a văzut în profet modelul biblic al ascensiunii, "al urcuşului duhovnicesc 
al creştinului'f". 

E21. Danielou, Simbolurile creştine primitive, ed. cit., p. 52. 
83 Ibidem, p. 75--76. 
84 Ioana Em. Petrescu, Ion Barbu şi poetica postmodernismului, Bucureşti, Editura Cartea 

Românească, 1993, p. 100-101. În "Manuscriptum", 1981, 1, l. Barbu, Geneză: "Moise, dreptul- 
Mercur, Apolo, <Dionisos>, Frumosul, Venera. Etape". 

85 Enciclopedia doctrinelor mistice, coordonată de Marie-Madelaine Davy, II, Timişoara, 
Editura Amarcord, 1998, p. 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



13 DESEN PENTRU CORT SAU DESPRE POETICA LUI ION BARBU 151 

Or "nu este posibil, specifică J. Danielou, să tii asimilat cu cavaleria prin care 
sunt infundate în hău carele egiptenilor, dacă nu ai fost eliberat de sclavia 
duşmanului prin apa sfintitoare'f'". 

Cu Desen pentru cort avem prilejul să constatăm, o dată mai mult, cum 
simbolurile alchimice le refac pe cele biblice. Spiritualizarea trupului sau curăţia 
conduce la "marea operă" a iluminării sau încorporării Spiritului (aşa cum 

precizează şi Titus Burckhardt în sinteza sa, Alchimia87), condiţie pentru 
recâştigarea lui Anthropos, al doilea Adam, cel alcătuit prin elemente pure, 
indestructibile, şi care a fost asociat lui Christos88. 

Iar ochema, vehiculul de foc al sufletului, corpul astral, din teoria platoniciană, 
Merkabah sau carul cu Tronul lui Dumnezeu, din Cabală, carul lui Ilie, caii lui 

Israel, militia religioasă numită "cavalerie" În romanul Nunta chimică al 

rosicrucianului J.V. Andreae'" pot fi văzute ca imagini paralele ale harului. 
Lucrarea divină a harului se desfăşoară de la simpla chemare la cunoaşterea 

regeneratoare, până "la gloria finală a celor răscurnpăraţi'v", exprimată de Barbu 

prin "zi", "dreaptă" şi "suitoare". Ca în Biblie, unde Iisus estenumit "zi" şi "zori". 
"Şi avem cuvântul proorociei făcut şi mai tare: la care bine faceţi că luaţi aminte, 
ca la o lampă ce străluceşte Într-un loc întunecos, până ce ziua va străluci şi steaua 
de dimineaţă se va arăta in inimile voastre" (II, Petru, 1, 19). "În ziua aceea, vor 
izvorî ape vii din Ierusalim" (Zaharia, 14, 8). 

Calea evoluţiei materiei spre spirit, impusă de credinţă ori de alchimie, este şi 
calea, iniţiatică, urmărită de poezia ermetică. 

Ascensiunea la condiţia de poet (Schelley l-a numit şi "legiuitor,,9Jj, treptele 
ei, marcate de Novalis în romanul său, Heinrich van Ofterdingen, îl identifică pe 
acesta cu Mesia al universului. ' 

Barbu mărturiseşte aceeaşi concepţie, prin desfăşurările paralele din Desen: 
în plan religios, planul Legii, din prima strofă, în planul trăirii interioare, din a 
doua, şi în ce! al poeziei, din a treia. 

"Un corp care să fie în acelaşi timp spirit,,92, precum trupul de slavă al 
Învierii, realizează poezia -- "cea mai mare dintre ştiinţe,,93 (dintre ştiinţele oculte, 
în concepţia lui Eliphas Levy), 

86.L Daniclou, op. cit., p. 76. 
87 T. Burckhardt, Alchimia, ed. cit., p. ] 85. 
H8 C. G. Jung, Psihologie şi alchimie, Il, ed. cit., p. 144-146. Imaginea C011U!ui, de asemenea, 

apare şi în alchimie, la Kunrath şi rosicrucicni, 
89 Vezi .1. V. Andreae, Nunta chimică a lui Christian Rosencreutz, În Trei texte alchimice. 

Traducere de Cristian Ciceu, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2001. 
90 Dicţionar biblic, Oradea, Editura Cartea Creştină, 1995, p. 520 (!Iar). 
91 După N. Fryc, Marele cod. Biblia şi literatura, ed. cit., p. 52, 
92 C. G. Jung, op. cit., p. 177. 
93 Eliphas Levy, Marele arcan, p. 133. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



152 14 

înlănţuirea orizontală a naturii poate fi depăşită de harul ee ţâşneşte brusc, 
"ca fulgerul=", atrage atenţia T. Burckhardt, în Alchimia. 

1. Barbu ştia acest lucru, dovadă stă mărturisirea dintr-o poezie-portret: "Cu 
duhul curb ca Paracelse, ! Amar, sortit la foc, sordid! Lucrarea Graţiei, prin Else, ! 
A fulgerat, a izbăvit". 

Poetul este, şi în viziunea sa, un inspirat, locuit de suflul divin; la fel, "floarea 
cerească" a fost întrezărită de Ofterdingen într-un zbor al gândirii, spontană 
percepţie a sensului ascendent şi ruptură în lanţul determinărilor. 

De aceea, "căIării", reprezentări clare pentru sufletul eliberat prin har, "vor 
sălta, la drum cu Novalis", către un spaţiu de o calitate deosebită: "prin Şvabii 
verzi, ţipate în castele". 

Chiar dacă se raportează - şi nici lucrul acesta nu e o întâmplare" - la 
Suabia, regiune a Germaniei, muntoasă, impădurită, simbolicul loc se desface de 
physis, aici fiind depăşită, cu o formulare ce vine dintr-un articol al lui 1. Barbu, 
"confuziunea pădurii't'", alias a naturii'", prin înălţarea la castelele sau palatele 
divine (experienţă vizionară arestată mai ales de literatura "Heykhaloturilor" 
din CabaIă98). 

Deopotrivă însă, se pot recunoaşte în "Şvabii verzi" reflexe venind din "das 
Griine Woerth" (Insula verde) şi "Oberland" (Ţara Înaltă), mituri ale Paradisului, 
propagate de societatea secretă din secolul al XIII-lea, "Prietenii lui Dumnezeu", 
societate ce punea un accent particular pe "cavaleria spirituală şi mistică'I". De 
altfel, Suabia lui Barbu se poate confunda cu muntele, care e locuinţa. lui Jahveh 
"printre drepţi în veacul ce va să vină"lOO sau timpul mileniului. 

Pe oricare dintre aceste căi ale interpretării, "Şvabii verzi" marchează o 
natură diferită şi pură. Ea se dezvăluie celui care, stăpânit de forţa supranaturală a 
duhului, îndrăzneşte să treacă dincolo de determinări date: 

"Să prade tremuratul plai de vis! Prielnic potrivirilor de stele!". 
Lui Iisus, pentru că a distrus vechea domnie a destinului, creând o stea nouă. 

Aleşilor care îl urmează. Omului spiritual al epocii rnesianice. Poetului, căci el 
atinge secretele firii, recunoscând în vis, În intuiţie şi în imginar esenţele, fiinţa 
ascunsă, .sacralitatea. 

94 Vezi T. Burckhardt, op. cit., p. 118. 
95 După R. Edighoffcr, Rosicrucienii, cel. cit., p. 70, J. V. Andreae "făcea parte dintr-o importantă 

dinastie a luteranisrnului suab", Şi el se imaginează drept martor al Imei apocalipse (p. 42). 
l. Barbu a locuit şi el la Tubingen, în Suabia, 
961. Barbu, Pagini de proză, ed. cit., p. 118. 
97 Vezi T. Burckhardt, op. cit., p. 118: un text alchimie anonim, Purissima Revelatio, compară 

natura eu "o pădure foarte deasă, în care mulţi au pătruns cu intenţia de a-i fura sacrele taine". 
98 R. Goetschel, Kabbala. Traducere de C. Blaga, Timişoara, Editura de Vest, 1992, p. 23. 
99 J. P. Corsetti, Histoire de I 'esoterisme et des sciences occultes, Paris, Larousse, 1992, 

p.172-175. 
100.1. Danielou, Simbolurile creştine primitive, cel. cit., p. 13-14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



15 DESEN PEilfTRU CORT SAU DESPRE POETICA LUI ION BARBU 153 

Goethe, scriitor puternic marcat de gândirea rosicruciană, afirma că naturii 
nu-i putem smulge "decât cu pârghii şi sfredele'v'", violent şi prin iniţiere deci ceea 
ce ea refuză să dezvăluie la lumina zilei. 

Şi, curios, un sinonim pentru "sfredel", ",burghiu", găsim la Barbu chiar 
într-o Încercare de a fixa atmosfera magică a creaţiei: "Răscolească··ne-amin- 

tirea pătrunzător ca un burghiu, / Zilele de vis intens şi de post cu anşoa. / 
Ceasurile zumzăiau, tainic roi ce mişună, / În odaia noastră luminoasă, tatuată 

cu versuri. / Vrăjitoare, pentru noi torceau câte un fuior,,102. 
"Noi rezistăm cu sprijin În hotare / şi smulgem, luăm ceva de necuprins'v'", a 

trebuit să recunoastă Rilke, unul dintre poeţii preferaţi ai lui 1. Barbu, din care el a 

şi tradus. 
Poetul se află, după Novalis sau Rilke, după Ion Barbu, în centrul unui 

destin omenesc ce poate fi răscumpărat prin idealitate: "Prielnic potrivirilor 
de stele". 

Asemenea Sfântului, pe tiparul Iisus, el actualizează plinătatea unităţii, 
"inteligenţa naturii"!", Scherna'" sau geometria transfiguratoare atinsă i'n vers, 
mărturisind această transmutatio. Pentru că steaua, care 'il anunţă pe Iisus, este, 
deopotrivă, şi simbolul principiului creator. 

"Regatul umanităţii, adică al rasei umane militante, este realizarea Într-un 
singur om a deplinei perfecţii umane". Ideea, enunţată de Ev Levy, În Curs de 
filosofie ocultâ106, este şi axa ce adună reverberaţiile ambelor poeme. 

Cuuoaşterea-i.locuire'v'"; cunoaşterea-gnoză, revelaţie, mântuire, constituia, 
pentru I. Barbu, chiar principiul curentului modern din poezie. f 

La fel ca Eminescu, Arghezi, Blaga şi Nichita Stănescu, Barbuia fost fascinat 
de posibilităţile, de realitatea unui "catharsis liric,,108. ; 

În căutarea lui, forţează limite: deduce inefabilul din formulele 

concentrate ale unor frământări imemoriale şi, năzuind la forma substanţială, 
practică eclectismul (reminiscentele vin, în poezia lui, din diferite "sisteme de 
referinţă, fără coordonare de loc şi timp"I09). Aliază orgoliul şi umilinţa, când 
tăinuieşte invenţia şi sugrumă emfaza, într-un purism - expresie a elevatiei, a 
spiritualitătii. 

101 T, Burckhardt, Alchimia, cd. cit., p. 41. Vezi şi R Edighoffer, Rosicrucienii, ed. cit, 
p. 146-149. 

102 !. Barbu, Poezii, ed, cit., p. 92 . 
.lDJ R. M, Rilke, Versuri. Traducere de Maria Banuş, Bucureşti, 1966, p, 377. 
104 E. Levy, Curs de filosofie ocultă" cd. cit., p. 20: "steaua strălucitoare sau inteligenţa naturii". 
105 Ibidem, p. 81: .,Numele sacru sau Schema". 
106 ibidem. p, 13. 
107 L Barbu, Pagini de proză, ed, cit., p. 144. 
10, ibidem, p. 13 L 
II)') ibidem, p. 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei



154 16 

Vizează construcţia fără sfârşit, "exhauţia", ca atestare a sacrului şi a "naturii 
secunde", "cogitale"llO, născută prin forţa jocului unei poezii-tabemacul (cort) sau 
spaţiu al alianţei dintre veşnicie şi omenesc. 

DE,':,'SIN POfJR LA TENTE VlJ PAR LA I'OltTIQlJE DE ION BA.RBU 

Mettant au centre de la poetique de Ion Barbu la «figuration» - activation par et dans 
l'espace d'une vis ion liberatrice (qui vise au salut) de certains invariants mythiques et 
initiatiques I'etude organise l'analyse autour de l'axe du charisme (mystique) et de ses 
implications dans la lyrique barbienne. Ses reflets dans les champs sernantiques de quelques 
groupes dimages privilegiees (l'homme - «bois saint» ou «invraisernblable chaux») sont 
mis en evidence dans les poemes Dessin pour la tente et Bois saint. 

institutul de Filologie Română 
"A. Philippide' 

laşi, str. TII. Codrescu, nr. 2 

IlO ibidem, p. 224. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 15:36:27 UTC)
BDD-A1324 © 1999-2001 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

