Interkulturelle Aspekte in der Literatur: Christoph Ransmayrs
Roman Die letzte Welt

Eleonorza Pascu

Uberlegungen zum Thema

Die Untersuchung befaft sich mit den Manifestationsformen des
interkulturellen Phinomens, indem die Pluralitit kultureller,
gesellschaftlicher und religidser Wirklichkeiten beriicksichtigt wird.
Schwerwiegend sind folgende Ebenen:

| Jiterarische Ebene: Re-Konstruktion der Metamorphoses nach dem
Prinzip Buch im Buch; Phinomen Schreiben im allgemeinen;
Metamorphosen als Motiv bei Ovid und Ransmayr und ihre Vernetzung
2 historische Ebene: Ovid-Cotta-Ransmayr-Rezeptor; Grundkulturen
als Rahmen; antikes Rom—Moesien—Gegenwartswelt/@sterreich und
Kulturwelt des Lesers; Transfer und Beriihrungspunkte;
Zeitverschmelzung, Realititsverlust, Geschichts-losigkeit
3.geographische Ebene: Rom-Tomi (Tomis) und Bergdorf Trachila; das
parallele Universum der zwei Stddte (doppelte Vision); Vielfalt und
Ubergreifen der Kulturen; in Ovids Tristia erscheint die Benennung
_Tomi*, dessen Etymologie gegeben wird: Tomoi, nach der
Zerstiickelung des Apsyrtos durch seine Schwester Medea, Namen, der
aus Ovids Projekt fiir sein Medea-Drama stammt Christoph Ransmayrs
erfolgreicher Roman Die letzte Welt (1988) bezieht sich auf Publius
Ovidius Nasos Metamorphoses, ein Werk, das als Muster fiir das
Erzihlen im antik-européischen Kulturkreis gilt und als unerschopfliches
Stoffreservoir der europiischen Literatur angesehen werden kann. Hans
Blumenberg weist auf den weitgehenden EinfluB Ovids auf die
europiische Phantasie, auf die weitgehenden Kulturkreise, die sich auf
sein Werk als ,,zentriertes Beziehungsgeflecht orientieren.

Ovids Metamorphosen stellen eine Weltgeschichte in Kiirze, eine Art
Weltschopfungslehre dar, von den Anféngen bis zur Gegenwart des
Dichters enthaltend, d.h. bis zu den Zeiten des Kaisers Augustus. Die
fiinfzehn Biicher umfassen in einer Serie kiirzerer und ldngerer
Begebenheiten vier Zeitalter, von der Griindung der Erde bis zu den Taten
des Julius C#isar und des Kaisers Augustus. Aus diesem Stoffvorrat stammen

128

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



Geschichten, die in der europdischen Kunst und Literatur unzihlige
Nachgestaltungen erfahren haben, beispielsweise Niobe, Philemon und
Baucis, Daedalus und Ikarus, Narcissus und Echo, Pygmalion und viele
andere, alles Gestalten, deren Verwandlungen im Vordergrund stehen. Die
Rezeption des Ovidschen Werkes weist eine grof3e Beliebtheit bei den Lesern
auf, erfahrt bei den groBen Autoren, von der Antike ausgehend - Quintilianus,
Seneca, iiber das Mittelalter, zur Renaissance bis in die Gegenwart einen
groBen Anklang. Dante, Shakespeare, Montaigne, Rousseau, Goethe, von
den gegenwirtigen Autoren Handke und Ransmayr, haben aus Ovids
Werken die reichsten Anregungen gewonnen.

Auch in der ruminischen Literatur ist ein starker Nachklang zu verspiiren.
Kommentare zu den pontischen Briefen sind schon bei Miron Costin
und Dimitrie Cantemir zu verzeichnen. Eine Neuaufwertung der Tristia
und der Ex Ponto ist bei Cezar Bolliac, Bogdan Petriceicu Hasdeu,
Alexandru Odobescu, A.D.Xenopol, Nicolae Densusianu, Vasile Parvan
und anderen Autoren anzutreffen. Eine besondere Aufimerksamkeit
schenken Eugen Lovinescu und George Calinescu der Personlichkeit
Ovids, wihrend Schriftsteller wie Mihai Eminescu (,,Ovidiu in Dacia®-
Projekt eines Dramas), Nicolae Iorga (Ovidiu - Theaterstiick in 5 Teilen),
Vintila Horia (Dieu est né en exil- Roman, 1960), Marin Sorescu, Nichita
Stinescu (Ovidius-Gedicht) und viele andere Autoren dem rémischen
Exildichter literarische Werke widmen, ihn als fiktive Figur auftreten
lassen.’ :

Eine interkulturelle Beziehung ist in der Tatsache zu betrachten, daf}
der romische Schriftsteller in die Verbannung nach Tomis am Schwarzen
Meer, das heutige Constanta, gelangte, d.h. im Exil in einer ihm fremden
Welt leben muBte. Es erfolgte dabei ein Transfer auf der Ebene des
Daseins, auf der Ebene der Mentalitét, aufder Ebene der Welterfahrung
und zugleich in der Schreibart. Das Motiv der Fremdheit, des Anderssein,
des Anderen wird angesprochen, ein Motiv das in der heutigen Literatur
und Philosophie die verschiedensten Betrachtungsweisen erfahrt,
insbesondere vom Aspekt der Interkulturalitdt und Multikulturalitit
ausgehend (Vgl.Kessler und Wertheimer zu Levinas Philosophie der
Fremdheit, 147-156). Das Motiv der Fremdheit materialisiert sich in
Ransmayrs Prosawerk in der thematischen Vielschichtigkeit, verbunden mit
dem Problem dcs Heimatsverlusts und des Exils - Themen, die in der heutigen
Literatur als sehr aktuell gelten. Zugleich perspektiviert der dsterreichische

129

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



Schrifisteller die Stellung der Kunst in einem diktatorischen System, in einer
Welt der Macht und der Gewalt, Motiv das ebenfalls in der ,,neuen’ Welt
anzutreffen ist, in einer viel radikalisierten Form. Textstellen, die sich auf den
Staatsapparat beziehen, auf die Haltung des Imperators, der ,,weltfremd*
seinen Staat leitet, Andeutungen an die Situation des Volkes, Motivationen
fiir die Flucht der unzufrieden gewordenen Staastbiirger sind fortwihrend
anzutreffen.

.Bin michtiger las keine Biicher; keine Elegien. Wie alles, was
in der Welt dort drauflen, jenseits des Pfuhls geschah erreichten
den Imperator auch Biicher nur iiber die zusammenfassenden,
erklirenden Berichte seiner Untertanen.[...] Biicher waren
diesem Herzen so fern wie die Welt*. (LW, S.70f)

Parallel mit der Darstellung des Machtapparats in einem totalitdren
Regime gestaltet Ransmyar, in verhiillter Form, die Rolle der Kunst
bzw. des Schrifistellers in einer Welt, in der die Wirksamkeit nicht iiber
die Literatur/Texte lduft, sondern tiber die 6ffentliche Wirksamkeit seiner
Schriften. Der Apparat (d.h. Zensur) hat offensichtlich Ovid
wahrgenommen, nicht durch das Lesen seiner Werke, aber durch seinen
EinfluB auf das Volk, wihrend seiner 6ffentlichen Rede am Stadion und
auch durch seine Lesersympathisanten. Die Geschichte iiber die Pest
auf der Insel Aegina, die wihrend der Festrede erzihlt wird, gilt als
politische Parabel, die bei den Zuhorern keinen Erfolg hat, weil man sie
nicht versteht. Der Zeichensprache des Imperators ausgeliefert, mufl
der Dichter schweigen, und als Folge der Mi3deutung dieses Zeichens
kommt es zu einem totalen Schweigen.

_..Das Zeichen sei nicht mehr gewesen als die Verhidngung des
Schreibverbots fiir ein Jahr; Tantiemverfall allerhdchstens;
vielleicht aber auch nur Entzug der Reise-privilegien bis zum
Herbst. Nur eine Warnung .*“ (LW, S.72)

Der Weg des Vollzugs dieser ,,Handbewegung* nimmt kafkaeske Ziige:

..Das Zeichen wurde weitergegeben und sank durch die Instanzen
der Herrschaft nur langsam nach unten. Fiithrsorglich nahm sich

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



der Apparat aller Deutungen an. Der Dichter trat nicht mehr auf.
Der Hof schwieg. [...] Irgendwo also tief unten, schon ganz nahe
am wirklichen Leben, befand schlieBlich ein Vorsitzender, es war
kurz vor der Mittagspause, und diktierte einem teilnahmslosen
Schreiber in der Gegenwart zweier Zeugen, daf3 eine Bewegung
Seiner Hand Fortbedeutete: Aus meinen Augen! Aus den Augen
des Imperators aber hief3, ans Ende der Welt. Und das Ende der
Welt war Tomi. ,, (LW, §.73)

Die Verbannung verwandelt den schon dffentlich beliebten Ovid in einen
Dichter des Widerstands, der Opposition - er wird zum Dichter der
Freiheit. Paradoxalerweise wird er erst postum, wie iiblich, zum ,,groflen
Sohn Roms* erkldrt und auf die Ruinen seines Hauses in Rom wird eine
Gedenktafel angebracht.

»eine Gedenktafel, die in eingemeifelten, vergoldeten Lettern
seinen Namen trug, sein Geburts- und sein Todesjahr und grof3
unter diesen Zahlen einen Satz aus seinem verbotenen Werk:
Jeder Ort hat sein Schicksal*
(LW, S.141)

Die historischen Fakten und auch die iiberlieferten Werke von Ovid,
worauf auch der Roman von Christoph Ransmyar teilweise hinweist,’
bezeugen die angefiihrte Problematik.

Die Geschichtsforschung versucht den Grund der Verbannung zu
eruieren, aber die spérlichen Quellen liiften nicht das jahrhundertalte
Geheimnis. Es existieren blof Hinweise in den Briefen Ovids und
Anspielungen in seinen eigenen Werken. In den zeitgendssischen
Schriften gibt es keine Berichte iiber die Tatsache der Verbannung oder
tiber die Griinde dafiir. Offiziell sei der zweiundfiinfzigjihrige Ovid seines
Werkes Ars amatoria wegen, ein halb scherzhaftes, halb ernstes
Lehrgedicht iiber die Liebe, das den kaiserlichen Moralvorstellungen
zuwiderlief, verbannt worden (Vgl.Glei, S.411f. und Calinescu, S.134).
Dieser scheint nur ein Vorwand gewesen zu sein, ein Fakt, der auch in
Ransmayrs Prosawerk durch Cotta kommentiert wird. Der Leser hat zumeist
den Informationsstand Cottas, selten den des auktorialen Erziihlers, wobei
vom Standpunkt der Erzihlung, die individualisierte Erzahlperspektive negiert

131

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



wird und dem Leser das Recht restituiert wird, mitzumachen, eine Technik,
die an die homerische distanzierte Haltung erinnert. Die Kommentare und
auch die Erinnerungen Cottas an diese Ereignisse, die zur Verbannung fiihrten,
rekonstruieren teilweise die historischen Tatsachen; es kommt oft zu
Uberschneidungen zwischen Geschichte und Fiktion, aber es gibt auch viele
Elemente, die von der Wirklichkeit abweichen und in die Fiktion {iberfiihren.
Die Briefe Ovids beziehen sich auf jene ,,carmen et error*, klar fiir ihn und
auch fiir seine Zeit, verschwommen fiir die Nachwelt, die nicht genau wissen
kann, worauf sich , error** bezieht, nur Vermutungen aufstellt und auf politische
Griinde hinweist. (Gramatopol, S.68f) Es gibt sogar Hinweise, daf3 die
Verbannung eine launenhafte Maschination des Imperators gewesen sein
konnte und Ovidius als Stindenbock fiir skandalése Taten der kaiserlichen
Familie und durch seine Verbannung die notwendige Ablenkung brachte,
die ausgesucht wurde. In der Tristia ist zu lesen

..nec mea decreto damnasti facta senatus/ nec mea selecto iudice iussa
fuga est” (TRISTIA, 2,131-132); in deutscher Ubertragung - ,,weder
hast du meine Taten durch Senatsbeschluf verurteilt,/ noch hat mich
irgendein Richter in die Verbannung geschickt®).
Die Verbannung von Ovidius im Jahr 8 n.Chr. bestand aus Lrelegatio®
und nicht ,.exilium®, d.h. er behielt all seine biirgerlichen Rechte, sein
Vermdgen, unter anderem sein Haus aus der Piazza del Moro. Beziiglich
der Verbrennung des Handexemplars der Metamorphosen, iiber die
Ovidiu selbst berichtet, besteht der Verdacht, daR der Dichter dies
behauptete, um eventuellen Kritikern zu entkommen. Jedenfalls sind zu
dem Zeitpunkt bereits mehrere Abschriften des Werkes verfafit gewesen,
so daB uns dieses Werk aufgehoben geblieben ist. Bei Ransmayr gilt das
Hauptwerk Ovids als verschollen, von den Flammen vernichtet. Dennoch
bleibt das SelbstbewuBtsein des Dichters als Kunstschaffender
ungebrochen, trotz seiner Verbannung und seines Exildaseins. Als Beweis
dafiir stehen die in Stein gemeiBelten Worte, ein in Ransmayrs Roman
eingebettetes Zitat aus Ovids Werk, ndmlich aus dem Epilog der
Metamorphosen:

,JCHHABE EIN WERK VOLLENDET
DAS DEM FEUER STANDHALTEN WIRD
UND DEM EISEN
SELBST DEM ZORN GOTTES UND

132

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)




DER ALLESVERNICHTEDEN ZEIT
WANN IMMER ER WILL
MAG NUN DER TOD
DER NUR UBER MEINEN LEIB
GEWALTHAT
MEIN LEBEN BEENDEN
ABER DURCH DIESES WERK
WERDE ICH FORTDAUERND UND MICH
HOCH UBER DIE STERNE EMPORSCHWINGEN
UND MEIN NAME
WIRD UNZERSTORBAR SEIN*
(LW, S.50-51)

Reinhold F. Glei betrachtet den Anfang des Romans Die letzte Welt
als einen ,.fast historischen Roman*, der sich nebst fiktiven Striingen
auf historisch-biographische Daten iiber Ovid stiitzt (Glei, 416). Dies
fithrt zur Mdoglichkeit, den Roman auch als eine Ovidbiographie zu
betrachten, Lesart, die nur teilweise berechtigt ist. Ransmayr nimmt
sich vor, ein authentisches Bild des rémischen Dichters zu entwerfen,
ausgehend von der historischen Personlichkeit, stiitzt sich aber nur auf
einige Fakten und konstruiert eine vollig fiktive Figur, die nur mittels
Riickblenden und Beschreibungen prisent ist. Das Prosawerk weist
Elemente des historischen Romans auf, versucht sogar eine
Rekonstruktion der Ovidschen Exilzeit (vom Jahr 8 n.Chr. bis zum Jahr
17/18 n.Chr.), seiner gesamten Welt; dabei kommt aber keine
Musealisierung zustande, im Gegenteil, mittels der Strategie der
Anachronismen werden die bekannten Bilder zerstort. Wendelin
Schmidt-Dengler betrachtet den Roman von Ransmayr als ein , bizzares
Ineinader, ein historisches Chiarobscuro® (Schmidt-Dengler, 131), das
einerseits politische und kulturelle Gegenbenheiten des antiken Roms
intakt widergibt, und andererseits die moderne Technik und den
modernen Jargon aus den Medien einbettet.

Christoph Ransmayr distanziert sich vom historischen Romantypus bewuft,
indem er Anachronismen in die Textur montiert. Dadurch entsteht oft die
Unsicherheitin der Rezeption - némlich es ist nicht klar in welcher Welt man
sich befindet, in der Antike oder in der Gegenwart. Dieses Gleiten von einer
Welt in die andere entspricht einer Technik, die unter anderen John Updike

133

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



in seinem Roman The Centaur anwendet. Beispiele flir Anachronismen:
Telefon, Journal- und Zeitungsblitter, Mikrophon, Filmprojektor und Filme
iiber den Untergang Trojas, den Arbeiten von Herkules und Orpheus, Motor
eines Linienbusses, Plakate, Flugblitter, Erinnerungsfotos, Panzerkreuzer,
Munitionskisten, Constanza (der heutige Name von Tomi), Karfreitag und
andere Signale, die der Dichter fast unbemerkt in die Textur einbettet. Diese
Anachronismen stellen Vernetzungen der verschiedenen Kulturen dar und
fiihren zu einer stindigen Bewegung zwischen den Zeit- und Raumebenen.
Ausgehend von Nikolina Burnevas Betrachtungsweise der Filme und aller
Neuigkeiten der Technik als ,Zitate in einer neuen Landschaft®, als
.Kulturimporte*, die aus der Kulturmetropole Rom in das entlegene Tomi
gelangen, ist eine neue Lesart dieser Zeichen moglich: die ,.Kulturimporte™
aus den urbanen Zentren werden in die Welt der Peripherie projiziert
(Vgl.Burneva, S.29).

- Der Titel des Romans deutet auf die Verbannung des Dichters hin, bezieht
sich auf den Gegensatz zwischen Metropole und Peripherie,
veranschaulicht durch die Beziehung zwischen Rom und Tomi. Mittels
der Erinnerung wird die Welt der Kulturmetropole rekonstruiert und
die neue, letzte Welt wird mit Hilfe der Wahrnehmung aufgenommen.
Die Beschreibung der trostlosen Gegend und auch von Tomi erfolgt in
der Akzeption Ovids. durch den Erzihler Cotta und dem Autor
Rar.smayr. Vielschichtigkeit und verschiedene Bilder, die sich durch
kulturell-historische Unterschiede motivieren lassen, vervollstindigen
die Phantasiewelten des Lesers, der die angedeuteten Welten, mittels
der Textur prisentiert bekommt und mit eigenen Farben ausmalen darf.
Ovid betrachtet Tomis als ,ultimus orbis®, ein elendes Nest, ein
gottverlassenes Gebiet mit einem entsetzlichen Klima, von Barbaren
bewohnt, deren getische Sprache er notgedrungen erlernen mufite. Das
Leben in Tomis ist trotz allem Jammer nicht so unertriglich, wie es
Ovidius in seinen Werken und Briefen absichtlich beschreibt, um den
Leser zu beeindrucken. Er entstellt selbst geo-ethnographische Realitdten
und schafft dadurch Konfusionen; bespielweise nennt er die Skythen rings
um Callatis, das heutige Mangalia, Sarmaten. Vor der Ankunft Ovids an der
Westkiiste des Schwarzen Meeres war dieses Gebiet von Augustus als
,.praefectura orae maritimae* (Prifektur des Meerufers) organisiert und
unterstand dem Prokonsul Mazedoniens. Im Jahr 15 n. Chr. griindete Tiberius
die Provinz Moesien und die Prifektur wurde dem neuen Gouverneur

134

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



unterstellt. In Ovids Schriften erscheint der Name des ersten Priifekten -
Vestalis -, der im Jahr 12 n. Chr. noch im Amt war. Es ist auch noch bekannt,
daf} Tomis eigene Bronzemiinzen priigte, jedoch mit dem Bildnis des Kaisers
auf der Kehrseite, ein Beweis eines durch Handel florierenden Hafens - ein
Gegenbild zur diisteren Beschreibung des Romans. Ovid behauptet von
niemanden verstanden zu werden, obzwar er griechisch sprach und in dem
Gebiet nebst den hellenistischen Trakern und Geten auch Griechen lebten,
die er mit keinem Wort erwiihnt, wobei die Stadt eine griechische
Niederlassung war und eben die Bewohner ihn anléBlich der Organisierung
von Zeremonien fiir Augustus zum Agonotheten, Leiter der Feste, gewiihit
hatten. Gramatopol, der uns diese Fakten liefert, stellt sich die Frage, obes
sich um poetische Huldigung handelt, in der Hoffnung, in die Heimat
zuriickkehren zu diirfen.

Das freudenlose Leben in Tomi wird auch in Ransmayrs Werk sichtbar.
Wahrscheinlich war Ransmayrs Intention, die verkommene Gesellschaft,
die in Nasos Zeit in Tomi lebte, (Geten, Sarmaten, ungebildete Griechen)
darzustellen, die von den Rémern mit Abscheu behandelt wurden. Das
Bild, das Cotta Maximus, der Freund Ovids. der auf der Suche nach
seinem Dichterfreund und eventuellen Spuren seines Werkes in Tomi
und Umgebung, bietet, klingt diister und noch mehr verfremdet als die
Ovidsche Beschreibung:

,»Tomi, das Kaff. Tomi, das Irgendwo. Tomi, die eiserne Stadt.
[...] Von den neunzig Hiusern der Stadt standen damals schon
viele leer; sie verfielen und verschwanden unter Kletterpflanzen
und Moos. Ganze Hiuserzeilen schienen allmihlich wieder an
das Kiistengebirge zuriickzufallen. Und doch zog durch die
steilen Gassen immer noch der Rauch aus den Ofen der
Erzhocker, die der Stadt ein minderes Eisen bescherten - das
einzige, woran hier niemals Mangel geherrscht hatte. Aus Eisen
waren die Tiiren, aus Eisen die Fensterldaden, die Einfriedungen, die
Giebelfiguren und schmalen Stege, die iiber jeden Sturzbach fiihrten,
der Tomi in zwei ungleiche Hilften teilte. Und an allem frafB der
salzige Wind, fral3 der Rost. Der Rost war die Farbe der Stadt.*
(LW, S.9-10)

Diese Zeilen stehen gleich am Anfang des Romans und bieten nebst den

135

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



geographischen Koordinaten -Agiisches Meer und Schwarzes Meer- den
zentralen Ortsnamen, Tomi, und die erschreckenden Bilder, die vom fremden
Reisenden, dem Romer Cotta wahrgenommen werden. Der mit Mifitrauen
empfangene Fremde wird mit der Zeit seine Fremdheit verlieren, in die ihm
fremde Welt immer tiefer eindringen und sich schlieBlich fast vollstindig den
Anderen angleichen. Es ist der sich immer wiederholende
Assimilierungsprozel} des Fremden, der sein Anderssein verwerfen mul,
um sich der anderen Welt, die ihn aufnimmt, anzupassen. Cotta durchliuft
die Erfahrungsstadien der Staatsfliichtlinge, die sich dem Nivelierungsprozef}
unterwerfen, mit der Voraussetzung, zu iiberleben.

»Wie viele Staatsfliichtige die Sprache, die Brduche und
allméhlich auch das Denken jener unterworfenen, barbarischen
Gesellschaften annahmen, in denen sie vor der Unerbittlichkeit
Roms Zuflucht suchten, hatte sich Cotta so vollstindig in das
Leben der eisernen Stadt gefiigt, daf3 er von ihren Bewohnern
kaum noch zu unterscheiden war. Er kleidete sich wie sie, ahmte
ihren Dialekt nach, und manchmal war es ihm sogar gegliickt,
die Unbegreiflichkeit dieser Kiiste mit dem trigen Gleichmut
eines Eingeborenen hinzunehmen.* (LW, S.220)

Der Angleichungsprozef3 hat zur Folge, da3 die Beziehungen zu Rom
immer schwiicher werden, und letzt endlich auch versanden - der beste
Beweis dafiir ist der Verzicht auf die Korrespondenz mit der in
Vergessenheit geratenen Welt.

Cottas Welt befindet sich zwischen der Kulturmetropole Rom, der
»~ewigen Stadt”, und der 6den Landschaft Tomis, der ,,eisernen Stadt*,
eine Zwischenwelt fiir neue Erfahrungen auf der Suche, quer durch den
Raum und quer durch die Zeiten, nach dem verschollenen Freund Ovid.
Dadurch entsteht ein offener Raum zwischen den Welten, die als reale
Réumlichkeiten auftauchen, aber mit der Zeit konturlos werden und nur noch
als Triaume fungieren.

Die Signale ,,Orangen®, ,,Zypressen und ,,Olivenhaine* markieren die
Erinnerung an die sonnigen Gérten Roms, an die florierende heimatliche
Metropole, Bilder die allmihlich verblassen und von der trostlosen
Landschaft Tomis und Trachilas iiberschattet, getriibt werden.

136

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)




,.In diesem Gebirge verhallte die Welt, und Cotta erinnerte sich an
sie. Wie die Luftblasen aus der Wassertiefe nach oben torkeln und
steigen, so stiegen aus seinem Inneren Bilder auf, aus der
Vergessenheit, und wurden, endlich oben, wieder zu nichts;
Bilder, die im Torkeln und Aufsteigen eine Schirfe annahmen,
als habe es erst der Kiilte dieses Gebirges, der Ruinen von Trachila
und der Gegenwart eines verriickten Alten bedurft, um sich an
sie zu erinnern.[...] So erschien die Pracht Roms und verschwand;
die Junisonne in den Fenstern der Paliste, die bewegten Schatten
der Zypressen auf Nasos Haus.” (LW, S.43)

Die Bestiindigkeit dieser Antinomie strukturiert den gesamten Roman,
der fortlaufend Bilder des Schreckens aus der letzten Welt den schénen
Erinnerungsbildern des Herkunftslandes gegeniiberstellt.

Juliane Vogel betrachtet die Welt des Schwarzen Meeres als Gegenstand
einer doppelten Kodierung, die eine ,,textuelle Topographie* und zugleich
die ,Mllusion realer Ortlichkeit* umfaBt. Tomi entfaltet demnach nur
scheinbar Dimensionen realer Rdumlichkeiten - wie die einer traurigen
Peripherie, an deren Ufern sich die Strandgiiter einer verrottenden
Zivilisation sammeln. Ransmayrs Roman entwickelt sich demnach zu
einer ,,doppelten Textkarte®, zu einem raumzeitlichen ,,Palimpsest”
aufgrund der Tristia und der Metamorphosen (Vogel, 5.313)

In der Schilderung Tomis entsteht vor unseren Augen ein
verschwommenes Bild von Verlassenheit und Verwahrlosung, bedingt
durch das Verrotten von Artikeln, die aus der zivilisierten Welt kommen.
Alles folgt dem Prinzip:

,.JKeinem bleibt seine Gestalt.” (LW, S.15 und 111)

Tomi ist eine Stadt voll von, Zivilisationsgeriimpel*, von veralterten technischen
Geriten, Anachronien zu Ovids Welt und zugleich als eine Warnung vor
einer globalen Klimakatastrophe im industriellen Zeitalter der volltechnisierten
Welt. Glei interpretiert diese in die Antike anachronisch eingefiigten Objekte
als, Relikte‘ der gegenwiirtigen Welt, die ihrerseits wie eine lédngst vergangene
Zeit wirken. ,,Auch die Charakterisierung Tomis als heruntergekommene,
verrostende und verrottende Stadt von Erzkochern klingt eher wie ein
Abgesang auf das industrielle Zeitalter als Ovidische Klage iber das Fehlen

137

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



hauptstiidtischer Zivilisation, und was bei Ovid nur Ubertreibung der
klimatischen Verhiltnisse ist, wird bei Ransmayr zum apokalyptischen
Szenario einer globalen Klimakatastrophe®. (Glei, 417)

Die Untergangsvisionen, die in Ovids Werken aufgezihlt werden, i.e. die
Geschichte iber die Pest auf der Insel Aegina, die in der Rede des Dichters
vor dem Imperator erwihnt wird, verweist auf das romische Volk und ist
als Gleichnis zu verstehen. Die Geschichte von der Sintflut, die Cotta von
Echo erfiihrt, ist ein anderer Hinweis auf diese Weltuntergangsatmosphiire,
die an das antike Sintflut-Mythos erinnert und ein warnendes Intermezzo
darstellt, eine Warnung an die dahinschleichenden Manifestationsformen der
nahenden Weltkatastrophe. In Ransmayrs Roman dominieren die Bilder der
allméhlichen Erosion, des latenten Weltverfalls, Phinomene, die in der letzten
Welt die Zeit zum Stillstand bringen werden.

Das Phinomen der Verrottung greift auch auf die Menschen, die ihre
Menschlichkeit eingebiiBt haben, korperlich und geistig degeneriert sind
- stumpfsinnige, primitive, gefiihllose Wesen, die eine ,,Verrottung der
Zivilisation* darstellen, zelebriert in einer neuen pathetischen Sprache;
die am Naturalismus grenzt.

Die Gestalten der literarischen Werke Ovids werden zu Gestalten der
letzten Welt mutiert. Diese sind die Bewohner von Tomi, die den
Gestalten der alten Welt bzw. den Ovidschen Metamorphosen
entsprechen. Sie haben in der letzten Welt erschreckende
Metamorphosen durchgemacht - sie sind nur noch traurige
Deformationen des Originals. Beispielsweise die kunstfertige Weberin
Arachne ist taubstumm geworden, die Nymphe Echo eine billige
Dorfprostituierte, der Philosoph Pythagoras zu einem schwachsinnigen
Knecht, der iiber die Seelenwanderung unzusammenhingende Sitze
duBert. Eine direkte Beziehung zur historischen Personlichkeit des
griechischen Gelehrten besteht in dem wiederholten Einbetten der
philosophischen Aussage ,,Keinem bleibt seine Gestalt”, ein Zitat aus
der groBen Rede Pythagoras. Dieses Zitat erscheint auch in Ovids
fiinfzehntem Buch der Metamorphosen, und verweist durch die erneute
Erwihnung in dem Prosawerk Die letzte Welt auf die Uberlieferung
des Gedankengutes aus der alten Welt, das sich in der neuen Welt in ein
Spiel mit der Uberlieferung verwandelt.

Eine doppelte interkulturelle Beziehung steckt in der Schilderung des
Fastnachtzugs in Tomi - einerseits das Fest als solches, das auf die

138

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)




Uberliefemng der Traditionen deutet, andererseits, der Hinweis des Erzéhlers,
der darin ein Spiegelbild Roms erkennt, jedenfalls als Weiterfiihren des
Maskenfestes mittels der Erziahlungen Ovids, die wiederaufleben.

,.In Tomi war Fastnacht.[...]Aus allen Hédusern brachen
Vermummte hervor, um die Fastnachtsfreiheit bis zum
Morgengrauen und zur Erschopfung zu niitzen. Jeder
verwandelte sich in sein Geheimnis und Gegenteil“. (LW, S.87f)

Die maskierten Bewohner der letzten Welt verkérpern die Helden der
alten Welt, stellen Zerrbilder der vergessenen Gétter dar und karikieren
das einstig michtige romische Imperium. Der Fastnachtzug ist kein
Gegenbild mehr der verfeinerten romischen Kulturmetropole, sondern
nur noch eine Kopie, ein verzerrtes Spiegelbild dieses Kulturraumes.

“Dieser Narrenzug konnte nur ein stumpfer Abglanz jener
Mythen sein, in denen sich die Phantasie Roms ausgetobt und
erschopft hatte, bis sie unter der Herrschaft von Augustus
Imperator in PflichtbewuBtsein, in Gehorsam und
Verfassungstreue verwandelt und zur Vernunft gebracht worden
war. Aber auch wenn dieser Umzug nur noch ein klédglicher Rest
war, konnte doch selbst ein Betrunkener erkennen, dal diese
Fastnacht ein uraltes Bild Roms widerspiegelte, Bilder von
Gottern und Helden, deren Taten und Wunder in der Residenz
des Imperators schon fiir immer vergessen schienen.” (LW, 5.93)

Naso hatte durch seine Erzéhlungen und Dramen zum Wiederbeleben dieser
Bilder gefiihrt, diesmal als “Wahnbilder einer untergehenden Welt” (LW,
S.93) iibermittelt, welche die notwendigen Informationen tiber die Welt der
Barbaren, die auch Kulturimporte in den Ritualzug aufgenommen haben,
geben. Ransmayr versieht diese maskierten Barbaren mit verschiedenen
Objekten, angefangen von Wolframdréhten der Gliihbimen, Luftballons bis
zu Apparaten, die mit Batterien versehen sind - eine Losung, um die
Gotterwelt der R6mer zu zitieren und auch spitere profane und religidse
Ereignisse einzubeziehen. Archaische und zivilisatorische Elemente
kohabitieren nebeneinander, verschmelzen in der Erzihlung und implizit in
der Schrift. Die frei gewordenen Zeichen des Ovidschen Verbannungsbuches

139

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



verwandeln sich in Steine, tierische und menschliche Lebewesen, welche
die Geschichte im Raum der letzten Welt weiterfiihren.

Interkulturelle Beziehungen lassen sich auch auf der literarischen und
fiktionellen Ebene feststellen. Die Gegeniiberstellung der mythischen
Figuren mit den verwandelten Figuren des Romans fingiert als mogliches
Erkldrungsmuster. “Das Ovidsche Repertoire”, das als Anhang des
Prosawerks erscheint, stellt eine Art Orientierungshilfe (LW, S.289f)
dar. Das parallele Lesen stellt auch einen interkulturellen Akt dar - die
alte Welt, die der Antike und des Mythos fafit neue Konturen in der
neuen Welt bzw. in den neuen Kulturen. Die mythologisch angehauchte
Bildhaftigkeit in den Namen antiker Vorbilder deuten auf den von
Ransmayr intendierten Kultur-Transfer.

Die Aufnahme von direkten Zitaten aus Ovids Werken, vorwiegend aus
den Metamorphosen, dem Verwandlungs- und dem Verbannungsbuch,
deuten auf die intertextuellen Beziehungen, einer anderen Form von
interkulturellen Relationen, die sich auf der Ebene der Schrift
manifestieren und sich als Text im Text, Buch im Buch, Kultur in der
Kultur konkretisieren.

Die fiktive Realtitét und die tatséchliche Realitit stehen sich gegeniiber,
gehen ineinander und lassen sich nicht trennen. Dabei sind mehrere
Wirklichkeiten erkennbar: Rom-Tomi, gestern-heute, Ovid-Ransmayr
und die Wirklichkeit des Lesers. Die “rostzerfressenen Bushaltestelle”,
das “ratternde Filmvorfiihrgerit” und andere Objekte gehoren weder in
das historische Tomi, noch in Ovids fiktive “letzte Welt”, sondern
vertreten Metaphern, die den Untergang unserer Welt markieren, im
zeitlichen Sinne betrachtet. Dadurch wirkt Tomi als ein fiktiver Ort, als ein
idealer Punkt, an dem die Realitét zusammenlduft, sich aufldst und sich in
Vorstellungen verwandelt. Es ist ein rein literarischer Ort der Metapher, sowohl
bei Ovid, in seinen Metamorphosen und Briefen, die eine Kopfwelt
konstruieren, wie auch bei Ransmayr, der diese mentale Welt
weiterphantasiert. Tomi ist nur ein Vorwand fiir die romanstrukturierende
Suche nach Ovid und den Metamorphosen, die in einem neuen Raum zu
Ende erzihlt wurden.

Cottas Suche nach Ovid und seinem Werk erweist sich als eine Erfindung
der Wirklichkeit, eine dreidimensionale Text-Reise, die in der Re-
Konstruktion des verbrannten Werks, die befreiten Zeichen als Chiffren
aufnimmt, die sich in einer permanenten Verwandlung befinden. Cotta

140

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



selbst, nachdem er feststellt, dal} er sich in der Welt der Metamorphosen
befindet, die Ovid am Schwarzen Meer zu Ende erzihlt hat, ist auf der
Suche nach einer Inschrift, die bezeugt, dal3 er selbst nur ein Zitat aus
den Metamorphosen ist. Damit hebt sich jedwelcher Bezug zur
Wirklichkeit auf und wir befinden uns in der Mitte der Fiktion
(Vgl.Bartsch, 124).

Cotta erlebt die Kopfwirklichkeit Nasos als wirkliche Wirklichkeit und
er wird sich selbst zum Echo, indem er sich als literarische Figur auflgst
und sich in die Landschaft der letzten Welt integriert.

“Die einzige Inschrift, die noch zu entdecken blieb, lockte Cotta
ins Gebirge: Er wiirde sie auf einem im Silberglanz Trachilas
begrabenen Fihnchen finden oder im Schutt der Flanken des
neuen Berges; gewif3 aber wiirde es ein schmales Fahnchen sein
- hatte es doch nur zwei Silben zu tragen. Wenn er inne hielt und
Atem schopfte und dann winzig vor den Felsiiberhédngen stand,
schleuderte Cotta diese Silben manchmal gegen den Stein und
antwortete hier!, wenn ihn der Widerhall des Schreies erreichte;
denn was so gebrochen und so vertraut von den Winden
zuriickschlug, war sein eigener Name.” (LW, S.287f)

Anmerkungen

Christ, Karl: Geschichte der romischen Kaiserzeit, Miinchen 1992,
Bartsch, Kurt: “Dialog mit Antike und Mythos”, in: Modern Austria,
3-4/1990.

Burneva, Nikolina: “Metamorphosen des Textes als literarisches Model”,
in: Zeitschrift der Germmanisten Rumdniens, 1-2 (9-10), Bukarest 1996.
Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, 2. Auflage, Frankfurt am Main
1980.

Cailinescu, George: Ovidiu, poetul, in: Scriitori strdini, Bucuresti 1967.
Glei, Reinhold E.: “Ovid in der Zeit der Postmoderne”, in: Poetica, Bd.26,
3-4/1994.

Gramatopol, Mihai: “Die Grabstitte Ovids”, in: Rumdnische
Rundschau, 1/1994, Jahrgang L., Nr. 303.

Multikulturalitit. Tendénzen, Probleme, Perspektiven im

141

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



europdischen und internationalen Horizont, Kessler, Michael/
Werthheimer, Jiirgen (Hrsg.) 1995.

Naso, Publius Ovidius: Briefe aus der Verbannung. Tristia. Epistulae
ex Ponto, Ubersetzung von Wilhelm Willige, Miinchen 1990.

Naso, Publius Ovidius: Metamorfoze, Ubersetzung und einleitende
Studie von David Popescu, Bucuresti 1972.

Ransmayr, Christoph: Die letzte Welt, Frankfurt am Main 1996. (Sigle:
LW)

Ransmayr, Christoph: Ulfima lume, Ubersetzung und Vorwort von
Mircea Ivanescu, Bucuregti 1996

Schmidt-Dengler, Wendelin: Literatur in Osterreich von 1980 bis 1990,
Skriptum zur Vorlesung, WS 1991/92, Wien 1992.

Vogel, Juliane: Letzte Momente/Letzte Welten: zu Christoph Ransmayrs
Ovidschen Etiiden, in: Jenseits des Diskurses: Literatur und Sprache
in der Postmmoderne, Albert Berger/Gerda Moser (Hrsg.), Wien 1994.

BDD-A13236 © 1999 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:40:38 UTC)



http://www.tcpdf.org

