
 213 

MICHAEL FERNBACH 

TEMESWAR 

Ästhetische Erziehung als Politikum:  Friedrich Sch iller und 
Richard Wagner 

Praeliminarien 

Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, das Konzept der ästhetischen Erziehung 
anhand zweier so einflußreicher Dichter und Denker wie Friedrich Schiller und 
Richard Wagner zu definieren und damit einerseits auf die Kontinuität klassischer 
deutscher Denkkonzepte im 19. Jahrhundert hinzuweisen, also Wagner in der 
Nachfolge des deutschen Idealismus zu betrachten, andererseits die 
ideengeschichtliche Transformation eben dieses deutschen Idealismus in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ansatzweise in den Blick zu bekommen.  
In meinem kurzen Exkurs soll deshalb über eine der einflußreichsten 
Kunstschriften Wagners, Die Kunst und die Revolution (1849), auf dem 
Hintergrund von Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen 
(1795) die Rede sein. 
In seinem Essay Leiden und Größe Richard Wagners (1933) schreibt kein 
geringerer als Thomas Mann über Wagner, den Theoretiker: 

Was ich beanstandete, von jeher, oder besser, was mich gleichgültig ließ,  war 
Wagners Theorie – kaum habe ich mich je bereden können, zu glauben, daß je 
jemand sie ernst genommen habe […] Wagners Prosaaufsätze, diese ästhetischen, 
kulturkritischen Manifeste und Selbsterläuterungen [sind] Künstlerschriften von 
erstaunlicher Gescheitheit und denkerischer Willenskraft, die man freilich als 
Sprach- und Geisteswerke nicht mit den kunstphilosophischen Arbeiten Schillers 
[…] vergleichen darf. Etwas schwer Lesbares, zugleich Verschwommenes und 
Steifes gehört zu ihnen, wiederum etwas wild- und nebenwüchsig Dilettantisches; 
sie gehören nicht eigentlich der Welt großer deutscher und europäischer Essayistik 
an.1 

Die Kritik des wohl bedeutendsten Wagnerianers wiegt zweifellos schwer, muß 
aber cum grano salis betrachtet werden. In der Tat legt Thomas Mann mit seinem 
Urteil wesentliche Charakteristika der Wagnerschen Schriften  schonungslos bloß: 
Ihr unsystematischer, Eklektizismus paart sich mit entschiedener Radikalität und 
einem naiven Prophetismus, in dessen Zentrum der Künstler Wagner selbst steht.  
Gerade deshalb aber sind diese Schriften, bei all ihren Unzulänglichkeiten, ihrer 
Leidenschaftlichkeit und ihrem Utopismus, wichtige Quellen für das Verständnis 
nicht nur des musikdramatischen Werkes Wagners. Sie enthalten vielmehr sein 

                                                      
1 Thomas Mann, Leiden und Größe Richard Wagners. In: Ders., Reden und Aufsätze , 
Band 1. Fischer: Frankfurt/Main  1960, S. 363-426, hier:  S. 373 und 378. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 214 

kulturästhetisches, kulturpolitisches und kulturreformatorisches Credo und damit 
jenes Cluster von Ideologemen, das die reifen Musikdramen Wagners überhaupt 
erst hervorbringt.  

Der Kontext 

Bezeichnenderweise entstehen die ästhetischen Schriften Schillers und Wagners 
in Perioden vorwiegend theoretischer Überlegungen, in denen beide Autoren für 
einige Jahre keine dramatischen Werke verfassen. Mit Don Carlos (1787) zieht 
Schiller einen Schlußstrich unter die Epoche seiner Jugenddramen, um sich fortan 
„der Menschheit große[n] Gegenstände“2 zuzuwenden. Er widmet sich dem 
Studium der Geschichte, vornehmlich des Dreißigjährigen Krieges, studiert die 
Kantische Philosophie und verfaßt ab 1792 seine ästhetischen Schriften, darunter 
Über Anmut und Würde (1793), Über die ästhetische Erziehung des Menschen 
(1795), Über naive und sentimentalische Dichtung (1795). Nach neunjähriger 
Unterbrechung wendet er sich erst Ende dieses Jahrzehnts  wieder jenem Bereich 
zu, der ihm Ruhm gebracht hatte, der Dramatik. Das Ergebnis ist sein Meisterwerk, 
der Wallenstein (1799/1800). In diesen Jahren reift Schillers Stil, und es vollzieht 
sich die Wende zu seinen „klassischen“ Werken. 
Im Falle Wagners fällt der Einschnitt mit der Revolution von 1848/49 zusammen. 
Wie Schiller in den dreißiger Jahren seines Lebens (“nel mezzo del camin”), ist 
Wagner, der Verfasser des Rienzi (1842), des Fliegenden Holländers (1843), des 
Tannhäuser (1845) und des Lohengrin (1848), zu jener Zeit Hofkapellmeister in 
Dresden. Der Unzufriedenheit über den Widerstand der Hofverwaltung gegenüber 
seinen reformatorischen Plänen macht er Luft, indem er sich den republikanischen 
Tendenzen der Zeit anschließt. Sein Engagement ist dabei jedoch an äußerst 
eigennützige Vorstellungen gebunden: Der Sieg der Revolution soll zugleich und 
notwendigerweise der Theorie und Praxis des Künstlers Richard Wagner zur 
Durchsetzung verhelfen. Doch es kam anders. Der Maiaufstand in Dresden 1849 
wurde nach ein paar Tagen durch eine Militärintervention unterdrückt, und Wagner, 
der an dem Aufstand aktiv teilgenommen hatte, mußte ins Schweizer Exil fliehen. 
Er sollte bis zu seiner Berufung nach München 1864 durch König Ludwig II. nicht 
wieder nach Deutschland reisen. 
In Zürich erreicht die schriftstellerische Tätigkeit Wagners ihren Höhepunkt. Die 
drei Kunstschriften jener Jahre – Die Kunst und die Revolution (1849), Das 
Kunstwerk der Zukunft (1850), Oper und Drama (1851) – formulieren die 
Quintessenz der Ästhetik Richard Wagners. In dieser Zeitspanne, in der er nicht 
komponiert, bereitet sich die Wende zu dem eigentümlichen reifen Wagner-Stil des 
Ring des Nibelungen (vollendet 1874), des Tristan (1859) und des Parsifal (1882) 
vor. 

                                                      
2 Zitiert nach: Norbert Oellers,  Friedrich Schiller. In: Gunter E. Grimm und Frank Rainer 
Max, Deutsche Dichter , Reclam: Stuttgart 1989, S. 261-312, hier S. 286. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 215 

Friedrich  Schillers „ästhetischer Staat“ 

Die Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschen sind eine direkte 
Konsequenz der Beschäftigung Schillers mit der Französischen Revolution und 
darin der Wagnerschen Revolutionserfahrung nahe. Schiller publizierte sie 1795 in 
den Horen, strich jedoch in der Endfassung sämtliche Bezüge zur Revolution von 
1789, die in der ursprünglichen Form der Ästhetischen Briefe an seinen Gönner, 
den Erbprinzen Friedrich Christian von Augustenberg vorhanden waren, um 
dadurch der Politikferne der Horen Genüge zu tun. Christian Garve bestätigt er am 
25. Januar 1795 brieflich gleichwohl mit wünschenswerter Klarheit, die Briefe seien 
sein „politisches Glaubensbekenntnis“3.     
Die Enttäuschung über die Revolution, die er anfangs begrüßt hatte, weil er mit 
ihren Zielen sympathisierte, kam angesichts der Septembermorde 1792 in Paris 
und ist in der Urfassung nachzulesen: 

Der Versuch des französischen Volks,  sich in seine heiligen  Menschenrechte 
einzusetzen und  eine  politische Freiheit zu erringen, hat bloß das Unvermögen 
und die  Unwürdigkeit  desselben  an den Tag gebracht und nicht nur dieses 
unglückliche Volk, sondern mit ihm  auch  einen beträchtlichen Teil Europas und 
ein ganzes Jahrhundert in Barbarei und Knechtschaft zurückgeschleudert. Der 
Moment war der günstigste,  aber er fand eine verderbte Generation, die ihn nicht 
wert war und weder zu würdigen noch zu benutzen wußte. [B, 287] 

Schillers Überzeugung ist es, daß politische Probleme nicht „durch die blinde 
Macht des Stärkeren“, sondern „von dem Richterstuhl der Vernunft“ gelöst werden 
müssen. Dennoch stellt die Vernunft für ihn nicht das unanfechtbar höchste Gebot 
dar. Als Gegenpol zur Natur ist sie vielmehr nur eine Instanz in der dualen Welt der 
Gegensätze, mit denen Schiller gedanklich operiert. Sein Argument lautet daher 
dann auch:  

[M]an muß durch das Ästhetische den Weg nehmen, um ein politisches Problem in 
der Erfahrung zu lösen, weil es die Schönheit ist, durch die man zur Freiheit 
wandert4.     

Vernunft und Natur sind zentrale Begriffe des Schillerschen Denkens und damit 
auch seiner Ästhetik. Vernunft kennzeichnet das Gesetz der Ratio, der 
Gesetzmäßigkeit und Sittlichkeit, das Unveränderliche und Objektive, Natur 
dagegen die Sinnlichkeit, das Triebhafte und Zeitverhaftete sowie die Materie. 
Dieser Typologie entspricht auch eine menschliche: Der rein sinnliche Mensch 
erscheint ihm als ein „Wilder“, der nur vernünftige als „Barbar“. „Der gebildete 
Mensch“ aber, so Schiller, „macht die Natur zu seinem Freund und ehrt ihre 
Freiheit, indem er bloß ihre Willkür zügelt“ (S, 14). 
Die Essenz der Ästhetik Schillers liegt gerade in der unlösbaren Spannung 
                                                      
3 Zitiert nach: Dieter Borchmeyer, Weimarer Klassik . Beltz Athenäum: Weinheim 1998, S. 
286. Im folgenden mit der Sigle B und unmittelbar im Text angeschlossener Seitenangabe 
zitiert. 
4 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehund des Menschen in einer  Reihe von 
Briefen . Reclam: Stuttgart 1997, S. 7. Im folgenden mit der Sigle S und unmittelbar im Text 
angeschlossener Seitenangabe zitiert. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 216 

zwischen dem sinnlichen Trieb (Stofftrieb) und dem vernünftigen Trieb (Formtrieb). 
Beide aneinander zu vermitteln und miteinander zu vereinbaren ist für ihn die 
Aufgabe des Spieltriebes. Dieser wird „dahin gerichtet sein, die Zeit in der Zeit 
aufzuheben, Werden mit absolutem Sein, Veränderung mit Identität zu 
vereinbaren“, vor allem jedoch soll es seine Aufgabe sein, „den Menschen sowohl 
physisch als moralisch in Freiheit zu setzen“ (S, 57), denn „der Mensch ist nur da 
ganz Mensch, wo er spielt“ (S, 63). Ist Gegenstand des sinnlichen Triebes das 
Leben, jener des Formtriebes die Gestalt, so ist – als deren Synthese – Objekt des 
Spieltriebes die „lebende Gestalt”, d.h. nach Schiller die Schönheit. 

Durch die Schönheit  wird  der  sinnliche  Mensch  zur  Form und zum Denken 
geleitet; durch die  Schönheit wird der geistige Mensch zur Materie zurückgeführt 
und der Sinnenwelt wiedergegeben [S, 71]. 

Der Schönheitsbegriff wird so zum absoluten Integrationsbegriff, als sein Ausdruck 
gilt Schiller die Freiheit. Letztere hat ihr Wesen „nicht in der Gesetzlosigkeit, 
sondern in der Harmonie von Gesetzen“ (S, 73). 
Beispiel dieser Harmonie ist für Schiller die Welt des antiken Griechentums. 
Hiermit befindet er sich in der Tradition der deutschen Ästhetik, die seit 
Winckelmann und Lessing eine Synthese von Antikem und Modernem anstrebte. 
Spielerische  Leichtigkeit  und  Unbeschwertheit kennzeichnen den 
Repräsentanten der antiken Welt. Der Mensch der griechischen Polis ist in das 
Leben der Gemeinschaft auf selbstverständliche Weise integriert, er hat seinen 
wohl bestimmten und klar umrissenen Platz, ist Teil derselben. Er erkennt sich im 
Chor der Bürger wieder, in den Stücken seiner Dramatiker, er bestimmt das Leben 
der Gesellschaft mit. „Er qualifiziert sich zum Repräsentanten seiner Zeit“ (S, 19) 
und stellt deshalb den Gegenentwurf zum Bürger des absolutistischen Zeitalters 
dar, in dem nämlich „der Staat den Bürgern fremd bleibt“ (S, 22). Die griechische 
Polis und die von ihr idealerweise hergestellte Einheit von Individuum und Staat ist 
in diesem Sinne für Schiller mustergültig. 
Die Aufgabe der ästhetischen Erziehung muß dementsprechend in der 
Versöhnung der Mannigfaltigkeit der Individuen mit der Einheit des Staates liegen, 
also eine politische sein. 
In letzter Konsequenz soll die angestrebte ästhetische Erziehung zu einem 
ästhetischen Staat führen, der einerseits die Harmonisierung von Gegensätzlichem 
(Physischem und Ethischem) leistet, andererseits das „Ideal der Gleichheit“ 
(S,128) verwirklichen soll. Schiller argumentiert gleich zu Beginn seines Essays 
wie folgt: 

Alle    Verbesserung   im   Politischen   soll   von   der   Veredlung des Carakters 
ausgehen aber wie kann sich unter  den Einflüssen einer barbarischen 
Staatsverfassung der Charakter veredeln? Man müßte zu diesem   Zwecke ein 
Werkzeug  aufsuchen, welches  der Staat  nicht   hergibt, und Quellen dazu 
eröffnen,  die  sich  bei  aller  politischer Verderbnis  rein und  lauter erhalten […]  
Dieses Werkzeug ist die Schöne Kunst, diese Quellen öffnen sich in ihren 
unsterblichen Mustern (S, 31/ 32). 

Allein das Ästhetische schafft, eben weil es in die Wirklichkeit nicht eingreifen 
kann, die Bedingungen vernünftigen Handelns. Und es ist gerade das Schöne, so 
Schiller, das wir „als Individuum und Gattung zugleich“ (S, 126) zu geniessen 
vermögen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 217 

Ästhetik und ästhetische Erziehung werden somit zum Analogon der Revolution, 
nicht aber in deren radikaler politischer Ausprägung, wie sie in Frankreich sich 
verwirklicht hatte. Schiller denkt vielmehr an eine „evolutionäre Überwindung des 
Staates“. Dieter Borchmeyer bemerkt dazu, daß Evolution als Alternative zur 
Revolution nicht die reformierende Um-Bildung des bestehenden Staates bedeutet, 
sondern, radikaler, dessen allmähliche Auflösung intendiert – einen Prozeß, den 
Schiller vom Standpunkt der Vernunft her denkt (B, 292).      

Richard Wagners radikaler Utopismus 

Die rational – philosophischen Konstruktionen Schillers entwickelt Wagner zu 
einem ungleich radikaleren ästhetischen Utopismus weiter. 
Deutliche Unterschiede lassen sich schon im stilistischen Bereich erkennen. Die 
abstrakt-argumentative Sprache des Klassikers Schiller ist in Wagners 
Leidenschaftlichkeit und Bildlichkeit nicht wiederzufinden; zu sehr ist ihr Autor in 
die politischen Geschehnisse involviert, zu sehr hat er sich das materialistische 
Gedankengut seiner Zeit zu eigen gemacht. 
Wesentlich für das Verständnis von Wagners Theorie und Werk ist die Kenntnis 
der verschiedenen ideologischen Einflüsse. Hans Mayer charakterisiert Wagner 
treffend als „geistigen Mitläufer“5, der sich vom Zeitgeschehen, so wie seine 
Zeitgenossen, die Jungdeutschen und Vormärzler, in den Bann ziehen ließ. Seine 
Lektüre in dieser Zeit schließt den Roman Ardinghello und die glückseeligen Inseln 
(1785) des Sturm-und-Drang-Autors Wilhelm Heinse – Verkünder  eines 
eudämonistischen, auf Sinneslust gegründeten Lebensprinzips – ebenso ein wie 
Ludwig Feuerbachs Schriften, darunter Das Wesen des Christentums (1841). In 
dieser damals nicht nur von Wagner begeistert aufgenommenen Schrift paart sich 
die Kritik des Christentums mit dem Entwurf einer neuen Diesseitsreligion der 
Menschenliebe. Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch Pierre-Joseph 
Proudhons Essay Qu’est-ce que la propriété? (1840; dt.: Was ist Eigentum?), den 
Wagner in seiner Pariser Zeit kennenlernte. Darin erarbeitet Proudhon nicht nur die 
Idee der wirtschaftlichen und sozialen Gerechtigkeit. Er lehnt vielmehr auch das 
Recht auf ein Einkommen ohne Arbeit, also die Selbstvermehrung von Kapital, ab.  
Diese mannigfaltigen Einflüsse verbinden sich miteinander und kulminieren in 
Wagners Schrift Die Revolution (1849): 

Näher und näher wälzt sich der Sturm, auf seinen Flügeln die Revolution; weit 
öffnen sich die wieder erweckten Herzen der zum Leben Erwachten, und siegreich 
zieht ein die Revolution in ihr Gehirn, ihr Fleisch, und erfüllt sie ganz und gar. In 
göttlicher Entzückung springen sie auf von der Erde, nicht die Armen, die 
Hungernden, die vom Elende Gebeugten sind sie mehr, stolz erhebt sich ihre 
Gestalt, Begeisterung strahlt von ihrem veredelten Antlitz, ein leuchtender Glanz 
entströmt ihrem Auge, und mit dem himmelerschütternden Rufe: ‚Ich bin ein 
Mensch!‘ stürzen sie die Millionen, die lebendige Revolution, der Mensch 
gewordene Gott, hinab in die Täler und Ebenen und verkünden der ganzen Welt  

                                                      
5 Zitiert nach: Hans Mayer, Richard Wagner. Mitwelt und Nachwelt . Belser: 
Stuttgart/Zürich 1978, hier S. 31.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 218 

das neue Evangelium des Glückes!6 

Die erste der systematischen Kunstschriften Wagners ist Die Kunst und die 
Revolution (1849). Sie steht einerseits in der Tradition des deutschen Idealismus 
Schillerscher Prägung, andererseits unter dem Einfluß der Hegelschen Linken, des 
Sozialismus, den Wagner streng von dem Kommunismus Marx- und Engelsscher 
Prägung trennt. 
Wagners Argumentation setzt mit der programmatischen Aussage ein: „Wir können 
bei einigem Nachdenken in unserer Kunst keinen Schritt tun, ohne auf den 
Zusammenhang derselben mit der Kunst der Griechen zu treffen“7. 
Inbegriff des „schönen und starken freien“ Griechentums ist dabei Apollon, für 
Wagner der Hauptgott der Griechen und Identifikationsfigur des griechischen 
Volkes, da mit ihm Stabilität und Regelhaftigkeit in Verbindung zu bringen sind, in 
gleichem Maße aber auch der Beschützer der Künste, vornehmlich des Dramas. 
Nietzsche vorwegnehmend, unterstreicht Wagner bereits die Dualität zwischen 
dem „heitern Ernst“ Apollos und dem „von Dionysos begeisterten tragischen 
Dichter“, aus deren Vereinigung das Drama als höchste Kunstform entsteht. Sein 
privilegierter Status ist dadurch gegeben, daß sich im Drama, wie schon bei 
Schiller zu sehen war, die Gemeinschaft wiedererkennt – das Drama also als 
Ausdruck der „lebendigen Kunst“ – der Dichter dabei als Vermittler zwischen Gott 
und dem Menschen. In diesem gesellschaftlichen und politischen Idealzustand 
befinden sich Individuum und Gemeinschaft, privates und öffentliches Interesse im 
Einklang. 
Der Verfall des athenischen Staates geht für Wagner zwangsläufig mit dem Verfall 
der Tragödie einher, die ihren zentralen 'Sitz im Leben' der Athener verliert. Indem 
der „Gemeingeist“ nicht mehr vorhanden ist, kann auch das antike Drama als 
„Gesamtkunstwerk“ nicht länger bestehen. Konsequenz dieser Entwicklung ist der 
Verlust der Freiheit, in der allein höchste Kunst entstehen kann. 
Die Versklavung des Menschen im Römischen Reich, das in Wagners Theorie für 
Barbarei und Erniedrigung steht, gilt ihm auch als Basis für den Sieg des 
Christentums: 

Das Christentum rechtfertigt eine ehrlose, unnütze und jämmerliche Existenz des 
Menschen auf Erden aus der wunderbaren Liebe Gottes, der den Menschen 
keinesweges für ein freudiges, selbstbewußtes Dasein auf der Erde geschaffen, 
sondern ihn hier in einen ekelhaften Kerker eingeschlossen habe, um ihm, nach 
dem Tode einen endlosen Zustand allerbequemster und untätigster Herrlichkeit zu 
bereiten (W, 16). 

Wagners Kritik am Christentum, das er für gänzlich unkünstlerisch hält, fußt auf der 
Philosophie Feuerbachs, dessen Anhänger er war. Vor allem die 
Sinnenfeindlichkeit des Christentums ist es, die Wagner verneint, denn „aus der 
sinnlichen Welt allein kann er [...] den Willen zum Kunstwerk fassen“ (W, 18). Darin 
ist ein erheblicher Unterschied zu Schillers Ästhetik zu bemerken, die für die 

                                                      
6 Zitiert nach: Hans Mayer, Richard Wagner . Rowohlt: Reinbek bei Hamburg 1997, S. 61. 
Im folgenden mit der Sigle M und unmittelbar im Text angeschlossener Seitenangabe zitiert. 
7 Richard Wagner, Die Kunst und die Revolution. In: Ders., Drei Essays , hrsg. von Tibor 
Kneif. Rogner und Bernhard: München 1970, S. 7-50, hier S. 10. Im folgenden mit der Sigle 
W und unmittelbar im Text angeschlossener Seitenangabe zitiert. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 219 

Überwindung der Sinnlichkeit und deren Harmonisierung mit der Vernunft durch 
ästhetische Erziehung plädiert. Wagner verteidigt demgegenüber gerade die 
Sinnlichkeit als fundamentale Quelle menschlicher Erfahrung. 
Die Versklavung des Menschen durch das Christentum wird für ihn durch die 
moderne Industriegesellschaft zusätzlich verschärft. Wagner diagnostiziert im 
Sinne der Kritik am Kapitalismus die Entfremdung des Menschen vom Produkt 
seines Tuns: „Gibt er das Produkt seiner Arbeit von sich, verbleibt ihm davon nur 
der abstrakte Geldwert“ (W,31). Damit hängt denn auch der Verfall der Kunst im 
19. Jahrhundert zusammen: In diesen Zeiten ist „[i]hr wirkliches Wesen die 
Industrie, ihr moralischer Zweck der Gelderwerb, ihr ästhetisches Vorgeben die 
Unterhaltung der Gelangweilten" (W, 23). 
Die hier kritisierte Merkantilisierung der Welt, die krassen Gegensätze der 
kapitalistischen Industriegesellschaft – das Elend des Volkes einerseits, die 
Prachtentfaltung der Bankiers und der Industriellen andererseits – hatte Wagner in 
seinen Pariser Jahren nicht nur kennen und hassen gelernt, sondern als sich 
notorisch in Geldnot befindender Bohèmien auch am eigenen Leibe erfahren. Sein 
späteres Weltbild wird dadurch entscheidend geprägt. Sein Meisterwerk, Der Ring 
des Nibelungen, postuliert mit dem Ende der Götter auch das Ende einer auf die 
Herrschaft des Goldes (= Geldes) gegründeten Gesellschaft und feiert im Paar 
Siegfried – Brünnhilde wahre Menschenliebe. Bezeichnenderweise fällt die 
Konzeption dieses Werkes in die Zeit seiner theoretischen Ausführungen. 
Die äußerste Pervertierung der Kunst besteht für Wagner in deren merkantilem 
Gebrauchswert. Im Gegensatz zum Griechen, „der selbst Darsteller, Sänger und 
Tänzer“ war, sei der moderne Mensch dem künstlerischen Akt wesentlich fremd, 
so Wagner: „[D]ie griechische öffentliche Kunst war eben Kunst, die unsrige – 
künstlerisches Handwerk“. Während der Künstler mit seinem Tun Genuß verbindet, 
reduziert sich die Kunst für den Handwerker auf ihren puren Nutzen und d.h. nicht 
zuletzt ihren geldwerten Vorteil für ihn. 
Aus dieser Argumentation folgt für Wagner notwendigerweise, daß die Kunst der 
Griechen konservativ war, da sie ja im Einklang mit dem Geist der Bürger 
existierte, die moderne Kunst als echte Kunst aber revolutionär sein müsse. Das 
Ende der konservativen griechischen Kunst, deren höchster Ausdruck die Dramen 
des Aischylos seien, habe sich durch die Auflösung der Einheit des 
Gesamtkunstwerkes in seine Einzelteile, in die Kunstdisziplinen also, vollzogen: 
Rhetorik, Bildhauerei, Malerei, Musik usw. 
Das Ziel der Revolution ist es nun laut Wagner, das „Kunstwerk der Zukunft“, 
nämlich das neu belebte Gesamtkunstwerk zu ermöglichen, welches der Künstler 
Wagner selbst vorbildet und das „den Geist des freien Menschen über alle 
Schranken der Nationen hinaus umfassen“ (W, 36) soll. Ein Zurück zum 
Griechentum ist dabei weder möglich noch wünschenswert; aus dessen Fall 
müsse gelernt werden. Allein durch Menschenliebe, Freude am Leben und „an uns 
selbst“, an der Sinnlichkeit (der „Natur“) „kann die Entwirrung des großen 
Weltgeschickes“ vollzogen werden. Durch die Emanzipation des Individuums und 
der Aufhebung der Unterschiede zwischen Arm und Reich entstehe das 
künstlerische, freie Menschentum, das durch Revolution an Stärke und durch die 
Kunst an Schönheit gewinnt. 
Die Erziehung widmet sich in diesem Idealstaate der Schönheit, der Kunst, auf daß 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag



 220 

jeder einzelne Mensch zum Künstler und damit die Kunst in letzter Konsequenz 
wieder konservativ werde. 
Diese Gesellschafts- und Kunsterneuerung müsse zudem eine Synthese ergeben 
im Zeichen von Jesus von Nazareth (seine Gestalt trennt Wagner vom 
Christentum), an dem zu erfahren sei, „daß wir Menschen alle gleich und Brüder 
sind“, und im Zeichen Apollons, der „dem großen Brüderbunde das Siegel der 
Stärke und Schönheit aufgedrückt haben [wird]“ (W,50). 

Conclusio 

Ästhetische Erziehung – Erziehung zur Kunst und durch die Kunst – ist bei Schiller 
gleichwie bei Wagner an ein politisches Ideal geknüpft, das Ideal einer Welt der 
Harmonie, der Freiheit und der Gleichheit, in der der Kunst eine leitende Rolle 
zukommt. Das Kulturmodell, das diesem Konzept als gemeinsames Mythologem 
zugrundeliegt, ist das des antiken Griechentums, das auf einzigartige Weise die 
Kunst und das Leben des Einzelnen verbunden und diesen in eine freie 
Gemeinschaft von Gleichen integriert haben soll. 
Während Schillers klassisches Humanitätsideal vorwiegend elitär-aristokratisch 
anmutet, ist in Wagners Fall das Konzept sozialistisch-feuerbachianisch entwickelt. 
Erkennbar wird darin ein für das 19. Jahrhundert typischer Paradigmenwechsel. 
Die zu konstatierende Transformation des ästhetischen Erziehungskonzepts 
verdankt sich zumal Wagners Analyse der als schlecht empfundenen eigenen 
Gegenwart durch materialistische Ideologeme. Der Schritt von Schiller zu Wagner 
entspricht damit  genau der Radikalisierung des Hegelschen Denkens in der 
politischen Linken jener Zeit und damit der Abwendung von einem philosophischen 
Idealismus, wie Kant ihn für Schillers Generation und die Hegels als leitend 
geprägt hatte. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:37 UTC)
BDD-A13205 © 2001 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

