
Gennady Vassiliev 
Nishnij Novgorod  
 
 

Die Rolle der Metaphern „Luft“ „Wind“ und „Duft“ be im 
Werden der Hauptperson in der Novelle Das Kind (1893) von 

Richard Beer-Hofmann 
 

  

Die beiden Novellen (Das Kind, Camelias) waren 1893 erstmals bei 
Freund&Jekel erschienen, eine zweite Auflage erfolgte 1894. Was Beer-Hofmann 
an seinem Erstlingswerk tatsächlich stört, ist, dass er seine Novellen, „ohne 
inneres Verhältnis zum Thema“ geschrieben habe. Dies, so sagt er, sei der Grund, 
warum er sich von den Novellen „wie von ihm Fremden“ abgewandt habe (Beer-
Hofmann, Brief vom 2.4.1944 an Prof. Richard von Mises, in: Beer-Hofmann 
1999: 306-307). Wenn Beer-Hofmann diese Novellen in eine bereits geplante 
Ausgabe der Gesammelten Werke nicht aufgenommen sehen wollte, so waren 
dafür wahrscheinlich weniger ästhetische als vielmehr weltanschauliche Gründe 
verantwortlich (Helmes 1993a: 111), sie konnten einfach in seinem Projekt einer 
„poetischen Theodizee des Judentums“ keinen Platz finden (Helmes 1993a: 114).  
Die Handlung der Novelle Das Kind spielt in Wien. Die Hauptperson, Paul, 
unterhält eine Beziehung zu einem einfachen Mädchen, Julie. Die Folge dieser 
Beziehung ist die Geburt eines Kindes. Paul ist seiner Geliebten überdrüssig 
geworden, er versucht sich von ihr zu trennen. Das Kind stirbt, aber sein Schicksal 
quält Paul. Er kehrt wieder zu Julie zurück, um seine Erinnerungen zu beleben. 
Paul besucht den Ort, wo sein Kind begraben ist, kann aber das Grab nicht finden. 
Er kehrt wieder nach Wien zurück. Dort gewinnt er sein seelisches Gleichgewicht 
zurück, nachdem er einen Friedhof besucht hat.  
Richard Beer-Hofmann hat der Novelle den Vers 2724 aus Goethes Faust als 
Motto vorangestellt: „Sind wir ein Spiel von jedem Druck der Luft?“ (Goethe 
1952: 91). Die Erwähnung Goethes taucht hier nicht zufällig auf. Goethe ist den 
Jung-Wienern mehr als bloß ein Idol, das mit Begeisterung rezipiert wird, er ist 
auch ein Vorbild für diese „unberühmten Schriftsteller mit Weimarer 
Ambitionen“, für die er als nachahmenswert gilt (Eberhardt 1993: 30). Richard 
Beer-Hofmann hat Iphigenie auf Tauris 1928 inszeniert, die Premiere war am 
27.4.1928 im Theater in der Josefstadt. Am 27. Februar 1932 wurde im 
Burgtheater zum ersten Mal Beer-Hofmanns Faust-Inszenierung aufgeführt. Im 
selben Jahr, am 1. Januar, hielt er die Rede An der Schwelle des Goethe-Jahres im 
Sender RAWAG in Wien, die dem 200-jährigen Jubiläum des Goethe-
Geburtstages gewidmet war. In der Rede nennt Richard Beer-Hofmann Goethe den 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 301 

„letzten stärkesten Helfer“ in einer als düster empfundenen Zeit, denjenigen, „[...] 
der – über allen Zeiten – »Magier und heiliger König« eines deutschen Reiches 
thront, dessen Grenzen Gewalt nicht zu schmälern – dessen Name Haß nicht 
herabzusetzen vermag“ (Beer-Hofmann 1993: 318). Richard Beer-Hofmann 
bemerkt auch, dass „[...] sein Eigenstes, Unfassbarstes – was einmal tiefstes 
Fühlen eines Menschenherzens war [...] um uns weht, wir müssen es in uns 
einatmen, weil es Luft unseres Lebens geworden ist“ (Beer-Hofmann 1993: 320). 
So erwirbt die Metapher von der Luft ihre Erklärung.  
Diese Metapher kommt schon im ersten Teil einer kompositorisch aus sieben 
Kapiteln bestehenden Novelle vor, während die erste Erwähnung „pneumatischer 
Karten“ die Tatsache ist, dass Paul ausgerechnet beim Rohrpostbrief nachgibt. 
„Rohrpost“ ist eine Anlage zur Beförderung von Briefen, Karten und 
Telegrammen durch Luftdruck in unterirdischen Rohrleitungen. Paul hat 
tatsächlich zu Beginn der Novelle einem „Druck der Luft“ nachgegeben. Den 
nächsten „Druck der Luft“ spürt er erst in unmittelbarem Zusammenhang mit der 
Nachricht vom Tod des Kindes. Aus dem vorüberfahrenden Fiaker erreicht ihn der 
Duft von Rosen und weißem Flieder. Er affiziert Paul mit einer Nachdrücklichkeit, 
die hier sogar als aggressives Ins-Gesicht-Schlagen einen besonders vehementen 
Charakter bekommt. „Frühlingswind“ steht als Bild dafür, dass Paul sich seinen 
Stimmungen von sich aus hingibt - „ihm war unendlich wohl“ (Beer-Hofmann 
1993: 20).  
Schon von den ersten Seiten der Novelle können wir feststellen, dass Paul passiv 
ist. Um sein passives Wesen nicht überwinden zu müssen, erniedrigt er sich sogar 
vor seinem besseren Selbst zum Komödianten (Oberholzer 1947: 30). Sein Wesen 
ist Spiel, das er selbst inszeniert: Keine seiner Handlungen ist spontan, unmittelbar 
und ehrlich; Paul liebt es, sich in „Pose“ zu setzen und sich als Held eines 
„Melodramas“ zu imaginieren. Das Treffen mit Julie ärgert ihn zuerst, er nennt sie 
„ekelhaft“, vergleicht ihre Aufdringlichkeit mit einem „lästigen Köter“, definiert 
die Rasse – „Affenpinscher“ – und dieser Vergleich beschwichtigt seinen Zorn und 
er versucht, sie sanft und gut zu behandeln. Die Frau ist ihm nur ein Spielball 
seiner Empfindungen und Instinkte (Oberholzer 1947: 31). Paul ärgert sich über 
den Verstoß Julies gegen die Regeln, die er der Beziehung aufzuzwingen versucht. 
„Nicht bei der Oper, nicht zu einer Zeit, wo es noch licht war, nicht ohne Schleier“ 
(Beer-Hofmann 1998: 9). Mit der kurzen Formel öffnet sich ein gewaltiger 
sozialkritischer Horizont, der als Hintergrund des Geschehens während der 
gesamten Novelle immer wieder erscheint. Das Motiv des Schleiers, ein zweites 
Mal aufgegriffen in Pauls Empörung, dass er Julie „ohne Schleier nach ihm 
suchend, nahe der Oper“ vorfindet, wird zur Metapher der Moral der gesamten 
Gesellschaft. Das Verhältnis Pauls zu Julie darf nur „verschleiert“ existieren, im 
Schutze der Nacht und der Anonymität von Hotels. Das Mädchen der Vorstadt, das 
„süße Mädel“ – ein in den Komödien von Johann Nestroy (1801-1862): Das 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 302 

Mädel aus der Vorstadt (1841), Heimliches Geld, heimliche Liebe (1853) 
geschaffener und von Arthur Schnitzler weiter umgearbeiteter Typ – ist nur 
Geliebte, geheiratet wird sie nicht. In der Missachtung der Frau äußert sich der 
Geist der Dekadenz (Oberholzer 1947: 31).  
Die Sorge um sein gesellschaftliches Ansehen bestimmt weiterhin Pauls Verhalten. 
Die Angst, mit Julie gesehen zu werden, wird erweitert um die Angst, man könne 
sie zusammen hören. Er herrscht sie an: „Sprich nicht so laut“ – oder „So schweig 
doch“ (Beer-Hofmann 1998: 11). Paul akzeptiert den sanktionierten Unterschied 
zwischen Legitimem und Illegitimem im Sinne von Kants Metaphysik der 
Sitten1. Bei Kant steht das unehelich geborene Kind „außer dem Gesetz“. 
Deswegen bringt Paul das Kind in der Zahlabteilung des Findelhauses unter, wo 
volle Anonymität herrscht, wobei der Name des Kindes durch eine Nummer ersetzt 
wird und der Name der Mutter überhaupt nicht entdeckt werden kann.  
Trotz der Akzeptanz der gesellschaftlichen Moral kann Paul seine eigenen Gefühle 
nicht „legitimieren“. Er folgt dem Postulat Andreas in Hofmannsthals Gestern:  

 
Laß dich von jedem Augenblicke treiben, 
Die Stimmung folgt, die deiner niemals harrt... (Hofmannsthal 1980: 46). 
   

Die Stimmung ist das wichtigste für Pauls Lebensempfindung. Sein Dasein ist nur 
ästhetisch. Er bekennt sich zur impressionistischen Lebenshaltung. Sein 
Lebensgefühl geht auf in der Empfindung von Farbe und Form (Oberholzer 1947: 
29). Eine wichtige Rolle spielt hier die Metapher „Wind“, die sich im 
Spannungsfeld von Erinnerung und Vergessen entfaltet: Der Wind kann ebenso 
das eine, wie das andere bringen. Paul erinnert sich an seine Begegnung mit Julie 
und „an den kühlen Nachtwind“. Hier wird ein Gegensatz aufgebaut zwischen dem 
„frischen Duft eines schlanken Mädchenleibes“ von Julie und der „Dunstwolke 
aus Parfüm“, die seine vierzigjährige Geliebte aus der Villa ausströmt. Das ist der 
Gegensatz zwischen Natürlichkeit und Dekadenz, wobei Paul sich eindeutig nach 
dem ersten sehnt (Eberhardt 1993: 26). Der Duft, den Paul in der Straßenbahn 
wahrnimmt, entspricht genauestens seinem Bedürfnis nach Natürlichkeit: Er 
entströmt einem „Strauß Blumen, die sie [Julie – G.V.] am Nachmittag gepflückt 
hatte: Waldmeister, Erdbeerblüten und junges Eichenlaub“ (Beer-Hofmann 1998: 
26). Paul nimmt Julie durch den Duft der Blumen wahr. Die Erinnerung an ein 
schmales Kabinett mit weißgetünchten Wänden, das er für sie nach ihrer 
Schwangerschaft mietet, erweckt bei ihm einen solchen Eindruck, als ob sich „ein 
dumpfer, beklemmender Druck über seine Brust lagert“ (Beer-Hofmann 1998: 29). 
Die Erinnerung erzeugt bei ihm das Gefühl „der eingesperrten Zimmerluft“ und er 
öffnet das Fenster. Das Öffnen des Fensters bringt den Eintritt des Lebens – 

                                                 
1 Im Brief an R. Beer-Hofmann vom 2.12.1895 erwähnte H. von Hofmannsthal gemeinsam 
besuchte „Kant-Abende“. Zitiert nach: Friedel 1997: 441.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 303 

frische Luft. Paul, der im Heinrichshof, einem Mietpalast der Gründerzeit, wohnt, 
betrachtet Wien im Frühling so, dass die Poetisierung der Großstadt zu einem 
Programm wird. „Das matte Creme und kühle Steingrau der Ringstraßenpaläste als 
Grundton, und dazwischen lustige Farbenkleckse; bunte Staubtücher, die aus 
offenen Fenstern flatterten, unten auf die Straße mitten aus den dunklen Tönen die 
Fiaker ein spiegelnder, weißlackierter Milchwagen, rote Pünktchen, - die Kappen 
einer Gruppe Dienstmänner drüben beim Grandhotel; dann mit grellen schreienden 
Farben eine Annoncensäule, und verstohlen, als gehöre es nicht hierher, sparsam 
knospendes Grün junger schlanker Bäume in den Alleen“ (Beer-Hofmann 1998: 
30). Einzelne Farbpunkte, von Luft und Licht in ständige Bewegung gesetzt, 
vermitteln einen impressionistischen Gemälden vergleichbaren Eindruck. Wie ein 
Betrachter der Bilder Monets etwa, ist hier der Leser aufgefordert, sich aus den 
angebotenen Farbwerten selbst das Bild zusammenzusetzen. Der Held ist hier ein 
unbeteiligter, distanzierter Betrachter, nicht selbst ins Geschehen verwickelt (Hank 
1984: 26).  
Das Öffnen des Fensters steht aber nicht nur für sinnliche Wahrnehmung, es wird 
auch zum Bild einer Wahrnehmung der Sinnlichkeit. Paul wünscht sich nämlich 
eine ganz besondere Form der Reizung seiner Sinne – die erotische Komponente 
ist unverkennbar: „Paul lehnte sich an die Fensterbrüstung, ein Windstoß fing sich 
in den weiten Falten seines offenen Hemdes und umglitt seinen Körper spielend, 
wie leises Tasten einer kühlen Frauenhand“ (Beer-Hofmann 1998: 30). Pauls 
sensibles Naturell ist so empfindsam ausgeprägt, dass er aus den Geräuschen von 
Schritten auf einer Treppe einen „scharf skandierten jambischen Rhythmus“ 
heraushören kann.  
Trotz einer solchen Überempfindlichkeit überrascht der Tod seines eigenen Kindes 
Paul zuerst nicht: „[...] aber nichts als ein frohes Gefühl des Erlöstseins 
überströmte ihn“ (Beer-Hofmann 1998: 20-21). Die Kapitel drei und vier, die die 
Mittelachse der verbleibenden sechs Kapitel bilden, haben den inneren 
dramatischen Wendepunkt des Geschehens zum Inhalt: Pauls Innenwelt wird 
rapide durch Gedanken an und Empfindungen für das verstorbene Kind in Besitz 
genommen (3. Kapitel), was dazu führt, dass sich zwischen ihm und der 
Kindsmutter Julie unversehens ein Rollentausch vollzieht (4. Kapitel). Paul will 
wissen, wie sein verstorbenes Kind aussah, und sucht ein Rendezvous mit Julie, 
genauso, wie sie es früher gemacht hat.  
Die Beziehungen zwischen Paul und Julie haben Parallelen zu Goethes Faust. Wie 
Faust sich schon im „Himmelreich“ von Gretchens Zimmer selbstkritisch fragt: 
„Was hat dich hergeführt“ (Goethe 1952: 91), so sinnt auch Paul über sein 
Verhältnis mit Julie: „Nur den Anfang hätte er sich erklären mögen, denn alles 
andere erklärte sein indolentes, träges Temperament“ (Beer-Hofmann 1998: 25). 
Gretchen wird von Faust als ein von der „Natur“ gebildeter, „geborener Engel“ 
und als „Götterbild“ apostrophiert. Sie wird in ihrer Unschuld, Schönheit und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 304 

Wahrheit zu einem Sinnbild der „Gottheit“, der Natur erhoben (Helmes 1993b: 
64). Sowohl Faust als auch Paul haben den Wunsch nach Genuss und beide 
verlieren die Selbstkontrolle. 
Der Begriff der Schuld ist sowohl im Faust als auch in der Novelle von zentraler 
Bedeutung (Eberhardt 1993: 34). Pauls Schuld ist die Schuld der Natur gegenüber. 
„An den Gesetzen der Natur hatte er sich versündigt“ (Beer-Hofmann 1998: 74). 
Faust ist schuldig in der Gretchentragödie, wobei sie zum Symbol der Erlösung des 
Mannes wird; Julie erfüllt diese Funktion nicht. Für Paul ist Julie ein Objekt der 
ritualisierten Sexualität. Die bereits häufig erfolgte Wiederholung des Geschehens 
(„Willst du ins Hotel?“) wird in dem schon ritualisiert wirkenden Gespräch 
zwischen Paul und Julie deutlich, sowie in dem Verweis auf den von Paul so 
sorgsam inszenierten Akt der Verführung. Für Paul hat Sexualität eine ästhetische 
und eine damit verquickte narzisstische Komponente: In seiner 
Selbstwahrnehmung als Objekt der Liebe Julies versteht Paul sich sogar selbst als 
Gesamtkunstwerk, das den Kunstformen von Literatur, Malerei und Musik 
gegenübergestellt wird (Eberhardt 1993: 44). Dabei müssen Ästhetizismus und 
Doppelmoral einander nicht ausschließen. So wie Pauls Phantasie nicht direkt 
Wahrnehmbares immer wieder neu erfinden kann – und muss – so erfindet auch 
Paul sich selbst immer wieder neu. Die wechselnden Handlungsentwürfe 
(Inszenierungen) erweitern den Begriff der „Szene“ (Eberhardt 1993: 47).  
Das Leben ist für Paul ein Theater. Er begreift das Leben aber auch insofern als 
Kunst, als seine sinnliche Wahrnehmung dem Diktat eines ästhetischen Zugriffs 
unterworfen wird (Eberhardt 1996: 58). Er schwankt zwischen zwei Polen: „Leben 
ist Kunst“ und einer „Gefühlskomödie“. Sein Wesen kann man mit Hofmannsthals 
Prolog zu Schnitzlers Anatol charakterisieren: 

 
Also spielen wir Theater 
Spielen unsre eignen Stücke, 
Frühgereift und zart und traurig, 
Die Komödie unsrer Seele (Schnitzler 1961: 24).  
 

Die Oper, sowohl zu Beginn als auch am Ende der Novelle, lässt sich bereits als 
wichtige Metapher für die Künstlichkeit von Pauls Gefühlswelt lesen. So hat der 
Begriff der Szene zwei verschiedene Aspekte: zum einen wird die Realität für Paul 
zur „Szene“ verfremdet, zum anderen spielt Paul selbst „Szenen“. Paul mietet eine 
Wohnung, von der aus er eine junge Frau beobachtet, die er bei einer „Rheingold“-
Aufführung kennengelernt hat. Das zentrale Motiv im „Rheingold“ ist die 
Entsagung von der Liebe – eine Haltung, mit der sich Paul identifizieren kann.  
Im sechsten Kapitel wendet sich Paul einem als „metaphysisch“ zu bezeichnenden 
Ansatz zu: dem traditionellen christlichen Glauben. Im Scheitern Pauls beim 
Versuch eines Gebetes offenbart sich die Unmöglichkeit, durch den alten Glauben 
„Erlösung“ zu finden (Eberhardt 1993: 52). Die Religion wird in der Novelle eher 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 305 

negativ als positiv dargestellt; für Paul ist sie keine Lösung. Julie ist katholisch, 
aber es ist nicht eindeutig, ob Paul jüdischen Glaubens ist (Peters 1993: 72-73). 
Der Glaube an ein himmlisches Paradies lässt Julie kein Schuldgefühl empfinden, 
mehr noch: Er rechtfertigt geradezu den Tod des Kindes als Notwendigkeit. Dieser 
Glaube ist für Paul beneidenswert, aber sein gescheiterter Versuch zu beten 
verweist viel mehr auf die Sprachkritik als auf die Religionskritik. Die Sprache ist 
ein „bloßer Schall“, da es Paul nicht gelingt, die Worte mit Anschauung zu füllen, 
weil „[...] er die Worte nur vor sich hin sprach, ohne irgend etwas zu empfinden, 
ohne Vorstellungen damit zu verbinden“ (Beer-Hofmann 1998: 57). Paul erfährt 
im Scheitern einer der intimsten Formen des Sprechens und damit der 
Sprachverwendung überhaupt, der bekennenden Überantwortung an Gott, dass er 
in einer substanzlosen Sprach-Welt ohne „feste Umrisse“ lebt, in einer Welt, die 
seiner quälenden Phantasie, die er immer neu erfinden könnte, unbegrenzten 
„Spielraum“ für ihre beängstigenden Exkursionen einräumt. Sein Dilemma besteht 
darin, dass seine Welt auf doppelte Weise ohne Begriff ist: Da, wo er über Sprache 
verfügt, ist diese ohne Anschauung und damit ein bloßer, selbstreferentieller 
Schall von Wörtern, und da, wo er eine Anschauung hat, verdichtet sich diese als 
Abfolge willkürlich-flüchtiger Impressionen nicht zu Worten (Helmes 1993b: 74). 
Paul beschließt daher, sich zu den ihn umtreibenden Wörtern – Kind und Tod – 
eine noch mögliche Anschauung zu verschaffen. Er beschließt, die Pflegeeltern 
und das Grab seines Kindes aufzusuchen, um in einem Akt wechselseitiger 
Eingrenzung von Sinnlichkeit und Verstand zu einer Überwindung der Willkür zu 
gelangen (Helmes 1993b: 74).  
Das letzte Kapitel wartet mit einem in der Literatur der Jahrhundertwende 
gängigen Motiv auf: dem Gegensatz von Stadt und Land. Pauls Reise aufs Land 
rekurriert auf dieses Motiv. Diese Reise beinhaltet bereits das Versprechen einer 
Wende, wenn nicht gar Heilung. Die Abreise aus Wien ist symbolisch für den 
Bruch, den er mit der eigenen Vergangenheit zu vollziehen im Begriffe ist. 
Symbolisch ist auch, dass er sich aus der Stadt, wo der menschliche Geist die 
Natur zurückgedrängt hat, in den Bereich des ursprünglichen Lebens begibt. Auf 
seinem Wege von der Bahnstation zum Dorf und zum Friedhof durchschreitet Paul 
Kornährenfelder. Das „Kornfeld“ ist ein Symbol der Fruchtbarkeit und der Reife, 
der „Friedhof“ - ein Symbol des Todes und des Verwesens. Im Friedhof treffen 
Vergänglichkeit und neues Leben unmittelbar zusammen. Die Pflanzen und Gräser 
ziehen ihr Leben aus den Säften der Verwesung. So vollzieht sich das Mysterium 
des Todes und der neuen Auferstehung. Das ist die konsequente Folge „Eros-
Thanatos“ (Oberholzer 1947: 34). „Gelb“ ist die Farbe der Erde, der tellurischen 
Gottheit, und ihr entgegengesetzt ist Blau – die Farbe des Geistes und des 
Himmels, der uranischen Gottheit. „Dottergelb“ – ist ein Ei-Symbol des stofflichen 
Urgrunds der Dinge.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 306 

In einem Wirtshaus wird Paul auf eine tote Ratte aufmerksam. Der Kadaver der 
toten Ratte, für die ein Ameisenvölklein ein Grab ins Erdreich gräbt, ist ein 
Symbol des Lebens, der Vereinigung, der Gemeinschaft des Daseins (Oberholzer 
1947: 35). Nach dieser Episode wendet sich Paul einem monistischen Weltbild zu, 
wie es in Deutschland vor allem Ernst Haeckel vertritt. Nicht mehr die 
Konventionen der Gesellschaft, nicht mehr eine göttliche Ordnung bilden den 
Hintergrund, vor dem Paul seine Schuld formuliert, sondern die Natur, die sich 
vorgängig als Darwinischer Kampf ums Dasein darstellt (Eberhardt 1993: 52). 
„Die gleiche Berechtigung dieser beiden Naturtriebe, die moralische 
Gleichwertigkeit der Selbstliebe und der Nächstenliebe ist das wichtigste 
Fundamentalprinzip unserer Moral“ – schreibt Ernst Haekel (1984: 446). Als Paul 
aus seinem „Heilschlaf“ auf dem Weg nach Wien erwacht, sieht er die Welt mit 
anderen Augen: Es ist nicht mehr die Natur im Sinne eines materialistischen 
Monismus, sondern nur eine Schopenhauersche „natura naturans“, die er 
betrachtet: „Die Natur! Wußte er denn jetzt erst, daß sie immer von neuem 
brünstig und zeugend und trächtig und gebärend war, und vernichtend, was sie 
geboren, - und stumm blieb auf alle unsere Fragen?“ (Beer-Hofmann 1998: 57). 
Die Natur selbst erscheint als die größte Sünderin und so alle Schuld der Natur 
zuweisend, kann Paul sich selbst von jeglicher Verantwortung freisprechen. Diese 
Position steht im Einklang mit Schopenhauers Gedanken: „Leben oder Tod des 
Individuums sind ihr (der Natur – G.V.) gleichgültig. Demzufolge sollten sie es, in 
gewissem Sinne, auch uns sein“ (Schopenhauer 1977: 555). Paul geht noch einen 
Schritt weiter als Schopenhauer. Die Stimme der Natur, die bei Schopenhauer 
noch sprach, ist verstummt, die Natur ist zu einer nicht mehr anthropo-, sondern 
bloß noch amorphen Entität geworden. Diese natura naturans wird im Bild des 
Südwindes dargestellt. Der Mensch wird zur Metapher in den „[...] gelben Blumen, 
die sich sehnend zu einander neigten im Wind, der sie befruchtete“ (Beer-
Hofmann 1998: 77). Diese Gleichsetzung von Menschen und Blumen verweist 
auch wieder auf die Sterblichkeit des Menschen. Den Menschen bleibt nur ein 
Leben; nicht zufällig entsteht in der Novelle der Vergleich des menschlichen 
Lebens mit den Eintagsfliegen. Um es in der Schopenhauerschen Terminologie 
auszudrücken: „Die Spezies lebt weiter, während das einzelne Individuum stirbt“. 
Für Schopenhauer nämlich ist „die Spezies die unmittelbarste Objektivation des 
Willens zum Leben. Das innerste Wesen jedes Thieres und auch des Menschen, 
liegt demgemäß in der Spezies“ (Schopenhauer 1977: 568). Die Lösung der in der 
Novelle aufgeworfenen Probleme ist die Erkenntnis und das Bewusstsein der 
Einheit des Menschen mit der Natur. Der Mensch ist ein Teil der Natur und 
handelt nach den Gesetzen der Natur, so dass Moral völlig irrelevant ist (Peters 
1993: 73-74). Vor der Natur kapituliert der Dandy (Hank 1984: 32).  
Richard Beer-Hofmann ist bestrebt, sein philosophisches Konzept (Monismus, 
natura naturans) hinter dem wechselhaften Verhalten Pauls zu verstecken 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 307 

(Eberhardt 1993: 63). Das Kind bleibt eine vorwiegend psychologisierende 
Charakternovelle, die die Technik der Novelle Der Tod Georgs vorwegnimmt. 
Diese Technik beruht darauf, dass eine seelische Entwicklung mit einem 
gewaltigen Aufgebot an Symbolen der Natur oder der Mythologie gezeichnet wird 
(Oberholzer 1947: 38). Das Schlusskapitel rahmt den Text im Zusammenspiel mit 
dem Eingangskapitel ein. Richard Beer-Hofmann verwendet extensiv Bindestriche 
bzw. Punktreihen und den gesperrten Druck einzelner Worte und setzt damit auf 
Ausdrucksmittel, die aus der Erbmasse des Naturalismus stammen und die so die 
Fragmentierung von äußeren Geschehen oder Akzentuierungen wiedergeben. In 
D[em] Kind  haben die Bindestriche bzw. Punktreihen die Funktion, erzählerische 
oder gedankliche Einschübe, Stockungen in den Reden und Dialogen, Leerstellen 
in der Wahrnehmung, den holprigen Prozess des Erinnerns und Nachdenkens, 
Assoziationsketten oder Unterbrechungen im Gedankenstrom oder die Dauer 
gänzlicher innerer Ruhe möglichst exakt abzubilden. Diese Technik entspricht den 
Wahrnehmungen Pauls, der das Leben als „Potpourri von Abziehbildern“ erlebt.  
 
 
Literatur 
 
Beer-Hofmann, Richard (1993): Das Kind. In: ders.: Große Richard Beer-

Hofmann-Ausgabe in 6 Bänden. Band 2: Novellen, Paderborn. 
Beer-Hofmann, Richard (1998): An der Schwelle des Goethe-Jahres. In: ders.: 

Große Richard Beer-Hofmann-Ausgabe in 6 Bänden. Band 1: 
Schlaflied für Mirjam. Lyrik und andere verstreute Texte, Oldenburg. 

Beer-Hofmann, Richard (1999): Große Richard Beer-Hofmann-Ausgabe in 6 
Bänden. Band 7: Briefe 1895-1945, Oldenburg. 

Eberhardt, Sören (1993): Der zerbrochene Spiegel, Paderborn. 
Eberhardt, Sören (1996): Inszenierte Gefühle. Die ästhetische Existenz in Richard 

Beer-Hofmanns Novelle „Das Kind“. In: Dieter Borchmeyer (Hrsg.): 
Richard Beer-Hofmann. „Zwischen Asthetizismus und Judentum“. 
Sammelband der Beiträge vom öffentlichen Symposion in der 
Akademie der Wissenschaften Heidelberg am 25. und 26.10.1995,  
Paderborn. 

Friedel, Konstanze (1997): Arthur Schnitzler: Poetik der Erinnerung , Wien. 
Goethe, Johann Wolfgang (1952): Werke in zehn Bänden (Hrsg. Reinhard 

Buchwald): Band 10: Faust, Olten/Stuttgart/Salzburg: Fakel. 
Haeckel, Ernst (1984): Die Welträtsel. Gemeinverständliche Studien über 

monistische Philosophie, Stuttgart. 
Hank, Rainer (1984): Mortifikation und Beschwörung. Zur Veränderung 

ästhetischer Wahrnehmung in der Moderne am Beispiel des 
Frühwerks Richard Beer-Hofmanns. Mit einem Anhang: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag



 

 308 

Erstveröffentlichung von Richard Beer-Hofmann „Pierrot 
Hypnotiseur“ (1892), Frankfurt/Main. 

Helmes, Günter (1993a): Schönheit-Glaube-Liebe: Sinn. In: Richard Beer-
Hofmann: Große Richard Beer-Hofmann-Ausgabe in 6 Bänden. Band 
2: Novellen, Paderborn. 

Helmes, Günter (1993b): “Beer-Hofmanns “Kind” ist ein prächtiger gesunder 
Bengel“. Schönheit und Sinn in Richard Beer-Hofmanns Novellen. In: 
Norbert Otto Eke/ Günter Helmes (Hrsg.): Richard Beer-Hofmann 
(1866-1945). Studien zu seinem Werk, Würzburg. 

Hofmannsthal, Hugo von (1980): Gestern. In: Hugo von Hofmannsthal: Werke in 
zehn Bänden, Wien: Max Hueber. 

Oberholzer, Otto (1947): Richard Beer-Hofmann. Werk und Weltbild des 
Dichters, Bern. 

Peters, Ulrike (1993): Richard Beer-Hofmann: zum jüdischen 
Selbstverständnis im Wiener Judentum, Frankfurt/Main/Wien. 

Schnitzler, Arthur (1961): Bühnenwerke in 2 Bänden, Bd. 1, Wien: Fischer. 
Schopenhauer, Arthur (1977): Die Welt als Wille und Vorstellung. In: Arthur 

Schopenhauer: Werke in 10 Bänden, Bd. 4, 2. Teilband, Zürich. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 17:43:44 UTC)
BDD-A13158 © 2006 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

