
 

 

 

271  

Sunhild Galter 
Hermannstadt 
 
 
Imagologische Untersuchung zum Konzept des �verlorenen 

Landes� 
 
Das neue Jahrhundert hat wieder eine neue Wahrnehmungsweise der 
Umwelt und der Gesellschaft mit sich gebracht, wie es schon einmal zur 
Zeitenwende vom 19. zum 20. Jahrhundert geschehen ist. Damals führte die 
zum Teil kriegsbedingte rasante technische Entwicklung zu einer ganz 
neuen Raum-Zeit-Wahrnehmung. Was vorher noch unerreichbare, unbe-
kannte Ferne war, rückte durch die Entwicklung der Fahrzeugtechnik in 
greifbare Nähe. Erfolgte die Identitätsfindung junger Menschen, vor allem 
werdender Künstler vorher durch monatelange, oft jahrelange Reisen als 
Suchwanderung, mussten die jungen Künstler des 20. Jahrhunderts in 
komprimierter Weise durch Krieg und Zerstörung zur Reife gelangen. Es ist 
müßig, sich die Frage zu stellen, ob ein Franz Marc, ein Georg Trakl, ein 
Wolfgang Borchert erst am Anfang ihres Schaffens standen und ein viel 
größeres Werk geschaffen hätten, wäre ihnen noch etwas Lebenszeit 
vergönnt gewesen, oder ob sich ihre ganze Kraft in einer Vorahnung des 
frühen Todes auf die kurze, ihnen verbliebene Zeit konzentriert hat. 
Im 21. Jahrhundert ist es das unvorstellbare Ausmaß kultureller, politischer 
und natürlich wirtschaftlicher Globalisierung, das die Wahrnehmung des 
Individuums und vor allem des Künstlers nachhaltig verändert. Durch die 
immer größere geographische Ausdehnung der Europäischen Union müssen 
nun Völker politisch und wirtschaftlich zusammen arbeiten, die sich seit 
Jahrhunderten immer wieder bekriegt haben. Zwei so gegensätzliche 
Kulturkreise wie der west- und der osteuropäische müssen zusammen-
wachsen. In diesen schwierigen Prozess hinein wirken zusätzlich die 
kulturellen Einflüsse verschiedener größerer und kleinerer Immigranten-
gruppen, die zunehmend auch von anderen Kontinenten, vor allem aus 
Afrika und Asien, in die EU kommen. Andererseits ermöglichen es die 
immer günstigeren Reisebedingungen auch den weniger Betuchten, 
entlegene Winkel dieser Welt aufzusuchen und fremde Kulturen, 
Mentalitäten, Lebensweisen kennen zu lernen.  
Unter diesen Gegebenheiten verändert sich sowohl die Wahrnehmung der 
eigenen Identität als auch das Bild des Anderen. Gerade die Literatur 
vermittelt Selbst- und Fremdbilder, die oft sogar gegen eigene 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

272  

Erfahrungswerte übernommen werden. Dieser imagologischen Rolle der 
Literatur kommt mittlerweile eine Bedeutung zu, die weit über den 
literaturwissenschaftlichen Kontext reicht und selbst die Politik und 
Wirtschaft beeinflusst. 
Dabei unterliegen wir oft einem gewissen Denkfehler, wenn angenommen 
wird, intertextuelles Verstehen sei zugleich auch interkulturelles Verstehen. 
Was in einer ersten Phase verstanden wird, ist eher die allgemein 
menschliche Seite, die �conditio humana�. Durch interkulturellen Transfer 
kann in einer zweiten Phase auch eine kulturelle Annäherung stattfinden, die 
aber wohl nie zu einem vollständigen Verständnis führen kann. Ein 
Medium, durch das die genannte kulturelle Annäherung durch Literatur 
gezielt gefördert wird, bildet zum Beispiel die Frankfurter Buchmesse, die 
1949 gegründet wurde, wohl auch um durch besseres Kennenlernen neue 
Gräuel wie jene des II. Weltkriegs zu verhindern. In diesem Sinne bildet 
jedes Jahr die Buchproduktion und Kultur eines bestimmten Landes den 
Schwerpunkt der Messe. Dazu kommen Stipendien, Preisverleihungen, ein 
Programm zur Unterstützung verfolgter Schriftsteller. In umgekehrter 
Richtung vermittelt sie in Zusammenarbeit unter anderem mit dem 
Auswärtigen Amt und den Goetheinstituten deutsche Literatur und Sprache 
im Ausland. Gerade im Rahmen dieser Buchmesse kann man immer wieder 
beobachten, dass die Unterschiede nicht nur zwischen dem Selbst- und dem 
Fremdbild bestehen, sondern dass sie zusammen mit Differenzierungen des 
Eigenbildes in polare Erscheinungsformen einen Referenzkomplex bilden, 
in dem sich ständig verändernde Komponenten immer auch das gesamte 
System mit verändern. Als 2007 Katalanische Literatur die Messe 
schwerpunktmäßig bestimmen sollte, empfanden es einige als unzulässig, 
eine Regionalliteratur losgelöst vom staatspolitischen Kontext so zu ehren. 
Was aber erst recht für Unstimmigkeiten sorgte, war die Tatsache, dass gute, 
auch international bekannte, katalanische Schriftsteller von der Teilnahme 
ausgeschlossen wurden, da sie auf Spanisch publizieren. Das heißt, der 
schon durch die Einladung erfolgten Differenzierung folgte eine weitere 
innere Differenzierung durch die eigenen Kollegen. Auch im Falle der 
Türkei, die 2008 das Gastgeberland war, gab es differenzierte Eigenbilder, 
die sich zwar nicht als Gegensätze präsentierten, jedoch von dem deutschen 
Publikum buchstäblich mit Befremden aufgenommen wurden. Das betraf 
vor allem die Unterschiede zwischen der europäischen Region und der 
maßgeblich europäisch geprägten Stadt Istanbul mit ihrem reichhaltigen 
Literaturangebot und Kulturleben und dem kleinasiatischen, anatolischen 
Teil der Türkei mit einer von Tradition geprägten Literatur. Bei ersterer fällt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

273  

die Rezeption erheblich leichter, da sich kulturelle Erfahrungsbereiche zu 
einem größeren Prozentsatz überschneiden, während die letztere durch ihre 
orientalische und traditionsbewusste Prägung eher fremd anmutet.  
Literarische imagologische Untersuchungen helfen in diesem Sinne 
vereinfachende, vorgeprägte Meinungen bewusst zu machen und erleichtern 
dadurch eine unvoreingenommene Kommunikation untereinander. Auch das 
Selbstbild als Individuum oder Gruppe wird dadurch realistischer. Im 
Spiegel des Anderen lassen sich sowohl eigene Stärken (die eher wahrge-
nommen werden), als auch Schwächen genauer erkennen.  
Ethnisch, kulturell oder konfessionell motivierte Selbst- und Fremdbilder 
bilden einen Teil der Geschichte der Region, in der wir leben und schreiben, 
vor allem in den ehemals k. u. k. Gebieten Rumäniens, und zwar dem Banat 
und Siebenbürgen. Diese Bilder prägten und prägen die Mentalität und 
Verhaltensweise des Individuums und der jeweiligen Gruppen über lange 
Zeiträume hinweg. Im Laufe der Geschichte gab es immer wieder geschicht-
lich oder politisch bedingte Umkehrungen der Vorzeichen, so dass es zur 
abwechselnden Ab- und Ausgrenzung ganzer Gruppen kam. Zum Bereich 
der ethnischen Stereotype meint Wolfgang Höpken:  
 

Gewandelt haben mögen sich die Bilder und die Wahrnehmungsmuster, verändert 
haben sich im Laufe der Geschichte sicherlich auch die Funktionen stereotyper 
Fremdwahrnehmung, das Phänomen an sich freilich ist geblieben (Höpken 1998: 
9). 

 
Er setzt den wieder einsetzenden Rückgriff auf ethnische Stereotype gerade 
in Ost- und Südosteuropa in den geschichtlichen Kontext der fundamentalen 
politischen, sozialen und ideologischen Veränderungen in den letzten zwei 
Jahrzehnten (Höpken 1998: 11). Der auch zur Zeit noch nicht beendete 
Zerfall der politischen Systeme und der territorialen Einheit führt fast 
zwingend zu einer tief greifenden Orientierungslosigkeit des Einzelnen und 
ganzer Völker. Unter den verschiedenen Diktaturen der Ostblockländer 
waren selbst so persönliche Dinge wie Haarschnitt oder Kleidung streng 
geregelt und vorgeschrieben. Nach der Wende fielen diese verordneten 
Selbstbilder zum größten Teil weg, das verbliebene Vakuum führte jedoch 
zuerst einmal zu einer allgemeinen Verunsicherung, da neue Kriterien der 
Selbstpositionierung erst erarbeitet werden mussten. Die Fremdbilder 
blieben aber weitgehend intakt, so dass eine erste Identitätsbestimmung mit 
Hilfe überkommener Stereotype durch negativ gepolte Abgrenzung 
stattfand. Um frei nach Tucholsky zu formulieren: man ist stolz darauf, kein 
�Anderer� zu sein.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

274  

Welche sind aber die Elemente, die man zum Bestimmen (s)einer Identität 
heranziehen kann? Individuen, Gruppen, Völker weisen bestimmte 
Wesensmerkmale auf, die durch bestimmte sozial-historische Umstände 
bedingt sind � politische, geographische, demographische, religiöse, 
technologische Gegebenheiten. Da diese in einem steten Wandel begriffen 
sind, befinden sich auch die Bilder davon in einer konstanten 
Transformation. Ihre Festlegung ist zwar für die persönliche und ethnische 
Selbstfindung nötig, verallgemeinert werden sie jedoch bald zu Vorurteilen. 
Zwei Schriftsteller mit rumänischen Wurzeln, die in neuerer Zeit deutsche 
Literatur produziert und publiziert haben, seien im Kontext der Identitäts-
bestimmungsschwierigkeiten beispielhaft genannt. 
Gert Ungureanu wurde in Hermannstadt geboren und vom gesellschaftli-
chen Umfeld Rumäniens geprägt. Er hat in Tübingen promoviert, arbeitet 
seit 1985 in Deutschland als Journalist, sein Bruder lebt in der Schweiz, die 
Mutter in Hermannstadt. Wie bestimmt man als Literaturwissenschaftler die 
Texte eines solchen Autors? In seinem Beitrag Die ausgereiste Literatur 
untersucht René Kugelmann die Zuordnungskriterien für Deutsch 
schreibende Schriftsteller aus Rumänien, die in die Bundesrepublik 
Deutschland ausgereist sind und sich in den deutschen Literaturbetrieb 
erfolgreich integriert haben. Bei den Überlegungen, ob die Schriftsteller als 
deutsche, Deutsch schreibende osteuropäische, oder rumäniendeutsche 
bezeichnet werden sollten, kommt er zu dem Schluss, dass es doch eine von 
diesem geographischen Raum bestimmte literarische Komponente gäbe. 
 

Neben Erfahrungen der Orientierungslosigkeit, der Entfremdung und der 
Handlungsunfähigkeit, die aus der schwer verarbeitbaren Situation des 
Landwechsels resultieren [...] findet sich in den Werken �rumäniendeutscher� 
Autoren eine stark ausgeprägte existentielle Komponente, die ihnen eine ganz 
eigene, unverwechselbare Note gibt. Etwas genauer gefasst geht es dabei 
insbesondere um die vielschichtigen und auf spezifische Weise miteinander 
verbundenen Hauptaspekte von Identität, Heimat, Exil und Sprache (Kegelmann 
1998: 327). 
 

Bei einer Schriftstellerin wie Aglaja Veteranyi brechen eben diese 
Komponenten auseinander. In Rumänien geboren, als Kind um die ganze 
Welt gereist, zwangsweise deutsch alphabetisiert, am besten Spanisch 
sprechend, in der Schweiz lebend, bezog sie ihre individuelle Identitäts-
bestimmung aus dem Kontext der Großfamilie. Heimat war bestenfalls der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

275  

Geruch des Essens ihrer Mutter, wie sie in ihrem ersten Buch schreibt1, von 
Exil kann man nicht sprechen, wenn keine lokalisierbare Heimat als 
Gegenstück existiert, und selbst die Sprache bot ihr keine Verwurzelung, da 
sie in der Familie einen rumänischen Dialekt, selber am besten Spanisch 
sprach, und nur Deutsch schreiben konnte. Der Schluss liegt nahe, dass 
diese viel versprechende Schriftstellerin gerade an der Unmöglichkeit der 
Selbstvergewisserung zerbrochen ist. 
Die Veränderung des Selbst- und Fremdbildes soll an dem Beziehungs-
komplex Siebenbürger Sachsen und Zigeuner2, wie sie in den Märchen 
dargestellt werden, exemplifiziert werden. Es wurde festgestellt, dass die 
imagologische Darstellung polar angelegt ist, wobei es sich nicht vorrangig 
um den nahe liegenden Gegensatz von Gebundenheit und Freiheit handelt, 
wie ihn die deutsche Romantik geprägt hat, sondern um das gegensätzliche 
Begriffspaar Heimat und Heimatlosigkeit. 
Bis tief ins 20. Jahrhundert hinein wurden die Zigeuner in der Literatur mit 
den vermeintlich positiven Stereotypen belegt, allein ihrem Freiheitsdrang 
zu folgen, sich dem Leben ungebunden und leidenschaftlich zu widmen, 
farbenfroh, musikalisch begabt und naturverbunden zu sein.  
Zu den im 19. Jahrhundert von Josef Haltrich gesammelten Siebenbürgi-
schen Märchen gehört auch Text Der Zigeuner und die drei Teufel. Die an 
sich stereotype Darstellung des Zigeuners ist bei genauerem Hinsehen doch 
differenzierter als erwartet. Die Frau des Zigeuners ist gastfreundlich und 
gottesfürchtig, muss jedoch ständig befürchten, von ihrem angetrunkenen 
Mann verprügelt zu werden. Im nüchternen Zustand bedauert er zwar sein 
Ausrasten, nicht ohne sich andererseits mit seinem vom Schicksal 
auferlegten Zwang zur Gewalt zu entschuldigen. Selbst vor Christus, Petrus 
und Johannes kann er nicht Halt machen. Sie kommen dreimal als späte 
Gäste in sein Haus, werden von der Frau freundlich aufgenommen und vom 
Mann geschlagen. 

 
Als der Zigeuner betrunken heimkam, schalt und lärmte er abermals und schlug 
auf seine Frau und als diese ihm sagte, es seien wieder die drei armen Wanderer 
da, ließ er seine Frau und schlug auf den mittleren los. �Die Reihe ist jetzt an 
dem!� sprach er bei sich; es war aber wieder Christus, den er geschlagen hatte. [...] 
Als sie am anderen Morgen Abschied nahmen, bat der Zigeuner wieder gar sehr 
um Verzeihung für seine Unart; er meine es gar nicht schlecht; allein, wenn er in 

                                                 
1 Veteranyi, Aglaja (1999): Warum das Kind in der Polenta kocht. Deutsche Verlags 
Anstalt, Stuttgart. 
2 In der Literatur wird nicht die politisch korrekte Bezeichnung Roma verwendet und da die 
literarische Imagologie untersucht werden soll, bleibt es bei der genannten Bezeichnung. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

276  

der Lust sei, müsse er jemanden schlagen. Da freute sich der Herr, dass er im 
Grunde ein gutes Herz habe (Haltrich 1984: 39). 

 
Interessant ist, dass auch der sächsische Märchenerzähler diese 
Entschuldigung gelten lässt. Der Zigeuner darf sich sogar vom Herrn drei 
Gaben erbitten, die Frau, die wegen ihrer Gastfreundschaft Schläge erhielt, 
wird nicht weiter erwähnt. Man könnte daraus ableiten, dass die ethnischen 
Unterschiede in dem bestimmten Kontext des ländlichen Milieus im 
Siebenbürgen des 18.-19. Jahrhunderts leichter überbrückt werden konnten, 
als diejenigen zwischen den Geschlechtern. Der sächsische Erzähler räumt 
dem Zigeuner aber trotz aller Sympathie und der gnädigen Nachsicht des 
Herrn kein Anrecht auf das Gottesreich ein. Als es ans Sterben geht, kommt 
ihn buchstäblich der Teufel holen. Der Zigeuner erringt in direkter 
Konfrontation mit den Teufeln dank seiner Schlauheit und seines 
handwerklichen Könnens als guter Schmied � weitere eher positiv gewertete 
Stereotype � eine zusätzliche Lebensfrist.  
Als er dann doch sterben muss, bittet er darum, dass ihm �seine lederne 
Schürze, Vorschürze und Nägel, Hammer und Zange� mitgegeben würden, 
d.h. dass das sächsische Umfeld in erster Reihe die berufliche Qualifikation 
wahrgenommen hat. Er repariert das Himmelstor, tröstet sich nach seiner 
Abweisung damit, in der Hölle das Feuer umsonst zu haben. Da ihm jedoch 
auch die verwehrt bleibt, muss er voller Zorn zwischen Himmel und Hölle 
umherziehen, zum ewigen Wandern verdammt. Ein Motiv, das die deutsche 
Literatur3 eher als Strafe für Gotteslästerung (der fliegende Holländer; 
Ahasver, der ewige Jude) oder als Zeichen tiefster Hoffnungslosigkeit (im 
Märchen aus Woyzeck von Büchner) einsetzt. Das Bild des von Jesus zur 
ewigen Wanderschaft verurteilten Ahasver wurde von den Nationalsozia-
listen zur antisemitischen Propaganda in Literatur und Film missbraucht4. 
Nach Ansicht des Märchenerzählers ist es im Falle des Zigeuners die 
Unangepasstheit, die ihn keine Ruhe finden lässt: �Und so findet man den 
Zigeuner bis auf den heutigen Tag hier. Wenn er Geld hat, ist er im 
Wirtshaus; hat er keins, ergeigt er sich einen Trunk, oder er nimmt den 
Hammer und macht Schuh- und Lattnägel� (Haltrich 1984: 43). 
Trotzdem er in diesem Märchen klar als sesshaft ausgewiesen wird, bleibt 
die Wahrnehmung als Nomade prägend, wobei in dem oben zitierten 

                                                 
3 Goethe, A. W. Schlegel, Lenau, Heine, Schubart, Stifter, Werfel, Stefan Heym, Marie 
Luise Kaschnitz u. a. haben das Motiv literarisch thematisiert oder in ihre Werke mit 
anderer Thematik eingebaut. 
4 Der ewige Jude, am 28. November 1940 erstmals gezeigt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

277  

Schlusssatz noch einmal alle Klischees bemüht werden. Das sächsische 
Umfeld ist eine fest gefügte Ordnung, der der Zigeuner zwar durch sein 
Handwerk dienlich ist, in die er aber nicht integriert wird. 
Ende des 20. Jahrhunderts kehren sich die Vorzeichen langsam aber stetig 
um. Die Siebenbürger Sachsen beklagen vor allem in ihrer volkstümlichen 
Dichtung die Heimatlosigkeit als Folge der massiven Auswanderung, die 
Zigeuner sind zum Teil seit Generationen sesshaft und beginnen sich durch 
Niederschrift ihres mündlich tradierten Erzählguts der eigenen Identität zu 
versichern.  
Wie wird die Heimat- und Ruhelosigkeit von Seiten der Zigeuner wahrge-
nommen? Darüber soll das Märchen Das verlorene Land (Cioabă 2002: 
188-190) Aufschluss geben. Darin wird ein längst verlorenes Land genannt, 
das ursprünglich die Heimat der Zigeuner gewesen sei. Es ist aber kein Land 
im Sinne der etablierten europäischen Gesellschaften, sondern eher ein sehr 
ausgedehnter Zeltplatz an einem Fluss, dessen Fische zusammen mit den 
Feldfrüchten die Nahrung liefern, einer großen Weide, die die Pferde 
ernährt, wo die Männer ungestört ihren Metallarbeiten und die Frauen ihren 
haushälterischen Arbeiten nachgehen können. Also ein paradiesischer 
Landstrich, der seine absolute Harmonie aus dem Fehlen jedwelcher 
andersartiger Elemente bezieht. Das Andere bricht in die bis dahin heile 
Welt des Zeltlagers in Gestalt des Wettergottes Nivasi und seiner Töchter 
ein. Letztere fordern den Sohn des Bulibassa, doch der Vater entreißt ihn im 
letzten Augenblick den Fluten. Daraufhin schickt Nivasi eine sintflutartige 
Überschwemmung, die den Zigeunern jede Lebensgrundlage nimmt. In den 
erstaunlich klaren Fluten gibt es nicht einen Fisch mehr. Schweren Herzens 
machen sie sich auf den Weg, um den Rückzug der Fluten in einem anderen 
Land abzuwarten. Doch doppelt ist der Fluch Nivasis; ihr verlorenes Land 
bleibt in seinem Besitz und ab dem Zeitpunkt, wo sie es verlassen haben, 
werden sie mit den �anderen� konfrontiert; von ihnen verfolgt, vertrieben, 
ausgebeutet. Auch bricht unter ihnen Misstrauen und Streit aus, der im 
Mord an dem Bulibassa symbolhaft sichtbar gemacht wird. 

 
Die Zeit aber verging, die Leute lernten, untergeben und gehorsam zu sein, aber 
etwas können das Herz und die Seele eines Zigeuners nie vergessen. Es ist das 
Wissen, das sie einmal ein eigenes Land hatten, das sie verließen und das sie nie 
mehr finden werden. Seither fühlen sie sich dort zuhause, wo sie das Licht der 
Welt erblicken (Cioabă 2002: 194). 

 
Die Zigeuner sind sich also bewusst, keine Heimat im herkömmlichen Sinne 
zu haben, sind aber durch ihre Jahrhunderte langen negativen Erfahrungen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

278  

nun bereit, das Land, in dem sie geboren wurden, als Zuhause zu 
akzeptieren und sich darin allmählich zu integrieren. Sie sehen ihre Chance 
in der eingangs besprochenen immer ausgeprägteren inneren Differenzie-
rung der geographischen Regionen Europas, in die sie sich ohne Aufgeben 
ihres Selbstbildes einfügen können, was unter den Bedingungen 
nationalstaatlicher Systeme nicht möglich war.  
 Andererseits leiden die Angehörigen imagologisch fest geprägter Gruppen 
oder Völker gerade an dieser zunehmenden Differenzierung. Ein Sieben-
bürger Sachse, ein Rumäne, ein Pole verfügten in ihrem angestammten 
Lebensraum über ein imagologisches Wertesystem, dass durch die 
wachsende Mobilität im 20. und 21. Jahrhundert ins Wanken gerät. Eine 
Neudefinierung verlangt sowohl den Emigranten als auch der 
Gastgebergruppe ein erhebliches Umdenken ab, das durch entsprechende 
literarische Thematisierung erleichtert werden kann. Wo das Individuum 
darin versagt, über sein Selbstbild und eventuelle Fremdbilder Aufschluss 
zu geben, kann die Literatur hilfreich einspringen. In diesem Sinne sind 
auch die Bemühungen zum Beispiel der Frankfurter Buchmesse zu 
begrüßen. Wie komplex und langwierig dieser Prozess von statten geht, sei 
anhand einer Szene aus einem Buch von Karin Gündisch illustriert. Es 
handelt sich um einen Vorfall in einer deutschen Schule, wo ein 
rumänisches Kind von den Kollegen gemobbt wird. Sein bester Freund 
Jatzek steht tatenlos dabei. In der anschließenden Aussprache mit der 
Lehrerin, bricht der innere Konflikt aus, dem Jatzek als polnischer Junge, 
der sich in Deutschland voll integrieren will, ausgesetzt ist. 

 
Warum hast du deinem Freund nicht geholfen? Fragt Frau Brandt. Du müsstest 
besonders viel Verständnis für Sandu haben, denn deine Eltern sind ja auch 
Aussiedler. 
Ich bin kein Aussiedler, schreit Jatzek plötzlich, ich bin in Deutschland geboren! 
Alle sehen zu Jatzek. Der ist weiß wie die Wand und zittert vor Aufregung. 
Wenn deine Eltern aus Polen kommen, bist du ein Aussiedler, sagt Tina. 
Jatzek schreit sie an: Du Scheißdeutsche! Merk dir das: ich bin in Deutschland 
geboren! (Gündisch 2003: 63). 

 
Jatzek hat sich als Individuum ein deutsches Selbstbild geschaffen, hat aber, 
durch die Eltern vermittelt, die Deutschen als negatives Fremdbild 
verinnerlicht. Nun überlagern sich diese Bilder, deren Gegensatz nicht nur 
ein Kind überfordern würde. 
Die imagologische Untersuchung des Heimatbegriffs als �verlorenes Land� 
mit all seinen durch Globalisierung, Kriegs- und Wirtschaftsflüchtlingen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag



 

 

 

279  

bedingten Konnotationen bedarf sicherlich einer ausführlicheren 
Untersuchung. In diesem Sinne versteht sich vorliegender Text als 
Denkanstoß. 
 
 
Literatur 
 
Der Wunderbaum. Die schönsten Märchen aus Siebenbürgen (1984). 

Eine von Eva Lubinger besorgte Auswahl aus den von Josef Haltrich 
gesammelten siebenbürgischen Märchen. Innsbruck: Wort und Welt 
Verlag. 

Dyserinck, Hugo/ Syndram, Karl Ulrich (Hrsg.) (1992): Komparatistik 
und Europaforschung. Perspektiven vergleichender Literatur- 
und Kulturwissenschaft. Bonn. 

Gündisch, Karin (2003): In der Fremde. Bukarest: ADZ Verlag. 
Höpken, Wolfgang (1998): Ethnische Stereotype in Südosteuropa. 

Anmerkungen zu Charakter, Funktion und Entstehungsbedingungen. 
In: Gündisch, Konrad/ Höppken, Wolfgang/ Markel, Michael (Hrsg.): 
Das Bild des Anderen in Siebenbürgen. Stereotype in einer 
multiethnischen Region. Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag 
(=Siebenbürgisches Archiv, Bd. 33). 

Kegelmann, René (1998): Die ausgereiste Literatur. Selbst- und 
Fremdbilder. Zur jüngsten Generation �rumäniendeutscher� 
Schriftsteller in der Bundesrepublik Deutschland. In: Gündisch, 
Konrad/ Höppken, Wolfgang/ Markel, Michael (Hrsg.): Das Bild des 
Anderen in Siebenbürgen. Stereotype in einer multiethnischen 
Region. Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag. (=Siebenbürgisches 
Archiv, Bd. 33). 

Mehnert, Elke (1997): Vademekum der Imagologie. Chemnitz. 
Mihai Cioabă, Luminiţa (2002): Das verlorene Land. Sibiu: Etape. 
Schwob, Anton (Hrsg.) (1985): Beiträge zur deutschen Literatur in 

Rumänien seit 1918. München: Verlag des Südostdeutschen 
Kulturwerks. 

Veteranyi, Aglaja (1999): Warum das Kind in der Polenta kocht. 
Stuttgart: Deutsche Verlags Anstalt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 02:01:15 UTC)
BDD-A13133 © 2008 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

