Anette Horn
Johannesburg

Sinn und Sinnlichkeit in den Schriften J. M. R. Lenzens

... die Moral, so vorgetragen
Wie Shakespeare sie sinnlich macht (Lenz 1987: 1, 458)

In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht schreibt Kant eine
Apologie fiir die Sinnlichkeit:

Aber die Sinnlichkeit ist in iiblem Ruf. Man sagt ihr viel Schlimmes nach: z. B. 1)
daB sie die Vorstellungskraft verwirre; 2) dal} sie das groBe Wort fithre und als
Herrscherin, da sie doch nur die Dienerin des Verstandes sein sollte,
halsstarrig und schwer zu bandigen sei; 3) dall sie sogar betriige und man in
Ansehung ihrer nicht genug auf seiner Hut sein kdnne (Kant 1977: 10, 432).

Allerdings ist die Sinnlichkeit in Theologie und Philosophie nicht gerade
gut angeschrieben, seit Plato im Staat von der ,,schmeichlerischen
Sinnlichkeit™ (Platon 1940: 2/285) gesprochen hat. Eher suchte man wie
Aristoteles nach einem ,ewigen, unbewegten Wesen, das von aller
Sinnlichkeit frei ist.* (Aristoteles 1907: 173) Und Augustinus berichtet stolz
in seinen Bekenntnissen: ,,.Ueber die Sinnlichkeit erhob ich mich auf
meinem Wege zu Gott* (Augustinus 1863: 241) Der Mystiker Meister
Eckehart unterscheidet den dufleren Menschen, ,,das ist die Sinnlichkeit;
diesem Menschen dienen fiinf Sinne* von einem besseren und eigentlichen
»inneren Menschen“ (Meister Eckhart 1903: 173), und in seiner
Wissenschaft des Nichtwissens spricht Nicolaus von Cues iiber die geistige
Natur, die ,,ein gewisses gottliches, abgesondertes, abstractes Sein ist,
wiéhrend die Sinnlichkeit ihrer Natur nach zeitlich und zerstorlich bleibt®
(Nicolaus von Cues 1862: 83). Noch Leibniz zieht die Moglichkeit einer
sinnlichen Erfahrung in Zweifel, denn ,,wie konnen denn Erfahrung und
Sinnlichkeit Vorstellungen geben? Hat die Seele Fenster? gleicht sie einer
Tafel? ist sie wie Wachs?* obwohl auch er ,,den von den Philosophen
angenommenen Grundsatz®“ kennt, ,,dall in der Seele nichts sei, das nicht
von den Sinnen kommt.“ — , Nihil est in intellectu quod non fuerit in sensu,
excipe: nisi ipse intellectus (das Denken selbst ausgenommen)“ (Leibniz
1904: 78). Nur ,,die Dichter und Leute von Geschmack®, so Kant, sind
,,Lobredner* der Sinnlichkeit,

149

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



welche die Versinnlichung der Verstandesbegriffe nicht allein als Verdienst
hochpreisen, sondern auch gerade hierin und dafl die Begriffe nicht so mit
peinlicher Sorgfalt in ihre Bestandteile zerlegt werden miifiten, das Pragnante (die
Gedankenfiille) oder das Emphatische (den Nachdruck) der Sprache und das
Einleuchtende (die Helligkeit im BewuBtsein) der Vorstellungen setzen, die
Nacktheit des Verstandes aber geradezu fiir Diirftigkeit erkldren (Kant 1977: 10,
432).

In Uber die Natur unsers Geistes (Lenz 1987 2, 619-621) geht Lenz davon
aus, dass die ,wirkliche’ Erkenntnis erst aus einer intensiven Auseinander-
setzung mit den Empfindungen hervorgeht. Unter ,,Empfindungen® verstand
man im 18. Jahrhundert folgendes:

Empfinden ist nichts anderes [...] als Einfinden, aber in der bestimmten Bedeutung
von In sich finden. Dieses Finden setzt ein Innewerden und ein Wahrnehmen
voraus, und daher wird Empfinden nur von Wesen gesagt, welche des
Innewerdens und Wahrnehmens fahig sind. [...] Finden kann ich nun aber blof3
Etwas auller mir, und was sich einfindet, das kann nicht vorher schon an
demselben Orte gewesen seyn, sondern kommt erst in denselben. [...] Alles
Empfinden setzt demnach eine duflere Ursache voraus, welche Wirkungen im
Innern hervorbringt, wodurch der bisherige Zustand desselben verindert wird.'

In seinen Anmerkungen iibers Theater nebst angehiingten iibersetzten
Stiick Shakespeares definiert Lenz die Nachahmung der Natur als die
Nachahmung ,,aller Dinge, [...] die durch die fiinf Tore unsrer Seele in
dieselbe hineindringen* (Lenz 1987: 2, 645), und schrinkt damit die Natur
auf den Bereich sinnlicher Wahrnehmung ein. ,,.Die Wahrnehmung durch
Sehen, Horen, Riechen, Schmecken und Tasten betrifft ausschlieSlich die
Sinneswelt, den mundus sensibilis, der in der rationalistischen Aufklérungs-
philosophie von Leibniz, Wolff und Baumgarten stets dem mundus
intelligibilis, der Wahrnehmungskoordination und Erkenntnisleistung der
menschlichen Vernunft unterstellt ist“ (Luserke 1993: 24-25). Noch
Nietzsche schrieb, der Hauptfehler der platonischen Philosophie sei ihre

"'J. A. Eberhard und J.G.E. MaaB, Versuch einer allgemeinen teutschen Synonymik,
1795. 3. Ausgabe Halle 1826, 204-205 zit nach Bertolt Heizmann, Urspriinglichkeit und
Reflexion. Die poetische Asthetik des jungen Herder im Zusammenhang der
Geschichtsphilosophie und Anthropologie des 18. Jahrhunderts. Frankfurt am Main:
Peter Lang 1981: 43: Anmerkung 60: 197: ,Dieses Synonymen-Worterbuch darf als
Kompendium der Literatursprache des 18. Jahrhunderts gelten und war im 19. Jahrhundert
noch mafBgebend”.

150

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Sinnenfeindschaft, und daher ihre Blindheit gegen das Asthetische und den
Wert der Erscheinung;:

und was fiir feine Werkzeuge der Beobachtung haben wir an unsren Sinnen! Diese
Nase zum Beispiel, von der noch kein Philosoph mit Verehrung und Dankbarkeit
gesprochen hat, ist sogar einstweilen das delikateste Instrument, das uns zu Gebote
steht: es vermag noch Minimaldifferenzen der Bewegung zu constatiren, die selbst
das Spektroskop nicht constatirt (Gotzendimmerung KSA='6.76').

Die Zunge, meinte Nietzsche, verdiene mindestens ebensoviel Respekt:

Der Mittler-Sinn. Der Sinn des Geschmacks, als der wahre Mittler-Sinn, hat die
anderen Sinne oft zu seinen Ansichten der Dinge iiberredet und ihnen seine
Gesetze und Gewohnheiten eingegeben. Man kann bei Tische iiber die feinsten
Geheimnisse der Kiinste Aufschliisse erhalten: man beachte, was schmeckt, wann
es schmeckt, wonach und wie lange es schmeckt (KSA=2.597 Menschliches
AllzuMenschliches II).

Nietzsches und Prousts Asthetik sind das Gegenteil von Platos
,,Andsthetik, oder das Einfrieren der Sinnlichkeit in universellen Formen.

Their celebration of the aesthetic or sensuous dimension of human life is a
rejection of the idealism of Plato and Hegel. Hegel followed Plato in subordinating
the senses of smell, taste, and touch to the ,theoretical senses’ of sight and hearing,
as well as to reason. ,For smell, taste and feeling have to do with matter as such,
and with its immediate sensuous qualities’. The nose and the tongue, as we shall
see, come to have a more prominent place in the writings of Nietzsche and Proust
than in their philosophic predecessors (Andrew 1995: 64).

Martin Rector (1991: 92) kritisierte zu Recht die Tatsache, dass Lenz’
theoretische Schriften ,,selektiv und damit falsch wahrgenommen* werden.
Die é&sthetischen Schriften sollten nicht unabhingig von den moral-
philosophischen Schriften diskutiert werden, da ,Lenz’ &dsthetische
Anschauungen isoliert von der dort entwickelten Anthropologie kaum
zureichend verstanden werden konnen“. So schreibt Lenz z. B. in den
Stimmen des Laien auf dem letzten theologischen Reichstage im Jahr
1773, dass ,,sich aus den Schriften der Apostel, so wie liberhaupt aus der
Bibel, eben so gut eine Theorie der schonen Kiinste abstrahieren liele, wie
aus dem groflen Buche der Natur* (Lenz 1987: 2, 579). Im Entwurf eines
Briefes an einen Freund schreibt Lenz, dass der Mensch abhéngig von der
Natur ist und im selbstbestimmten Umgang mit ihr seine Individualitit
entwickelt. Lenz bezeichnet hier die Natur als ein von Gott geschaffenes

151

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



System, das allen Lebewesen, Tieren, Pflanzen und Menschen, physische
Bedingungen setzt: (vgl. Lenz 1987: 2, 485)

Der Antagonismus von Natur und moralischer Freiheit wird zur Grundlage
Lenzschen Denkens. Er fithrt zur entscheidenden Frage nach dem moralisch
gerechtfertigten Gebrauch von Freiheit und Selbsténdigkeit, welche den Menschen
vom Tier unterscheiden (Zierath 1995: 17-18).

Allerdings darf man nicht vergessen, dass das 18. Jahrhundert unter Natur
nicht das chaotisch Wilde, sondern die Ordnung und die GesetzmaBigkeit
verstand: ,,Ich bin sehr fiir das Ordentliche, fiir das Natiirliche ...* (Briefe I:
64; Rudolf 1970: 64)*

In Lenzens Dramen und Prosatexten geht es ebenfalls um die Spannung
zwischen dem Begehren und dem ethischen Gesetz, ,,das, was unsern Geist
in der zu seinem Gliick notwendigen Spannung zu erhalten vermogend ist*
(Lenz 1987: 2, 619). Auch wenn Lenzens Figuren immer wieder an diesem
Gesetz scheitern, indem sie threm Begehren folgen, ldsst er diesen Konflikt
nicht tragisch ausgehen, sondern strebt eine Versohnung zwischen
Individuum und Gesellschaft an, die das Gesetz relativiert, ohne es
aufzuheben. Das Gesetz funktioniert somit, weil es stindig zusammenbricht
und ,repariert’ werden muss.

Das Gesetz ist die symbolische Ordnung, die aus Versatzstiicken
verschiedener Diskurse besteht. Sie stellt eine Maschine dar, deren Zweck
es ist, zu funktionieren. Gleichzeitig produziert sie aber die Subjekte, die
sich ihrer bedienen, und das Begehren, das sie im Gange hilt. Denn sie
verspricht denjenigen Macht, die sich ihr unterwerfen, und die meinen, ihr
eigenes Begehren zu artikulieren, indem sie ihr Begehren ausfiihren, das in
der Aufrechterhaltung des Mechanismus der Macht liegt. Macht und
Begehren sind also aufs engste mit der symbolischen Ordnung verflochten.
Die Individualitit und die Seele entstehen blof als Effekt dieser Maschine.
Nun versucht Lenz aber, diese Maschine umzubauen. Meistens geschieht
dies, indem ein Versatzstiick der Maschine als dysfunktional aufgezeigt
wird, was auf die Kiinstlichkeit des Gesetzes hinweist, und durch die
Parodie dieses diskursiven Fragments oder Ideologems wird dieser Eindruck

? Rudolf (1970: 62) weist daraufhin, dass Shaftesburys Einfluss auf Lenz nicht gering
geschétzt werden diirfe; sowohl sein akademischer Lehrer Kant, als auch sein Stralburger
Mentor Salzmann verwiesen ihn auf diesen wichtigen englischen Popularphilosophen des
18. Jahrhunderts.

152

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



noch potenziert. So wird die Todesangst, die das Gesetz seinen Subjekten
einfloBen soll, aber durch ein subversives Gelidchter ersetzt.

Im Sinne seiner anti-idealistischen, realistischen Asthetik stellt Lenz in den
Anmerkungen iibers Theater (Lenz 1987: 2, 641-643) den komischen
Dichter, der selbst noch in der Karikatur das Charakteristische einer
wirklichen Person trifft, denn auch iiber den tragischen, der immer von der
Realitét abstrahieren muss, damit sie einem ewigen und d.h. statischen Ideal
entspricht. Er rechtfertigt dieses Postulat einer ,genauen’ und ,wahren’
Darstellung des Gegenstands durch die tiefere Erkenntnis des Genies, die er
— gemdl der Genieésthetik des Sturm und Drang — als intuitive Erfassung
des Wesens einer Figur begreift, wihrend paradoxerweise der Schriftsteller,
der von einer idealen Wahrheit ausgeht, gerade dieses Ideal verfehlen muss,
da ihm der innere Sinn fiir die Wahrheit abgeht. Das Ideal wird damit als
Hirngespinst und als Produkt unfruchtbarer Arbeit aufgedeckt.’

Diesen Affekt gegen den Idealismus hat Biichner in dem Kunstgespréich in
der Lenz-Erzdhlung prizise herausgearbeitet, wodurch er das zukunfts-
weisende Moment an Lenz’ Asthetik hervorkehrt. Neben der Adels- bzw.
Standekritik betonen Luserke und Marx (1992: 132-133) vor allem die
Kritik an der

Herrschaft poetologischer Regeln, deren é&sthetische Normen, insbesondere
dramentheoretische Vorschriften sich letztlich auf Geschmacksurteile und
moralische Werte griinden.

Sie versuchen zu zeigen, dass ,,das dsthetisch Gute* das ist, was sich —
zivilisatorisch — schickt. Der Sturm und Drang reagiert hierauf mit einer
regelrechten ,Enttabuisierungswut.“ Diese artikuliert sich in der
Gegeniiberstellung Shakespeares, des Natur-Genies, der keinen Aspekt
menschlicher Begierde, ob es sich um die Sexualitit oder die Macht handelt,
auslasst, und Aristoteles, der eine Regelpoetik aufstellte, in der der Tragddie
eine zentrale Stellung zukam und die aulerdem auf die griechische Adels-
gesellschaft zugeschnitten war. Die Aufklarung und die Klassik stellten sich
nun in die aristotelische Tradition, teils aus moralischen, teils aus

3 »l---] nach meiner Empfindung schidtz ich den charakteristischen, selbst den
Karikaturmaler zehnmal hoéher als den idealischen, hyperbolisch gesprochen, denn es
gehort zehnmal mehr dazu, eine Figur mit eben der Genauigkeit und Wahrheit darzustellen,
mit der das Genie sie erkennt, als zehn Jahre an einem Ideal der Schonheit zu zirkeln, das
endlich doch nur in dem Hirn des Kiinstlers, der es hervorgebracht, ein solches ist.” (vgl.
Lenz 1987: 2, 653).

153

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



asthetischen Griinden. Die dsthetischen Regeln scheinen dabei fiir die
moralischen Gesetze des biirgerlichen Anstands zu biirgen. Interessanter-
weise wird in dieser Debatte das Vernunftpostulat der Auftklarung

als jener Punkt kritisiert, an dem Aufkldrung in Barbarei umschligt; insbesondere
betrifft dies die von den Sturm-und-Drang-Autoren mit Vehemenz geforderte
Emanzipation des Begehrens (Luserke/Marx 1992: 133).

Damit wird jedoch auf die wechselseitige und dynamische Beziehung
zwischen dem Vernunftgesetz und dem Begehren verwiesen. Das Begehren
erhilt damit eine potentiell explosive Kraft, die die Gesellschaftsordnung zu
zerstoren und auf eine niedrigere Stufe im Zivilisationsprozess zu
reduzieren droht.

Dagegen versucht Lenz Wege aufzuzeigen, ,,die Heftigkeit des tierischen
Triebes zu ziigeln*“ (Lenz 1987: 2, 70), ohne ihn ganz zu unterdriicken.
Dabei versucht er, wie Andrea Velez zeigt, den Begriff ,, Konkupiszenz*
,»von den orthodox-protestantischen Lasten der negativen determinierenden
Assoziationen zu reinigen, und ,,die Behandlung des Geschlechtstriebes
mit dem Theodizee-Problem* zu verbinden:

Er versucht zu beantworten, wie man die absolute Freiheit des Individuums, was
auch die unbegrenzte Auslebung der Triebe beinhalten konnte, mit der absoluten
Naturgesetzlichkeit der Schopfung bzw. mit der von dem Gesetz vorgeschriebenen
Befriedigung in Ubereinstimmung bringen kann.

Bezeichnenderweise sieht Lenz dies nicht als rein abstraktes Problem,
sondern bezieht es auf das Handeln, das er ,,die grofite aller menschlichen
Realitdten nennt, die immer auf ein Ziel gerichtet ist, das von der Begier
angetrieben wird. So greift Lenz, die ,,an Newtons klassischer Mechanik
orientierten physiko-theologischen Argumentation® auf, um die ,Konku-
piszenz’ von dem Verdacht der Siinde zu reinigen (Velez 1996: 48).

Das korperliche Begehren, die Konkupiszenz, ist fiir Lenz — entgegen aller
theologischen Tradition — als ,Gottes Gabe’ (Lenz 1994: 5) die Energie, die
Freiheit und moralisches Handeln iiberhaupt ermdglicht und damit unabdingbar
,notig zu unserer Gliickseligkeit’ (Lenz 1994: 5). Sie ist die Energie, die durch den
richtigen vernunftgeleiteten Gebrauch zur Erkenntnis Gottes hinauffiihrt.
Voraussetzung ist allerdings, dass sie geiibt, gesteigert und nicht durch
Verausgabung geschwicht wird (Lehmann 2003: 292).

154

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Denn: ,Jede gesetzwidrige Befriedigung unserer Konkupiszenz aber
verringert — und zerstort sie am Ende* (Lenz 1994: 30). Er fordert einen
o6konomischen Umgang mit allen Begierden, um das Potential, Lust zu
vermitteln und zu empfinden, bis zur Hochzeit ,,ungeschwicht“ zu erhalten.
Im Neuen Menoza pliadiert Tandi fiir ein ausgewogenes Verhéltnis von
Vernunft und Sexualitit und fiir eine Emanzipation der Sinnlichkeit
(Luserke 1993: 65). Lenz warnt vor einem zur Sucht gewordenen Genuss
von Speisen, Getrinken, Rauschmitteln und vor der Gefahr, stets neuen
Vergniigungen nachzueilen, vor der Lektiire frivoler Biicher, vor Hoffart,
Geiz und Rachsucht. Bei den ,Kautelen im Umgang mit Frauenzimmern
gegen die Verirrungen der Liebe und der Zartlichkeit” geht er sehr ins
Detail. Er fordert, ,,das Fleisch zu kasteien und zu kreuzigen, damit der
Geist wachsen und sich bilden konne*, den Triebaufschub, um den Willen
zur Perfektion nicht zu schwichen. Jeder Affektbereich muss fiir ihn
domestiziert werden, um nicht den hochsten Genuss, den in der Ehe
legitimierten sexuellen, zu verhindern (vgl. Lenz 1987: 2, 487-499; Zierath
1995: 19). So scheint Lenz den Sanktionen des aufgeklarten Diskurses iiber
die Sinnlichkeit doch nicht ganz entgehen zu konnen, was sich wohl durch
seine protestantische Erziehung als auch durch seinen Versuch, iiber die
Konkupiszenz zu den hochsten Verstandesoperationen zu gelangen, die
einen Triebaufschub erfordern, erkldren ldsst. Erst in der biirgerlich
sanktionierten Form der Ehe ldsst sich die Sexualitit auf gebédndigte Art
ausleben. Menz fiihrt diese Ambivalenz auf den Kontext der Aufklarung
zurlick:

Sowohl Lenz’ unerhorte Achtung fiir die Konkupiszenz wie auch ihre Verachtung
als eine wahre Weisung zur Animalitdt werden erst im Zusammenhang der damals
iiblichen moderaten Geringschitzung abmefbar (Menz 1996: 76)4.

Trotz dieses Zugestindnisses an die Geringschdtzung der Sexualitidt im
damaligen aufgeklirten Denken, erkennt Lenz mit psychologischen

4 ,,Lenz will im Jenseits seinen Korper als Vermittler von Gliickseligkeit nicht missen. Ziel
des Handelnden muf} es sein, den Geist zu bilden, sich der eigenen Perfektion zu néhern
und sich an den eigenen Taten {iber den Korper sinnlich zu erfreuen: ,Die titige Kraft in
uns ist unser Geist, die also unaufhorlich zu iiben zu bilden und zu vervollkommnen ist
unsere Beschiftigung, Handeln und Genieen, das heilit leben ...” (Lenz 1987: 2, 497). Der
Korper dient als MeBinstrument der Qualitdt der anderen und sich selbst vermittelten
Wohltaten. Nur durch den nicht zur Sucht pervertierten Genuf3 erkennt der Mensch die
Richtigkeit seines Handelns* (Zierath 1995: 20).

155

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Feingefiihl ,,die verborgenen Ursachen der ,kalten Grausamkeiten der
Religionslehrer von allen Sekten, Inquisitionen und Heidenbekehrungen’*
(Velez 1996: 52). Damit wird die Askese als eine Verachtung des
Geschlechtstriebes entlarvt, die die internalisierte Grausamkeit nach auflen
kehrt.

Die Stiirmer und Dringer beginnen, gegen die doppelte Deformation der
Liebe in der Familie zu protestieren. Daher hat das versprochene Ziel, das
Erleben einer durch Abwarten optimierten Lust, mit pietistischer
Geschlechtsfeindlichkeit, die den Sexualakt als hinzunehmendes Muss zur
Reproduktion begreift, nichts zu tun (Zierath 1995: 21). Eher deutet der
Begriff der Liebe, wie er im Sturm und Drang sich entwickelte, und eine Art
Verschmelzung von Gefiihl, Sinnlichkeit und Sexualitéit anstrebte, auf die
romantische Liebe voraus (vgl. Wurst 2003: 219). Gegen die Position des
eingebildeten Gerechten und gegen die ,,Selbstgerechtigkeit stdndischer
Autoritatspersonen® (wie sie zum Beispiel in dem von Lenz angegriffenen
Drama Der wiederkehrende Sohn des Rigaer Rektors Lindner) macht
Lenz, wie iibrigens auch Hamann, das Bibelwort geltend, dass den Kindern
das Himmelreich gehort (vgl. Graubner 2003: 188). Die Literatur fungiert
hier als Gegengewicht zu dem vernunftgepriagten Aufklarungsdenken, das
mit dem Totalititsanspruch auftritt. Sie spielt somit eine wesentliche Rolle
in der Aufklarung liber die Aufklarung, wie Luserke und Marx anmerken:

Der Bereich jenes Wissens, wo sich die Erkenntnis bildet, dafl nur der literarische
Diskurs einschlieBlich seiner epistolaren, literaturkritischen und rhapsodischen
(wie etwa Lenz’ Anmerkungen iibers Theater) Spielart vermogend ist, die
Aufklarungsarbeit iiber Formen totalitirer Aufklarung zu leisten (Luserke/Marx
1992: 133).

Dabei konnte auch ein vorgestellter Gegenstand die Ursache des Begehrens
sein und die Lust eine Folge davon. In Die Metaphysik der Sitten definiert
Kant das Begehrungsvermogen als das Vermdgen,

durch seine Vorstellungen Ursache der Gegensténde dieser Vorstellungen zu sein.
Das Vermdgen eines Wesens, seinen Vorstellungen geméB zu handeln, heif3it das
Leben. Mit dem Begehren oder Verabscheuen ist erstlich jederzeit Lust oder
Unlust, deren Empfénglichkeit man Gefiihl nennt, verbunden, aber nicht immer
umgekehrt. Denn es kann eine Lust geben, welche mit gar keinem Begehren des
Gegenstandes, sondern mit der bloBen Vorstellung, die man sich von einem
Gegenstande macht (gleichgiiltig, ob das Objekt derselben existiere oder nicht),
schon verkniipft ist. Auch geht, zweitens, nicht immer die Lust oder Unlust an
dem Gegenstande des Begehrens vor dem Begehren vorher und darf nicht allemal

156

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



als Ursache, sondern kann auch als Wirkung desselben angesehen werden (Kant
1977: 8, 315).

Als Sublimierung des Geschlechtertriebes oder der Konkupiszenz, die Lenz
— in dieser Hinsicht radikal mit dem idealistischen Aufkldrungsdenken
brechend — als primér setzt, ,der Geschlechtertrieb ist die Mutter aller
unserer Empfindungen® lautet seine kithne These (zit. nach Sautermeister
1997: 82), sicht er dagegen die empfindsame Liebe.” Er spricht von einer
Uberpriifung dessen, ob die von uns begehrte Schonheit mit uns homogen
sei, d.h. ob sie in allen ihren Aspekten mit uns zusammenstimmt, was die
Einbildungskraft sowie die Kréfte der Seele und des Geistes freisetzt (vgl.
Sautermeister 1997: 81; und 2003: 66). Gerhard Sauder verweist auf die
Philosophischen Vorlesungen fiir empfindsame Seelen, wo Lenz
Konkupiszenz als Streben nach Vereinigung, als Begier definiert.

Sie sei eine Gabe Gottes und zu unserer Gliickseligkeit nétig. Die ,,Begier solle
sich nach ,,unsrer besten Erkenntnif3 richten“. Da aber die ,,homogene Schonheit*
Erkenntnis und Empfindungen schneller affiziert als die ,,ideale, so besteht die
Gefahr, daf sich die Konkupiszenz iibereilt und nicht untersucht, ob eine
»homogene Schonheit” tatsdchlich ,,wirklich ganz homogen mit uns“ ist (Sauder
1994: 9).

Lenz definiere Konkupiszenz und Begier mit ,,weitgehend &sthetisch orien-
tierten Begriffsbestimmungen (Sauder 1994: 9).

Hans Graubner (2003: 189-191) weist darauthin, dass sowohl Lenz als auch
Hamann ein Buch des Niederldnders Adriaan Beverland, mit dem Titel
Philosophische Untersuchung von dem Zustand des Menschen in der
Erbsiinde, kennen, der argumentiert, der Stindenfall sei auf die menschliche
Sexualitit zu beziehen.® Lenz untersucht die Moglichkeit des geistigen

> Karin Wurst (2003: 217) weist daraufhin, dass ,the literature of the Sturm und Drang
embraces love as a central aspect of bourgeois identity driving the modernisation process,
while also pointing to the internal contradictions and the difficulties associated with this
transition.*

% Frankfurt und Leipzig 1746; wohl durch Professor Michael Lilienthal und sein Buch
Wahrscheinliche Vorstellung der Geschichte unserer ersten Eltern im Stande der
Unschuld, wo der Verfasser gegen die Auffassung des Niederlédnders Adriaan Beverland
polemisiert. Hamann ,bejaht (die Leidenschaften) 'mur' im Rahmen der Totalitdt der
Geschopflichkeit des Menschen, dem in toto die Zuwendung und Anrede des Schopfers
gelten; flir sich genommen traut er ihnen ebenso wenig wie der Vernunft.“ Hingegen
werden sie von den Stiirmern und Driangern wie ,,Gefiihl und Sinne zunehmend um ihrer
selbst willen entdeckt und erlebt™ (Zierath 1995: 24).

157

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Widerstands gegen diese Natur des Menschen mit ihrer Féhigkeit zum
Bosen, und ihrem frevelhaften Versuch, so zu sein wie Gott. Dabei kommt
er zu einer ganz eigenen Auffassung von Siinde:

Siinde ist fiir ihn nur noch das Zuriickfallen hinter die jeweils erreichten Stufen der
Distanzierung von der Konkupiszenz (Graubner 2003: 190).

Durch die Sublimierung der Sexualitit gelange der Mensch zur rein
schauenden Mimesis Gottes.” Die Kastration im Hofmeister kann denn aus
Lenzens Perspektive auch nicht mehr nur als Strafe fiir das Begehren
Lauffers und Gustchens gelten, sondern einerseits als ein Verlachen dieser
extremen Selbstkasteiung, und andererseits als ein sakraler Akt, wie er von
Wenzeslaus gepriesen wird, der ihn damit in die Néhe des Origines riicken
will. Dieser Konflikt war fiir Lenz durchaus aktuell. Spitere Interpreten
brachte diese Szene jedoch in Verlegenheit, wie Menz meint:

Spétere Leser dagegen, fiir die Sexualitét ein hohes Gut war, konnten Kastration
nur als Ausdruck hoher Lacherlichkeit, ja der Strafe verstehen, und die Auslegung
nahm lieber zur Allegorie ihre Zuflucht — die Kastration sei Ausdruck des sich
selbst schwichenden Biirgertums —, als auch nur die zeitgendssische Einschétzung
etwa in den Traktaten des livlindischen Nachbarpfarrers Hupel ernst zu nehmen,
geschweige denn Lenzens eigene Angst (Menz 1996: 76).

Auch Gert Mattenklott tut sich mit der Sinnlichkeit im Hofmeister schwer,
wenn er konstatiert:

Nur in sinnlicher Dumpfheit ist das Geschehen, das im ,,Hofmeister auf die
Biihne gebracht wird, angemessen gegenwirtig; vor ihr muf der Erzéhler, auch der
fiktive, verstummen. Es gibt ihn nicht, weil der, der es sein konnte, selbst ziellos
auf der Suche ist (Mattenklott 1968: 133).

Das macht jedoch gerade auf die dialektische Beziehung zwischen
Sinnlichkeit und Sinn aufmerksam, der erst aus der Fiille der Sinnes-
eindriicke — auch wenn sie noch so prosaisch sind — gewonnen werden
muss. Insofern ist der Erzédhler, wie seine Figuren, tatsdchlich ein
Suchender, denn es besitzt keiner eine Erkenntnis a priori, die den Sinn
dieser absurden, prosaischen und dennoch realistischen Vorfille verbiirgen

7 Graubner macht darauf aufmerksam, dass der gemeinsame Ausgangspunkt (Beverland)
von Lenz und Hamann dennoch zu vollig gegensitzlichen Auffassungen in der
theologischen Interpretation der Sexualitét fithrt (2003: 191).

158

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



konnte. Allerdings werde die sinnvolle Einheit, die durch Imagination und
Gedédchtnis hergestellt werde, durch die ruckartige Szenenfolge, die
Mattenklott in die Ndhe des Films riickt, durchkreuzt (Mattenklott 1968:
137).

Mattenklott sieht das Auge als das bevorzugte Sinnesorgan Lenzens, da es
sich — im Gegensatz zum Horen — angeblich nicht so leicht tduschen lasse,
»denn Sprache 146t sich verstellen* (Mattenklott 1968: 139). Komplementar
argumentiert dazu Rector (1991: 94), dass Lenz das Wesen der Poesie aus
dem Wesen des Menschen ableitet, nennt aber als Grundtriebe den Trieb zur
Nachahmung und den Trieb zur Erkenntnis durch Anschauung. Damit
verweist er aber nur auf die Elemente, die Lenz von Aristoteles iibernimmt
(vgl. WuB 2: 645-646). Die Verwandlungskraft des Sexualtriebes wird
dementsprechend auch mit der Spannung einer Triebfeder verglichen; wir
miissten ,,unsre Begier wie eine elastische Feder bestindig gespannt™ halten,
damit die Verstandesoperationen einsetzen konnten, die in einem
Vergleichen, Uberpriifen und Verwerfen unserer Empfindungen und
Gedanken bestehen (zit. nach Sautermeister 1997: 81). Wenn diese
Untersuchung zur ersehnten Homogenitét der begehrten Schonheit mit dem
Ich fiihrt, kann sie zur Schonheit Gottes erhoben werden. Die Sublimierung
schlieft somit den Verzicht auf die geliebte Person nicht aus, ja sie wird im
Falle des Kiinstlers sogar bevorzugt, denn sie bildet die ,,Antriebskréfte des
lyrischen Schreibens® (vgl. Sautermeister 1997: 82). Diesen &sthetischen
Liebesverzicht hat Lenz in Catharina von Siena dargestellt, die er Goethes
Schwester, Cornelia Schlosser, widmete. Allerdings schien es sich hier um
eine unerwiderte Sehnsuchtsliebe zu handeln, Cornelia war dabei die
ersehnte Muse. Catharina muss erfahren, ,,dal} es die Liebe, die sie sucht,
nicht gibt und daB sie deshalb der irdischen Liebe entsagen mul3* (Rector
1996: 60).

In dem Prosatext Moralische Bekehrung, der aus fiinfzehn Selbst-
unterhaltungen besteht, wendet Lenz sich an die goéttliche Frau und den
heiligen Schutzgeist Cornelias, die ihn durch das Gestdndnis ihrer Liebe vor
allen Lastern bewahren sollte,

wenn ich bedenke wie unmoglich es dem meisten Teil der jungen Leute in Strasb.
ist, einen verniinftigen Gedanken, ein edles Gefiihl zu erhalten, wie alles sich bei
ihnen téglich zerstreuen verwischen muf}, wie zuletzt ihre ganze Fassungskraft
stumpf und matt wird und sie herumtrottende Tiere und Kéilber ohne
Menschensinn und Menschengefiihl werden miissen — das heile warme Klima, der
Nationalcharakter, die ewige unersittliche sinnliche Neugier, das Auf- und
Abziehen der geputzten Damen und Herren auf der Promenade, das ewige

159

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Zerstreuen und Vermannigfalten der Konkupiszens (der Wurzel alles moralischen
Gefiihls) auf hunderttausend Gegensténde, das ewige Klavierspielen auf unsern
armen Nerven ohne Zweck oder Ganzes, das uns in einem immerwadhrenden
zerstorenden abnutzenden Traum erhélt (Lenz 1987: 2, 349-250).

Damit deutet Lenz aber an, dass das Ausleben der Triebe den Menschen auf
eine animalische Ebene reduziert, und dass es auch seine Krifte abnutzt,
indem es sie zerstreut, was zu einer Entrealisierung (das Leben erscheint wie
ein Traum) fiihrt.

Das bedeutet, dass die Libertinage keine moralische Freiheit gewihrt, sie
gewihrt hochstens Lust, die jedoch zeitlich begrenzt ist, denn sie fiihrt von
einem Objekt der Begierde zum nidchsten bis die sexuelle Energie des
libertins erschopft ist (um bei der Metapher der Spannkraft zu bleiben, ist
die Triebfeder durch mangelnde Sublimierung des Geschlechtstriebs
erschlafft), wihrend sie durch die Liebe wie in einem perpetuum mobile
staindig aufrechterhalten wird. Das Gesprich mit seinem Schwager im
Tagbuch handelt ,von der Tugend der Frauenzimmer und wie
unentbehrlich sie allen iibrigen Reizen sei“ (Lenz 1987: 2, 323).
Uberraschend modern erscheint jedoch die Einschriinkung durch den Satz:

Er meinte wenn eine Frau einen Mann hitte, der sie nicht befriedigen konnte, wére
es ihr keine Siinde einen andern zu halten, nur daf es niemand erfiihre (Lenz 1987:
2,323).

Die Entgegnung des Tagebuchschreibers fillt allerdings ironisch-kritisch
aus:

Ich sagte, so wiirden Sie einen guten franzdsischen Ehmann abgeben (Lenz 1987:
2,323).

Dieses Zugestdndnis an das Recht der Frau auf ihr eigenes Begehren wird
durch den kritischen Hinweis auf den franzdsischen Ehemann scheinbar
wieder zuriickgenommen. Dass es sich jedoch nicht einfach um die
stereotype Opposition ,deutsche Tugend’ und ,franzdsisches Laster’
handelt, deutet der Kontext des Gespriachs an, ndmlich die Bordelle in
Berlin, die offensichtlich den Regimentern des Konigs von Preu3en dienten.
Im Zentrum des Gespréchs steht die Spannung zwischen Freigeisterei und
den ,,Unordnungen, die junge Freigeister in Familien anrichten konnten*
und der Tugend, die offensichtlich die Reize der Frauen erst erhohten.
Gleichzeitig wird sowohl das miénnliche als auch das weibliche sexuelle

160

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Begehren nicht nur als Wurzel aller moralischen Gefiihle, sondern auch der
Gliickseligkeit anerkannt.

Die Liebe bewahrt somit vor der grof8en Passion, die den Liebhaber, wie das
Tagebuch-Ich schreibt, ,,am Ende mit aller meiner Anstrengung mich ins
Verderben hinabfiihrt™ (Lenz 1987: 2, 340). Die Liebe wird als der Gedanke
gesehen, der ,allen meinen dissonierenden Kriften Ordnung und Ruhe
wieder[schenkt], die Ruhe des Weisen, die ewig nur harmonische
Bewegung ist“ (Lenz 1987: 2, 340). Wenn die Freundin ihm ihre
Freundschaft entzieht, ,,bin ich der verlorenste unter den Sterblichen* (Lenz
1987: 2, 340). Das Gefiihl der Freundschaft und Liebe wird mit dem
Anblick Gottes verglichen, den man nur in gliicklichen Momenten ertragen
konne. Selbst das religiose Gefiihl wird damit aus der Konkupiszenz
abgeleitet:

Gott ist ein unendliches Wesen, er will von endlichen Geschdpfen nicht anders als
in gewissen wolliistigen Augenblicken angebetet sein, in der die Seele ihre ganze
gliickliche Existenz fiihlt und im Taumel dieser seligen Empfindung an dem Busen
ihres Urhebers ausruht. Ach der dankbare Blick hinauf zu ihm — So blick ich
hinauf zu Dir Cornelia, wenn Du mir den nichsten Brief schicken wirst (Lenz
1987: 2, 341).

Damit scheint die Idealisierung der Geliebten vollkommen, was die Frage
aufwirft, ob der Liebende sich nicht bloB3 selbst in der Geliebten spiegelt.
Das scheint jedoch der springende Punkt zu sein, der an das Gebot der
Néchstenliebe erinnert: Liebe deinen Néchsten wie dich selbst. Dies ist aber
nur moglich, wenn Gott in anderen Menschen und damit auch in mir
erscheint. Lenz schreibt:

Aber die Gottheit hat das Mittel gewullt sich auch lieben zu machen. Sie
erscheinet uns in Menschen. Seit Jesu Christo, dem Urbild und Vorbild dieser
Idee, hat sie immer in Menschen unsere Liebe aufgefodert, in Menschen, die was
von der Gesinnung Jesu Christi haben (Lenz 1987: 2, 341-342).

Auf das Bild der Triebfeder spielt Lenz wieder an, wenn er meint, dass sein
Herz von anderen Gegenstdnden angezogen werden diirfe, solange es wieder
zu seiner Geliebten, Cornelia, zuriickkehre:

Denn ein Herz ohne alle Bewegung wird zuletzt stumpf und ich wiirde dich nicht
so lebhaft fiihlen, wenn ich nichts mit Dir vergleichen konnte (Lenz 1987: 2, 343).

161

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



In dieser Freiheit, den geliebten Gegenstand mit anderen Gegenstéinden zu
vergleichen, liegt jedoch auch das Potential der Dissonanz, die im
Gegensatz zum angestrebten Ideal der Harmonie oder Homogenitit steht.
Das Entscheidende ist jedoch, dass Lenz diese Harmonie als einen
dynamischen Prozess sieht, statt sie a priori zu setzen. Widerspriiche und
Konflikte sind somit in seinem Liebesideal inbegriffen, vielleicht auch um
zu verhindern, dass sie erlahmt.

Er weil} jedoch auch, dass die Subliminierung des Triebes die Gefahr der
Menschenverachtung in sich birgt, d.h. des Stolzes, der aus der
Vereinzelung hervorgeht. Trotz seiner Wehklage tliber die Schwierigkeit, gut
zu handeln, klammert er den Stolz nicht einfach aus seiner Ethik aus.
Wihrend das Bewusstsein der eigenen Fehlbarkeit und der grundlegenden
Gleichheit der Menschen vor Hochmut und Sauertdpfigkeit bewahrt, sieht er
im Hochmut einen Stachel zur Selbstiiberwindung und damit ein Mittel zur
Perfektion:

O der Weg zum Guten ist so schwer zu finden, so steil zwischen sich kriimmenden
Felsgebiirgen empor und unsere menschliche Natur so schwankend, unser Kopf so
schwindlicht. Mir war so wohl dabei mit den andern Menschenkindern mich
nivellieren zu konnen und die Fluten des Lebens iiber uns alle gleichmiBig
wegrauschen zu lassen (Lenz 1987: 2, 344).

Andererseits wird der Hochmut als die vis centrifuga der menschlichen
Seele beschrieben, ,,ohne die sie nie aus dem Flecken kommt* (Lenz 1987:
2, 345).

Die Leidenschaft ohne die Uberpriifung ihrer Ursachen und Berechtigung,
die in die Sublimierung des Geschlechtertriebes miindet, fiihrt jedoch zu
Angstlichkeit und Unruhe. So vergleicht Lenz seine Liebe zu Cornelia mit
seiner fritheren Leidenschaft zu C. Beim Anblick eines Sonnenuntergangs,
den Cornelia in seiner Imagination auch betrachtet, wihrend sie an ihn
denkt,

verglich [er] das ruhige siiBe Gottergefiihl in meiner Brust mit dem unruhigen
tobenden angsthaften meiner ehmaligen Leidenschaft zu C (Lenz 1987: 2, 349).

Die leidenschaftliche Liebe schlie8t ndmlich immer auch die Eifersucht ein,
die aus der Angst hervorgeht, dass die Begierde der geliebten Person auch
durch andere erweckt werden konne, da sie ja einen animalischen Trieb
darstellt, der das Prinzip der Individuation aufthebt. So stellt die Eifersucht
eine stindige Gefahr fiir die empfindsame Liebe dar, die jedoch auch ver-

162

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



hindert, dass das Gefiihl zur préstabilierten Harmonie des Ideals erstarrt. Die
Spannung zwischen Begierde und Triebsublimierung muss also bestindig
aufrechterhalten bleiben, damit die psychischen Energien des Ichs sich voll
entfalten konnen. So strebt Lenz eine Balance der sich widerstreitenden
Energien an, die Freuds psychoanalytischem Modell erstaunlich nahe zu
sein scheint.

Das Konzept der Sublimierung enthélt jedoch die Gefahr, dass die elastische
Feder der Begierde an ihr zugrunde geht, denn es setzt das

nach Gliick dringende Begehren und seine in Lebensverzweiflung miindende
Vergeblichkeit einer Zerreilprobe aus. Einer Probe, die dem Himmel der
angebeteten Geliebten die Holle ihrer Abwesenheit entgegensetzt (Sautermeister
1997: 84).

Trotz der zentralen Stellung, die er der Korperlichkeit und Sinnlichkeit in
seinen philosophischen Betrachtungen einrdumt, scheint dieses Ideal der
empfindsamen Liebe, die auf einen Triebverzicht hinauslduft, andererseits
die protestantische Ethik der Aufkldrung noch nicht ganz iiberwunden zu
haben. Dafiir wird sie jedoch in Lenzens Prosatexten und Dramen radikal in
Frage gestellt, indem er sie an der Realitdt misst, wo sie kldglich scheitert.
Dieses Scheitern 16st jedoch kein tragisches Mitleid aus, als vielmehr ein
befreiendes Geldchter, das aus der Parodie des Gesetzes hervorgeht. Denn
das Ideal erscheint als ein Pritext, der aus der ,,hohen Literatur® mit ihren
tragischen Heldinnen und Helden entnommen ist, dem die Menschen im
Alltag jedoch niemals geniigen konnen. Gegen die Interpretation der Ode
Ausflufl des Herzens durch Mathias Bertram, der der Auffassung ist, die
Ode gipfle in ,,der Vorstellung volliger Harmonie zwischen Liebeserfahrung
und Religiositit* (Bertram 1994: 57), macht Sautermeister geltend: ,,Dafiir
scheint uns das lyrische Ich zu komplex und zu gebrochen (Sautermeister
2003: 63-64).

Sautermeister schreibt dazu:

Indem Lenz die Triebnatur in kleinen katastrophalen Augenblicken explodieren
1aB8t, verweist er auf eine Sozialordnung, die einer organischen und humanen
Befriedigung des Begehrens entgegenwirkt. So gesehen, ist Lenzens Dramaturgie
auch ein Korrektiv seiner Theorie. Diese hatte fiir eine stufenweise Sublimierung
des Geschlechtertriebs in eine ,,empfindsame Liebe™ pladiert und letztere auf die
Gottesliebe hinleiten wollen. Lenzens Drama zieht Utopien dieser Art in Zweifel.
Es ersetzt stufenweise Sublimierung durch briiske Augenblicke, die das Chaos und
die Katastrophe herbeifiihren (Sautermeister 1997: 97).

163

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Thomas Clasen (1993: 59-60) weist zudem auf die frauenfeindlichen
AuBerungen bei Lenz hin, wo die Schuld immer den Frauen zugeteilt wird,
obwohl doch durchgehend die Ménner die aktiven sind. Er erklart das mit
der Anthropologie der Aufkldrung, die die Frau weit mehr als den Mann der
Natur verhaftet und damit der Sexualitit unterworfen beschreibt. Auch
Luserke meint, dass die Frauen ,lediglich als Gliicksbringerinnen
minnlicher Wiinsche* in stummen Rollen agieren diirfen:

Solange sich die gesellschaftlichen Voraussetzungen nicht dndern, kann auch ein
veranderter Diskurs iiber jene Themen nicht gefiihrt werden, die man als genuine
Themen der Familie im biirgerlichen Zeitalter bezeichnen kann, Erziehung und
Sexualitdt. Dem Sexualititsdiskurs sind ebenso wie dem Erziehungsdiskurs
Machtstrukturen eingeschrieben, deren Widerspruch zu utopischen oder
komischen Losungen Lenz tiberdeutlich hervorgetrieben hat (Luserke 1993: 53).

Allerdings, so meint Rudolf (1970: 161),

kédmpft Lenz [auch] fiir die freie Gefiihlsentscheidung der Frau, tibt Kritik an der
Erziehung der Frau, dem verderblichen Einflufl sentimentaler Biicher auf diese.
Vor allem ergreift er Partei fiir die Gestalt des gefallenen Médchens [...].

So fragt der Geheime Rat in Der Hofmeister Gustchen und Fritz denn auch,
welche Komddie sie spielen, als sie ihr Verhiltnis mit dem Romeos und
Julias vergleichen. Tragische Schicksale sind in einer demokratischen
Gesellschaft nur noch als Mimikry und damit als Karikatur mdglich. So tritt
denn auch an die Stelle des tragischen Endes das happy end, meist in Form
der (klein)biirgerlichen Ehe, auch wenn diese vorausahnen ldsst, dass die
Ehepartner nicht gliicklich bis an ihr Lebensende sein werden, da diese
Gliicksvorstellung schon vor der Ehe durch Seitenspriinge und ungewollte
Schwangerschaften durchkreuzt wird. Der Verstof3 gegen das Keuschheits-
und Treuegebot scheint somit die Norm zu sein. Thomas Clasen (1993: 56)
schreibt,

dal nicht die Liebe, sondern die — allenfalls fiir Liebe gehaltenen — sexuellen
Triebe die Maschinerie der meisten Lenz-Dramen in Gang setzen und die
Katastrophe fast zwangsldufig herbeifiihren.

Wo dies nicht der Fall ist, und der Protagonist an seinem Ideal der
empfindsamen Liebe festhélt, wird dies mit einem Realititsverlust, der im
Selbstmord endet, bezahlt. Ein Beispiel dafiir ist Zerbin oder die neuere
Philosophie, wo Zerbins Sehnsucht nach der idealen Liebe, die auf seinem
Studium Rousseaus beruht, durch die Hauswirtin und deren Tochter fiir ihre

164

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Intrigen ausgenutzt wird, um einen reichen, adligen Mann zu fangen. Damit
wird aber der eigentliche Grund fiir die EheschlieBung in der Reproduktion
der Klassengesellschaft und damit einhergehend, im sozialen Aufstieg,
aufgezeigt. Zerbin verliert jedoch seine hohen Ideale von der Liebe,
nachdem er die erotische Liebe eines Zimmerméadchens genossen hat. Er
beschlieit danach ein Doppelleben zu fiihren:

Zerbins hohe Begriffe von der Heiligkeit, aufgesparten Gliickseligkeit, von dem
Himmel des Ehestandes verschwanden. Die Augen fingen ihm, wie unsern ersten
Eltern, an aufzugehen, er sah alle Dinge in ihrem rechten Verhéltnis, sah bei der
Ehe nichts mehr als einen Kontrakt zwischen zwei Parteien aus politischen
Absichten. Hortensia und ihr steifes Betragen hatte nun in seinen Augen gar nichts
Widriges mehr, da der Vater eine ansehnliche Stelle im Magistrat bekleidete und
zehntausend Taler mitgeben konnte: er ward verniinftig. Er hatte die Liebe seiner
Marie zum voraus eingeerntet; Liebe schien ithm nur ein Ingrediens, das gar nicht
in den Heiratsverspruch gehorte; die groBe Weisheit unserer heutigen Philosophen
ging ihm auf, dal3 Ehe eine wechselseitige Hiilfleistung, Liebe eine vortibereilende
Grille sei; eine MiBheirat schien seinem aufgekldrten Verstande nun ein eben so
unverzeihbares Verbrechen, als es ihm ehemals der Ehebruch und die Verfithrung
der Unschuld geschienen hatte (Lenz 1987: 2, 369).

Sautermeister sieht in Lenzens Dramaturgie eine Sozialtherapie in nuce, in
der Triebe und Affekte experimentell freigesetzt und entlastet werden. Die
Entlastung geschieht jedoch durch die Ironie und Komik, die

Katastrophen riicken durch Lenzens Ironie gleichzeitig ins Licht der Komik. Das
von den hochgetriebenen Affekten betroffene Publikum kann folglich zu ihnen
auch einen gewissen Abstand nehmen, sie leicht nehmen und im ironischen
Lacheln wieder abbauen. Die dramaturgische Organisation verschrinkt den
Aufbau der Triebimpulse mit ihrem Abbau, der Triebabfuhr. Die Erregungskunst
Lenzens wire dergestalt auch eine Kunst der spielerischen Affektenddmpfung
(1997: 98).

Diese Triebabfuhr sei ein notwendiges Ventil ,,in einem Zeitalter der
rigorosen Triebtabus und des moralischen Triebstaus* (1997: 98)°".

8 Matthias Luserke und Reiner Marx (1992: 133) ,,lesen die Zeichen SuD als Chiffren fiir
Sexualitdt und Diskursivierung, wodurch hinreichend charakterisiert wird, was
kontemporér im Anschlufl an Klingers Dramentitel als Sturm und Drang bezeichnet wurde.
Es handelt sich also nicht um einen Wechsel des Signifikats, sondern um einen
zivilisationshistorisch ~ und  d.h.  sozial- und  psychohistorisch  begriindeten
Signifikantenwechsel. Uniibersehbar ist die leidenschaftliche Beschiftigung mit der
Sexualitéit innerhalb des SuD-Diskurses.*

165

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Karin A. Wurst benennt die Spannung, die Lenzens Schriften durchzieht, als
eine Bewegung zwischen stindig sich verdndernden diskursiven
Formationen, die das Subjekt gleichzeitig bestimmen, doch denen es sich
auch im Namen des Autonomieanspruchs der Sturm-und-Drang-Asthetik zu
entziehen versucht. Das begrifflich-abstrakte nicht Benennen- und damit
Definieren-Ko6nnen sieht sie durch ein narratives Denken ersetzt, das in den
asthetischen Gattungen praktiziert wird:

Der Gattungsbegriff bezieht sich auf die theoretische Erfassung dessen, was das
Wesen des Menschen im idealtypischen Sinne ausmacht, wihrend der Begriff vom
Individuum den Konnex der Umstdnde, das Unberechenbare, das vom Kontext
Abhingigmachende und somit auch immer Wechselnde und per definitionem
Instabile mitdenkt (Wurst 1993: 82).

Literatur

Andrew, Edward G. (1995): The Genealogy of Values. The Aesthetic
Economy of Nietzsche and Proust. Boston: Rowman and Littlefield.

Aristoteles (1907): Metaphysik. Ins Deutsche iibertragen von Adolf
Lasson, Jena: Eugen Diederichs.

Augustinus (1863): Die Bekenntnisse. Aus dem Lateinischen iibertragen
von Georg Rapp. Vierte, durchgesehene Auflage, Stuttgart: S. G.
Liesching.

Clasen, Thomas (1993): ,,Den Trieb haben doch alle Menschen."
Sexualobsessionen in den Dramen des J. M. R. Lenz. In: Thomas
Schneider (Hrsg.): Das Erotische in der Literatur. Frankfurt/Main
[u.a.]: Lang, 55-68 (GieBener Arbeiten zur Neueren Deutschen
Literatur und Literaturwissenschaft, Bd. 13).

Graubner, Hans (2003): Theologische Anthropologie bei Hamman und Lenz.
In: Stephan/ Winter (Hg.). ,,Die Wunde Lenz*, 185-193.

Hofmann, Michael (2003): ,,Radikaler Sensualismus. Entsublimierung als
Grundimpuls in Heinses ,Ardinghello’*. In: Lenz-Jahrbuch. Sturm
und Drang Studien. Bd. 8/9 (1998/99). St. Ingbert: Rohrig, 229-254.

Kant, Immanuel (1977): Werke in zwolf Binden. Hrsg. von Wilhelm
Weischedel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

KosSenina, Alexander (2003): ,,,Wenn Wisenschaft Wissenschaft wird, ist
nichts mehr dran.” Gelehrsamkeit und Akademikersatire im Sturm und
Drang.“ In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang Studien. Bd. 8/9
(1998/99). St. Ingbert: Rohrig, 163-199.

166

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Mattenklott, Gerd (1968): Melancholie in der Dramatik des Sturm und
Drang. Stuttgart: Metzler.

Lehmann, Johannes F. (2003): Gliickseligkeit. Energie und Literatur bei J.
M. R. Lenz. In: Stephan/Winter (Hg.). ,,Die Wunde Lenz*, 285-305.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1904): Neue Abhandlungen iiber den
menschlichen Verstand. Ins Deutsche iibersetzt, mit Einleitung,
Lebensbeschreibung des Verfassers und erlduternden Anmerkungen
versehen von C. Schaarschmidt. Zweite Auflage. Leipzig: Diirr
(Philosophische Bibliothek, Bd. 69).

Lenz, Jakob Michael Reinhold (1987): Lenz. Werke und Briefe in Drei
Binden. Herausgegeben von Sigrid Damm. Miinchen, Wien: Carl
Hanser.

Lenz, Jakob Michael Reinhold: Entwurf eines Briefes an einen Freund, der
auf den Akademieen Theologie studiert. In: Lenz. Werke und Briefe
in Drei Biinden. Herausgegeben von Sigrid Damm. Miinchen, Wien:
Carl Hanser. Bd. 2, 483-487.

Lenz, Jakob Michael Reinhold: [Meine Lebensregeln]. In: Lenz. Werke
und Briefe in Drei Binden. Herausgegeben von Sigrid Damm.
Miinchen, Wien: Carl Hanser, 487-499.

Lenz, Jakob Michael Reinhold (1994): Philosophische Vorlesungen fiir
empfindsame Seelen. Faksimiledruck der Ausgabe Frankfurt a.M.,
Leipzig 1780. Mit einem Nachwort herausgegeben von Ch. Weil}. St
Ingbert.

Luserke, Matthias/ Marx, Reiner (1992): ,,Die Anti-Lauffer. Thesen zur
SuD-Forschung oder Gedanken neben dem Totenkopf auf der Toilette
des Denkers®. In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang Studien. Bd. 2.
St. Ingbert: Rohrig, 126-150.

Luserke, Matthias (1993): J. M. R. Lenz. Der Hofmeister. Der Neue
Menoza. Die Soldaten. Miinchen: Wilhelm Fink.

Meister Eckhart (1903): Mystische Schriften. Ubertragen von Gustav
Landauer. Berlin: Karl Schnabel.

Menz, Egon (1996): ,,Die Mutter, die Kurtisane. Anmerkungen zu Lenz”.
In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang Studien. Bd. 6. St. Ingbert:
Rohrig, 75-92.

Nicolaus von Cusa (1862): Des Cardinals und Bischofs Nicolaus von
Cusa wichtigste Schriften. In deutscher Ubersetzung von F. A.
Scharpff, Freiburg im Breisgau: Herder.

Platon [1940]: Simtliche Werke. Berlin: Lambert Schneider.

167

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)



Rector, Martin (1991): ,,Anschauendes Denken. Zur Form von Lenz’
,Anmerkungen iibers Theater’”. In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und
Drang Studien. Bd. 1. St. Ingbert: R6hrig, 92-105.

Rector, Martin (1996): Asthetische Liebesverzichtserklirung. Jakob Lenz’
Dramenfragmente ,, Catharina von Siena“. In: Kaufmann, Ulrich/
Albrecht, Wolfgang/ Stadeler, Helmut (Hrsg.): ,,Ich aber werde
dunkel sein“. Ein Buch zur Ausstellung Jakob Michael Reinhold
Lenz. Im Auftrag des Mercurius e. V. und der Kulturstiftung der
deutschen Vertriebenen. Jena: Bussert, 58-65.

Rudolf, Ottomar (1970): Jacob Michael Reinhold Lenz. Moralist und
Aufklirer. Bad Homburg: Gehlen.

Sauder, Gerhard (1994): ,,Konkupiszenz und empfindsame Liebe. J. M. R.
Lenz’ ,Philosophische Vorlesungen fiir empfindsame Seelen’. In:
Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang Studien. Bd. 4. St. Ingbert:
Rohrig, 7-29.

Sautermeister, Gerd (1997): ,,,Unsre Begier wie eine elastische Feder
bestéindig gespannt’. Der ,Geschlechtertrieb’ in Lenzens Theorie,
Lyrik und Dramatik®. In: Etudes Germaniques (Paris) 52, 79-98.

Sautermeister, Gerd (2003): ,Mystik, Erotik, Asthetik. Lenzens Ode
,Ausflu des Herzens’*. In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang
Studien. Bd. 10/11 (2000/2001). St. Ingbert: Rohrig, 63-86.

Stephan, Inge/ Winter, Hans-Gerd (Hrsg.) (2003): ,,Die Wunde Lenz®. J.
M. R. Lenz. Leben, Werk, Rezeption. Publikationen zur Zeitschrift
fiir Germanistik. Neue Folge. Frankfurt am Main u. a.: Peter Lang.

Velez, Andrea (1996): Wie ,,unverschdmt* sind Lenz’ ,, Philosophische
Vorlesungen“? Diskursive und personliche Einfliisse auf Lenz’ erste
moralphilosophische Abhandlung. In: Kaufmann, Ulrich/ Albrecht,
Wolfgang/ Stadeler, Helmut (Hrsg.): ,,Jch aber werde dunkel sein“.
Ein Buch zur Ausstellung Jakob Michael Reinhold Lenz. Im
Auftrag des Mercurius e. V. und der Kulturstiftung der deutschen
Vertriebenen. Jena: Bussert, 46-57.

Wurst, Karin A. (1993): ,,Von der Unmdéglichkeit, die Quadratur des Zirkels
zu finden“. Lenz’ narrative Strategien in ,,Zerbin oder die neuere
Philosophie . In: Lenz-Jahrbuch. Sturm und Drang Studien. Bd. 3.
St. Ingbert: Rohrig.

Waurst, Karin A. (2003): ,, Wilde Wiinsche“: The Discourse of Love in the
Sturm und Drang. In: David Hill: Literature of the Sturm und
Drang. Rochester/Suffolk: Camden House, 217-240.

Zierath, Christof (1995): Moral und Sexualitit bei Jakob Michael
Reinhold Lenz. St. Ingbert: Rohrig (Saarbriicker Hochschulschriften,
Bd. 25).

168

BDD-A13125 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:41 UTC)


http://www.tcpdf.org

