
Studiul al neamului şi al comuniuiţii, ai 
mari şi al celei restrânse trebuie să reînnoiască 

bazele unor studii comparative Între ieri şi azi, Între 
şi celelalte continente, 

Problema discutată în studiul nostru titlul Neamul ritualic este 

o problemă interdisciplinaritate, modalitate ştiinţifică de investigare 
multe domenii, care revine în la acest secol şî de 'in 
avantajul unor cercetări larg cuprinzătoare. Abordăm, , studiul al 
neamului şi al relaţiilor de rudenie stabilite Intr-o comunitate tradiţională, dintr-o 
perspectivă interdisciplinară, care ne un cadru general il putea 
dezvolta problemele proprii. Antropologul american Robin Fox, care 1967 
s-a ocupat constant de studierea relaţiilor de rudenie (cercetări care, 
sa, se într-o subdisciplină, recomanda în ] 994 studiul 
acestora să se şi din perspectiva descoperirii unor "modele de mtejrgibnrtate, 
cu pretenţii universalitate". El credea că un asemenea studiu trebuie raportat la 
comunităţi umane şi nu izolate, că din astfel de comunităţi s-au născut 
şi cele mai forme de asociere umana, la toternism, ca formă de înrudire 
primitivă de natură magică, la cultul strămoşilor, care a 'in jurul unui 
altar sacru. era legată de vatra tatăl fiind oficiantul sacrificiilor, 
continuatorul strămoşilor. Potrivit credinţei străvechi din mitologiile clasice 
cunoscute, numai tată! poseda principiul misterios al fiinţei şi numai el transrnttea 
scânteia vieţii, considerată a f de esenţă sacră şi divină. De aceea, cultul dornestic 
se transmitea Întotdeauna din barbat în bărbat, femeile participând la acest cult doar 
prin intermediul bărbatului (tatălui şi soţului). Pe teren românesc, problematica 
neamului din perspectivă etnologică se tratată în lucrări clasice, pe care 
specialiştii le cunosc şi Ia care se raportează în studiile lor, precum lui 
Nicolae Constantinescu din 1987, recent reeditată'. 

Etnologia şifolclorul retatiitor de rudenie, Bucureşti, Editura Univers, 2000, 

AUL, 1. XLII XLIII,2002 2003, Bucureşti, p. 19!196 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei



192 LUCIA BERDAN 2 

Neamul ritualic în context românesc, de la cele vechi atestări de rituri şi 
obiceiuri până în noastre, implică străvechi rituri denominaţie, care 
corespundeau mentalităţilor arhaice şi care creau relaţii de rudenie prin sistemul 
!",'v/lir;i rituale. un sistem de înrudire aproape la fel de puternic ca şi cel al 
înrudirii sau bazate pe afinitate, care acţiona 'in directă dependenţă de 
acestea şi care a devenit viabil şi s-a perpetuat prin obiceiurile vieţii de familie, 
cele calendaristice sau ale sărbătorilor de peste an. Acest tip special de înrudire 
avea de la Inceput o conotaţie magică, pe care; obiceiurile o păstrau şi o perpetuau 
(cum fac, de altfel, şi astăzi), A existat in societatea tradiţională românească, încă 
de la cele mai vechi forme, după cum observa Traian Herseni În cartea Forme 
străvechi de cultură poporană românească (1977), obiceiul de a da nepoţilor 
numele al lor. Autorul lega obicei de ideea străveche il 
unu I Mater sau Tellus Materţ, care dă tuturor 

le ele apoi, din nou de la el roditor, ceea ce 
se intorc în pământul matern, unde rodesc din nou, ca orice 

la forme tinere de viaţă, De aici, credinţa că generaţiile tinere nu 
rl"','nl'<ln""',,, fiinţele strămoşilor, de reţinut fiind ideea după care cultul 
este o componentă esenţială, o coloană vertebrală a culturii noastre 

tradiţionale, care este o cultură întemeietoare. În tradiţia de neam românească se 
excepţii datorate conjuncturilor sociale (care creează şi 

păstrarea principiului masculin i'n riturile de denorninaţie, 
Se cu uşurinţă, în harta din studiu! Magdalenei , preponderenta 

'in atribuirea numelui după masculini ai 
neamului .• mai ales la băieţi, virtuali continuatori, prin nume, ai de neam, 

Prin instalarea timpurie a crestinismului, vechiul rit de îmbracă haina 
cultică a care reglementează şi atribuirea ca formă de integrare 

reugioasă a noului membru al comunităţii. Astfel, au devenit importanţi, 
botez ai copilului, ca tpatres 

de rituală (pseudoînrudire) trimite la o formă de 
n;y·"d,r", spirituală pe care am discutat-o şi cu altă tnruairea moşire sau 

prin moş-moaşă, ca ai neamutui. 
etnologie şi antropologie de Pierre Bonte şi Michel Izard, 

, se discută felurile speciale înrudire în articolul Aici 
se înrudirea de sânge, înrudirea de lapte şi spirituală, ce 

relaţiile dintre naşi şi rezultate in lumea 
precizarea efi această din urmă relaţie ajunge să îndeplinească 

grupuri sociale din generaţie în Pentru zona 
tsalcannor se face trimitere la Hammel, 1968, 

2 Repartition territoriale des noms de parente en daco-roumain (d'apres l'AU?), 'in .Rcvue 
Roumaine de Linguistique", t XI, J 966, nr. 1, p. 47, harta 6, 

3 Iaşi, Editura Polirorn, 1999, p. 512--513. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei



3 NEAMUL RITUALIC 193 

Analiza noastră care urmează se face pe material românesc. După dicţionarele 
de limbă română consultate, de la cele mai vechi (Tiktin, la ediţia 

nouă a Dicţionarului explicativ al limbii române (DEX) şi la DLR, moşie este 
un cuvânt din moş + sufixul ie însernnând avere moştenită din moşi-strămoşi, 
ocină, părinţie, cu valoare de durată, moştenire transmisă din neam 
În neam de aici, extensie, s-au dezvoltat sensurile seminţie, neam, 
populaţie, pământ strămoşesc, ţară strămoşească, baştină, patrie. Lingvistul Ion 
Coteanu, ocupându-se, in studiile sale, de "doi termeni şi moşie" (in 
1981), era că moş Însemna nu numai străbun, ci desemna şi partea de 
pământ care revenea urmaşilor direcţi sau indirecti, ceea ce demonstrează 
continuitatea de stăpânire a pământului. Acest sens îl relevă textele vechi, unde 
întâlnim formulări tipul "această moşie este de moşi?". Moşii ca naşi, 
problemă de care s-a ocupat, printre alţii, şi Paul H. Stahl 'In 1979 şi 19935, adaugă 
relaţiei de consangvinitate ("străbun", bătrân dintr-un grup de oameni, 
înrudiţi între ei) nuanta relaţiei spirituale. Altfel spus, moşii erau adevăraţii 
iniţiator! ai noilor membri ai societăţii tradiţionale, dela naştere până la căsătorie. 
Apartenenţa de neam, dictată de regulile rudeniei consangvine sau spirituale, nu 
înceta nici după moarte, ci se continua prin mulţimea riturilor funerare şi a 
obiceiurilor de cinstire periodică a celor morţi, prin cultul strămoşilor. 

În cadrul obiceiurilor de naştere, Înrudirea prin moşire, prin moaşă, ca 
oficiantă a cerernonialului şî totodată şi rudă spirituală, ca moaşă de neam, de 
moştenire, de baştină, de ocină, era o componentă de structură a relaţiilor de neam, 
cu Încărcătură preponderent rituală, Uneori, moaşa putea fi chiar radă prin 
consangvinitate cu cel moşit (în cazul când era bunica paternă). Henri W Stahl şi 
Paul H. Stahl numesc acest tip special de înrudire spirituală moaşăt'znrudirea 
prin moşie, pentru că moaşa de neam, împreună cu moşul sunt, prin tradiţie, şi naşii 
de botez ai copilului, mai cu seamă când acesta este băiat, deci continuatorul 
nume şi de moşie al neamului. majoritatea răspunsurilor la capitolul Naştere 
dintr-un Chestionar etnografic şi folcloric general, care se află in Arhiva de 

a Moldovei şi Bucovinei (AFMB), se menţionează efi naşii de cununie 
trebuie să fie naşii de botez ai băiatului, care erau, de moşii de neam (moşul- 
""Ja:;>a/. Aceasta este dovada clară că, intr-o mentalitate tradiţională, acest tip 
înrudire rituală se transmite din neam în neam, iar structura patriarhală se 
păstrează, 'in linii în condiţiile schimbărilor sociale intervenite În 

istoriei neamului. În această privinţă, studiile etnologice trebuie 
coroborate cu cele lingvistice şi cu genealogice. Se poate observa, din 
numeroasele răspunsuri şi analizate de noi, că spiţa de neam 
patriliniară are şi pe plan ceremonia! preponderent pe care il arc în viaţa 
socială şi istorică a neamului. Prin riturile de denominaţie (din cadrul obiceiurilor 

Nicolae Constantinescu, OjJ. cii. 
5 Vezi, mai ales, articolul Moşitul şi năşitul. Transmisia lor in cadrul neamului, în "Revista de 

etnografie şi folclor", t. 38, ne 5, 1993. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei



194 LUCIA BERDAN 

de naştere) se realizează prima încadrate cerernonială a copilului în grupul de rude 
căruia îi aparţine, în seria de generaţii ale acestuia. Transferul calităţii de moaşă de 
neam de la soacră la noră intră în mecanismul înrudirii rituale prin moşire şi prin 
moşie, nora ocupând exact aceeaşi poziţie pe care cu o în urmă a deţinut-o 
propria ei soacră, in timp ce soţul moaşei (moşul) este consangvin, peste o 
generaţie, două sau mai multe, cu copilul moşit. Gind moaşa aparţine aceluiaşi 
neam, prioritară se consideră legătura stabilită prin moşie (sistemul de Înrudire 
moş-moaşă), ca o consecinţă rezultată din vechea organizare a familiei. În cazul 
când moaşa nu era din acelaşi neam, ea devenea, prin practicile rituale efectuate, ca 
şi rudă, la fel ca soţul ei. În această situaţie este evidentă inrudirea prin moşire. 
Moaşa numea pe femeia lăuză, cu care era sau nu rudă, "nepoată", iar pe copil, 
"nepot". Între familia lăuzei şi familia moaşei se stabilea o legătură cvasisimilară 
aceleia consangvine, Nepotul moşit îl numea pe soţul moaşei moş sau moşoi 
(augmentativul trimite la calitatea de cel mai mare dintre moşi). În felul acesta, 
moaşa devine "rudi'i" cu tot satul, cu toată comunitatea respectivă. 

Un aspect particular al înrudirii rituale prin moşie (sistemul moş-moaşăş era, 
în satul tradiţional românesc, încadrarea În spiţa de neam (şi, implicit, în cultul 
strămoşilor) a copilului născut în afara căsătoriei (sau fără căsătorie). Aici intervin 
din nou moşii, de data aceasta legătura făcându-se doar cu cei materni. Absenţa 
spiţei de neam patriliniar impunea ca încadrarea nou-născutului să se raporteze la 
seria de generaţii a grupului de rude matern. Caracterul special al împrejurării, 
conotată negativ de societatea tradiţională, pentru că nu respectă normele impuse 
de tradiţie, făcea necesar ca pe plan ceremonial să. se efectueze rituri prealabile de 
apropiere de riturile şi regulile în vigoare. Avea loc, mai întâi, o nuntă magică a 
fetei-mamă la pom (salcie, răchită), menită a o încadra ceremonial în grupul de 
neveste. Acest obicei arhaic a fost semnalat şi descris în secolul al XIX-lea de 
Teofil Frâncu şi George Candrea", iar În secolul al XX-lea de Ion Chelcea, după 
informaţiile culese în Caraş-Severin'. Spiţa de neam a mamei copilului o 
suplineşte, în acest caz, pe cea patriliniară. Este vorba de una dintre cele mai vechi 
forme de Înrudire rituală, cu repercusiuni în plan social şi istoric, pe care etnologii 
clasici au numit- o inrudire uterină. Copilul născut în aceste circumstanţe, în care se 
încălcau riturile şi regulile în vigoare, primea numele de botez al moşului sau al 
moaşei materne. Sancţiunea în plan ritual şi social se făcea prin sistemul 
denominaţie prin poreclă (devenită, peste generaţii, nume de familie): Florea, 
Florean, Buruiană, Fochi, Bitang, Ilegitimu, 

Un alt aspect al înrudirii rituale prin moşie se încadrează în sistemul de relaţii 
stabilit prin înfrăţire sau însurăţire, sistem care se integrează riturilor de trecere (de 
vârstă). Este vorba de un tip special de înrudire, care a căpătat o pronunţată 
conotaţie economică, socială, adică ritul îmbracă, în acest caz, o formă de 

6 Românii din Munţii Apuseni (Motii), Bucureşti, Tipografia Modernă Luis, 1888. 
7 Obiceiuri in legătură cu viaţa omului în Pătaş şi Borlovenii Vechi, Caraş, în "Revista de 

folclor", 1958, nr. 3, p. 55-82. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei



5 NEAMUL RITUALlC 195 

organizare economică, cu efecte patrimoniale.b1lrâţirea pe moşie este, după 
definiţia lui Rornulus Vulcănescu", o legătură "ce se stabileşte intre persoanele 
străine În cadrul unei comunităţi obşteşti prin munca In comun a pământului 
sau aservit, condiţiile unei fratern i tăţi stabilite pe diferite căi". Informaţii 
preţioase în această problemă de interdisciplinaritate găsim şi în alte lucrări", De 
pildă, în lucrarea lui I. Minca şi L. T, Boga'" sunt citate documente care atesta 
faptul cii se înfrăţeau ritual nu numai străini între ei, cum spune Romulus Vulcănescu, 
în lucrarea ci şi rudele Între ele, ritul fiind garanţia perpetuării unor astfel de 
jurăminte angajamente peste generaţii. Aceste aspecte sunt discutate şi de Petru 
Caramanl , care observa că tipul de înrudire la care ne referim, cu un puternic 
caracter religios şi economic, face armonie perfectă cu vechiul tip ritual de esenţă 
magică prin excelenţă. în Muntenia şi Oltenia, arată P. Caraman, înfrăţirea pe 
moşie se celebra în biserică, pe cruce şi pe evanghelie, după ce, în prealabil, 
jurămintele rituale ale fraţilor de cruce se făcuseră pe pâine şi pe sare. Prin acest 
tip de înfrăţire pe moşie, fraţii de cruce dobândeau fiecare asupra averii celuilalt 
drepturi egale, ba, uneori, mai mari decât sau fraţii naturali. "Era mai aproape 
fârtatul decât fratele", spunea un informator din Lăpuşul Românesc, citat de 
N. Constantinescu în lucrarea la care am Tacut v., Scurtu, analizând 

termenii de înrudire în limba română, observă. C3. "Dreptul şi datoriile ce au fraţii şi 
surorile adevărate, t01 acel drept şi datorii aveau fraţii şi surorile de cruce'?". La 
aceste reglementări rituale, cu valoare juridică şi socială, se referă şi Gh. Cronţ, în 
lucrarea sa din 196913, ca şi sociologul H. H, Stahl, Intr-o lucrare din acelaşi an" 
FI. H. Stahl insista asupra fenomenului social al transformării acestui obicei ritual 
Într-o modalitate de acaparare de proprietăţi: "Devenant avec I'un des 
membres de la communaute paysanne, les seigneurs acqueraient les tPemes droits 
que les autres membres de la comrnunaute, entre autres, celui: d'acheter les 
proprietes locales rnises en vente. Ils accaparaient, ainsi, les terres d l' tnterieur'?". 

Printre variantele de înrudiri rituale ale tipului înfrăţirea pe} moşie era năşia 
moşie sau cuscria efe moşie, având ca scop păstrarea sau transmiterea proprietăţii, 

mai ales când nu existau urmaşi (moştenitori) de drept. În felul acesta, moşia se 
--- ------_. __ ._---- 

8 Etnologiejuridică, Bucureşti, Editura Academiei Române, 1970, p.79. 
9 N. Iorga, Anciens document» de droit roumain, vol. 1, Paris-Bucureşti, 1930, p. 93, 97; 1. Minca 

şi L. T. Boga, Cum se moşteneau moşiile în rara Românească până la sfârşitul secolului a! XVI-lea . 
'rmtrilvntinni la istoria vechiului drept în Ţ17ra Românească, Iaşi, vol. I-Fl, 1933--1935. 

Vezi nota 9. 
il lntrătirea rituală la popoarele sud-estului european şi originea ei traco-ilirică, în vol, "Studii 

de folclor", In, 1995, p. 214 şi urrn, 
12 Termeni de inrudire in limba românii, Bucureşti, Editura Academiei Române, 1966, p. 122. 
13 instituţii medievale româneşti, Înfrăţirea pe moşie. Jurătorii, Bucureşti, Editura Academiei 

Române, 1969, p. 40 şi urm. 
14 Les anciennes communautes villageoises roumaines. Asservissement et penetration 

capitaliste, Bucarest--Paris, 1969. 
15 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei



196 LUCIA BEFJ)AN 6 

păstra 'în familie şi se transmitea (se moştenea) conform cu drepturile de moştenire 
ale fraţilor adevăraţi. 

Frăţia de moşie, sistem de înrudire rituală cu de reglementare juridică, 
asigura conservarea proprietăţii familiale moşiei) şi contribuţia la întărirea 
grupului familial al comunităţi i respective. Etnologi! notează şi în zilele noastre 
conservarea unor asemenea practici rituale în zone arhaice precum Bucovina, 
Chioar, Lăpuş, Buzău, Ilfov etc., ceea ce că. înfrăţirea rituală s-a 
practicat pe aproape tot teritoriul wmânesc](', 

Studiul nostru se opreşte, deocamdată, doar la aceste forme arhaice de înrudiri 
rituale, cu importante repercusiuni sociale, istorice asupra neamului, urmând să 
continuăm, într-o viitoare cercetare, eu "năşia rituală", formă de înrudire spirituală 
paralelă cu inrudirea de sânge, pe care o completează şi căreia îi adaugă. pecetea 
rituală a mentalităţii poporului respectiv. 

LA H.rrUEI,LE 

R(SUME: 

Le probleme ci-traire fait recours a l'intcrdisciplinaritc pour analyser un des composants les 
plus importants de la culturc traditionnelle roumaine, celui conccrnant les relations de patente. 

Dans la littcrature internationale specialisee, on traite ce probleme dans une sous-discipline: la 
kinship, proposec des 1967 par Robin Fox, anthropologue americain, et qui s'est imposce depuis, 
Jacques Le Golf remarquait, ii son tour, que «I'ctude ethnologiquc de la lignee, de la grande famille, 
aussi bien que de celle rcstreinte, doit renouveler les fondemcnts des etudes comparatives entre 
aujounl'hui et hiel', entre l'Europe et les autres continents». La lignee rituelle «est celle qui, il travcrs 
les pratiques rituelles archaiques, bien etablies par la tradition au cours des tempo, coexiste avec la 
lignee etablic par consanguinite et la complete». 

L'auteur discute, en ce sens, des anciens ritcs de denomination qui creaient des relations de 
parente par le systeme de patente rituelle (aussi nommee parentc spirituelle). On inelut dans ee 
systeme les notions de moş-moaşă, commc representants vivants des ancetres de la lignee. Par le 
processus nomme «lIioşire», «moaşa de neam» s'apparente pratiquement au villagc tout entier, si bicn 
qu'elk appellc les femmcs qui vicnnent d'ac:eoueher «petitt:s-filles» et les nouveau-nes «petits-fils». 
Ces dcrniers amont des obligations rituciles a son cgard: fl l'occasion des grandes [etes (Nom, 
Fă.ques), ils devrontl a visitcr et lui apportcr des eadcaux. 

Une antre formc de parente spirituclle est celle que H. H. Stahl nommait «parente spirituellc 
avec le parraim> parrains de l)aptcmc el de rnariage, comme parents spiritucls de l'cnfant, puls des 
jeunes maries). 

Pom finir, un autre mode de parente ritudlc ilnalyse par 1 'aulcur est celui par fraternisation 
(<<fl'eres de croix» et «sccurs de croix»), 

Dans une socict6 traditionnellc, le probleme a des repercussions sociales. historiques et 
culturelles. 

Institutui de Filologie Română 
"A. Philippide" 

laşi, str. Codrescu, nI'. 2 

16 Vezi vot. Graiul. etnografia şi lCilciorul zonei Chiom-, Casa Judeţeană a Creaţiei Populare, 
Baia Mare, 1983. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)
BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

