NEAMUL RITUALIC

Studiul etnologic al neamului §¢ al comunitiyii, af
Jamiliel mari 5i al celei restranse trebuie s& reinnolascd
bazele upor studii comparative intre ieri §i azi, ntre
Furopa yi celelalte continenie.

{Jacques Le GofD)

Problema discutatd in studiul nostru sub titlul generic de Neamul rituclic ests
o problemi de interdisciplinaritate, modalitate stiintifica de inVestigare pentru mai
multe domenii, care revine in atentie la acest Inceput de secol gi de mileniu in
avantajul unor cercetdri larg cuprinzatoare. Aborcdim, agadar, studiul etnologic al
neamului gi al relatitlor de rudenie stabilite inir-o comuanitate traditionald, dintr-o
perspectivd interdisciplinard, care ne descihide un cadru general pentru a putea
dezvolta problemele proprii. Aniropologul american Robin Fox, cel care din 1967
s-4 ocupat constant de studierea relatitlor de rudenie {cercetdri care, dupa arerea
sa, se constituie intr-o subdisciplind, kinskip), recomanda in 1994 ca’ studiul
acestora sé se facd gi din perspectiva descoperirii unor ,,modeie de xrm}xgibthe,
cu pretentit de universalitate”. El credea ci un asemenea studiu trebuie raportat la
comunitifi umane largi si nu izolate, penteu ca din astlel de comunitati s-au niscut
st cele mai vechi forme de asociere umani, de la totemism, ca formi de Tnrudire
primitiva de naturll magicd, la cultu! strimosilor, care a grapat famiba in juryl unui
altar sacru. Familia era legatd de vatra sacrd, tatdl {iind oficiantul sacrificiilor,
continuatorul  strimosilor. Potrivit credintel strivechi din mitologiile clasice
cunescute, numai tatil poseda principiui misterios al fiintei $i numai el transimitea
scénteia vietld, consideratd a 11 de esent’ sacrd si divind, De aceea, cultul domestic
se transmitea ntotdeauna din barbat in birbat, femelle participind la acest cult doar
prin intermediul barbatului (tatdlui si sotului}. Pe teren roménesc, problematica
neamulul din perspectivi etnologicd se gasesie tratatd in jucrari clasice, pe care
spectalisiii le cunosc gi la care se raporteaza 1n studiile lor, precum fucrarea lui
Nicolae Constantinescu din 1987, recent reeditati’.

U Etnologia si folclorud retagiilor de rudenie, Bucurest, Bditura Univers, 2000,

ALIL, © XL - XLHI, 2002 ~ 2003, Bucuresti, p. 191196

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)



192 LUCIA BERBAN 2

Newmud rituglic in context roménesc, de la cele mai vechi atestiri de rituri si
obiceiuri panid Tn zilele noastre, implicd stravechi ritwri de denominagic, carc
corgspundean wentalititilor arhaice st care creau relatii de rudenie prin sisterul
Invudirii rituale. Bra un sistem de incudire aproape la fel de puternic ca si cel al
inrudirii consangvine sau bazate pe afinitate, care actiona Tn directd dependenti de
acestea gl care a devenit viabil gi s-a perpetuat prin obiceiurile vietii de familie,
cele calendaristice sau ale sfrbatorilor de peste an. Acest tip special de Inrudire
avea de la inceput o conotatie magici, pe care obiceiurile o pastrau si o perpetuau
{cum fac, de altfel, si astiz1). A existat in societatea traditionald romaneasci, inci
de la cels mai vechi forme, dupd cum observa Traian Herseni in cartea Forme
strdvechi de culturd poporand romdneascd (1977), obiceiul de a da nepotilor
numele mic de botez al mogilor lor. Autorul lega acest obicei de ideea striveche a
v pamént-mami (Terra Mater sau Tellus Mater), care da nagtere tuturor
fiintelor, le hrineste, ele primind, apoi, din nou de la el germenele roditor, ceea ce
implicd ideea ¢ morfii se intore Tn pamantul matern, unde rodesc din non, ca orice
samantd, ¢l revin la fm‘me tinere de viath. Do aicl, credinta ca generatiile tinere nu
fac decat sa refncarnsze flintele strimosilor, de retinut fiind ideea dupd care cedrul
stramosilor este o componentd osentiald, o coloand vertebrald a culturii noastre
traditionale, care este o culturd intemeictoare. In traditia de neam roméneasca se
observd pnd astizi, cu mio? exceptii datorate conjuncturilor sociale {care creeaza si
in acest domeniu mode), pastrarea principiului masculin in riturile de denominatie.
e poate urmiri cu usurintd, in harta din studiul Magdalenei Vuipe®, preponderenta
componentel patriliniare in atribuirea numelui dupid strimosii masculini ai
neamului, mai ales la baietfi, virtuali continnatori, prin nume, ai spitei de neam.

Prin instalarea timpurie a crestinismulul, vechiul rit de initiere Imbraci haina
culticd a botezului, care reglementeaza i atribuirea numelui, ca forma de integrare
sociald g1 religioasd a noulut membro al comunitatii. Astfel, au devenit importanti,
aldturt de pirind, si nasti de botez ai copilului, ca oarintt spirituall (parres
spivitucdesy. Acest tip de Tnrudire rituaié {pseudeinrudire) trimite la o forma de
inrudire spirituald pe care am discutat-o st cu altid ocazie, Inrudirea prin mogive sau
lm“?x'()]t’”c a prin mogie, adicd prin mog—-moasd, ca stramosi al nearnului,

n Dictionarul de etnologie si antropologie de Pierre Bonte 51 Michel! Izard,
din ”:9‘:31 , se diseutd felurile speciale de tnradire in articolul Pseudoinrudirea. Aici
se pomeneste Inrudiveq de sdnge, inrudivea de lapte st nrudirea spivituald, ce
desemuneazi z‘eiatii!ﬂ dinire nasi si fini, rezultate in lumea crestind din ritualul
botezului. Se face precizarea ¢i aceastd din urma rﬂiatm ajunge si indeplineasci
Eum ti mulnpm legind grupuri sociale din generatie in generatie. Pentru zona
Balcantlor se face trimitere la Hammel, 1968

2 Répartition territoriale des noms de parenté en daco-rowmain (d'aprés I'ALR), in Revue
Ronmaine de Linguistique™, t. X1, 1966, nr. 1, p. 47, harta 6.
? lasi, Editura Polirom, 1999, p. 512-513.

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)




I
|

3 NEAMUL RITUALIC 193

a3

Analiza noastrd care urmeaza se {ace pe material roméinesc. Dupa dictionarele
de limba roméni consultate, de la cele mai vechi (Tikiin, Scriban) pand la editia
mal noud a Dictionarului explicativ al fimbii romdne {DEX) s1 la DLR, mogie este
un cuvant format din moy + sufixul -ie insemnind avere mogtenita din mogi-strimosi,
ocind, pdrintie, cu valoare de durald, mostenire vegnicd, adici fransmisd din neam
in neam si, de aici, prin exiensie, s-au dezvolial sensurile seminfie, neam,
populatie, pdmdni strdmogesc, tard stramogeascd, bagsting, patrie. Lingvistul lon
Coteanu, ocupindu-se, in studiile sale, de ,.doi termeni simbolici: fard 51 mosie” (in

1681), era de pirerc ¢i moys insemna nu numaj sirdbun, ¢ desemna §i partea de
pamant care revenea urmagilor directi sau indirecti, ceea ce demonstreazd
continuitatea de stdpanire a pamantului. Acest sens il releva textele vechi, unde
intdlnim formuliri de tipul aceasti mosie este de trei mosi™. Mogsii ca nasi,
problemi de care s-a ocupat, printre altii, si Paul H. Stah! in 1979 si 1993°, adaugs
relatiei de consangvinitate existente (,strabun”, batran dintr-un grup de oameni,
imruditi intre ei) nuanta relatiel spirituale. Altfel spus, mosii erau adeviratit
initiatori ai noilor membr1 ai societitii traditionale, de la nastere pand la caséforie.
Apartenenta de nearn, dictatd de regulile rudeniel consangvipe sau spirituale, nu
inceta nici dupd moarte, ¢i se continua prin multimea riturilor funerare si a
obiceiurilor de cinstire periodicd a celor morti, prin cultul stramosilor.

In cadrul obiceiurilor de nastere, fnrudiven prin mogsive, prin moagd, ca
oficiantd a ceremonialului si totodatd gi rudd spirituald, ca moasd de neam, de
mostenire, de basting, de ocind, era o componenta de structurd a relatiilor de neam,
cu inciredturd preponderent rituald. Uneori, moasa putes fi chiar rudd prin
consangvinitate cu cel mosit (in cazul cénd era bunica paternd). Henri ?L Stahl si
Paul H. Stahl numesc acest tip special de fnrudire spirituald prin moag: dnrudirea
prin mogie, pentru ¢i moasa de neam, impreund cu mogul sunt, prin traditie, si nagii
de botez ai copilului, mai cu seama mnd acesta este biiat, deci wr;nummrmui de
nume §i de mosie al neamului. To majoritatea raspunsurilor la capitolul Nastere
dintr-un Chestionar etnografic si folcloric general, care s¢ afla In Arhiva de
Folclor a Moldovei si Bucovinei (AFMB), se mentioncazi ¢a nagii de cununie
trebuie 83 fie nasit de botez ai baiatului, care erau, de fapt, mosii de neam (mogul-
moasa). Aceasta este dovada clarf ¢, intr-0 mentalitate traditionaldl, acest tip de
tnrudive rilvald se transmite din ncam in neam, jar structura patriarhald se
pastreaza, in linti generale, chiar in condititle schimbirilor sociale intervenite in
decursul istoriei neamului. In aceastd privingd, studiile etnologice trebuie
coroborate cu cele lingvistice si cu cele genealogice. Se poate observa, dmn
numeroascle réspunsuri primite {cf. AFMB) si analizate de noi, ca spita de neam
patriliniard are si pe plan ceremonial rolul preponderent pe care il are in viata
sociald si istorica a neamuiui. Prin riturile de denominatie (din cadrul obiceiurilor

* Nicotae Constantineseu, op. cit.

* Vezi, mal ales, articolul Magitul 5i néagitul. Transmisia lor in cadrul neamului, in Revista de
ctinografie si folclor™, . 38, nr. §, 1993,

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)



194 LUCIA BERDAN 4

de nagtere) se realizeazd prima fncadrare ceremoniald a copilului in grupul de rude
ciruia 1 apartine, in seria de generatii ale acestuia. Transferu! calitatii de moasd de
neam de la soacrd la nord intrd in mecanismul inrudirii rituale prin mogire si prin
mogie, nora ocupénd exact aceeas! pozifie pe care cu o generatie in urma a detinut-o
propria ei soacrd, n timp ce sotul moagel (mosul} este consangvin, peste ©
generatie, doud sau mai multe, cu copilul mosit. Cind moasa apartine aceluiagi
neam, prioritard se considerd legdtura stabilith prin mogie (sistemul de inrudire
mog—moasd), ca o consecintd rezultatd din vechea organizare a familiei. in cazul
cand moasa nu era din acelasi neam, ea devenea, prin practicile rituale efectuate, ca
si ruda, la fel ea sotul ei. In aceasta situatie este evidentd fnrudirea prin mogire.
Moaga numea pe femeia lduzd, cu care era sau nu ruda, ,nepoatd”, iar pe copil,
»NEpot”, fntre familia Jauzei si familia moagei se stabilea o legiturd cvasisimilard
aceleia consangvine. Nepotul mosit i1l numea pe sotul moasel mos sau mogoi
(augmentativul irimite la calitatea de cel mai mare dintre mosi). In felul acesta,
moaga devine ,,ruda” cu tot satul, cu toatd comunitatea respectiva.

Un aspect particular al Tnrudirii rituale prin mogie (sistemul mog—moasd) era,
in satul traditional roménesc, Incadrarea in spita de neam (si, implicit, in cultul
strimosilor) a copifului nascut in afara césdtoriei (sau fard casitorie). Aici intervin
din nou mosii, de data aceasta legdtura ticndu-se doar cu cei materni. Absenta
spitei de neam patriliniar impunea ca incadrarea nou-nascutului sa se raporteze la
seria de generatii a grupului de rude matern. Caracterul special al Imprejurérii,
conotatd negativ de societatea traditionald, pentru ¢i nu respectd normele impuse
de traditie, facea necesar ca pe plan ceremonial sd se efectueze rituri prealabile de
apropiere de riturile si regulile in vigoare. Avea loc, mai Intai, o nunid magicd a
fetei-mamd la pom (salcie, richiti), menitd a o incadra ceremonial in grupul de
neveste. Acest obicel arhaic a fost semnalat si descris 1n secolul al XiX-lea de
Teofil Francu §i George Candrea®, iar in secolul al XX-lea de Ion Chelcea, dupa
informatiile culese in Caras-Severin’. Spita de neam a mamei copilului o
suplinegte, in acest caz, pe cea patriliniard. Este vorba de una dintre cele mai vechi
forme de Tnrudire rituald, cu repercusiuni in plan social si istoric, pe care etnologii
clasici au numit-o inrudire utering. Copilul niscut in aceste circumstante, in care se
incéleau riturile si regulile In vigoare, primea numele de botez al mosului sau al
moagei materne. Sanctiunea in plan ritual si social se facea prin sistemul de
denominatie prin poreclit (devenitd, peste generatii, nume de familie): Florea,
Florean, Buruiand, Fochi, Bitang, Hegitimu. j

Un alt aspect al inrudirii rituale prin mogie se incadreaza in sistemul de relatii
stabilit prin infrdfire sau insurdfire, sistem care se integreaza riturilor de trecere {de
virstd). Este vorba de un tip special de nrudire, carc a capitat ¢ pronuntati
conotatic economicil, sociali, adicd ritul imbracd, Tn acest caz, o forma de

‘;’ Romanii din Munfii Apuseni (Motii), Bucuresti, Tipografia Moderna Luis, 1888,
" Obiceiuri in legdnrd cu viata omului in Pdtas si Borlovenil Vechi, Carag, in ,Revista de
folclor”, 1958, nr. 3, p. 55-82.

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)




L

NEAMUL RITUALIC 195

organizare economicd, cu efecte patrimoniale. Infidfirea pe mogie este, dupa
definitia lui Romulus Vulcinescn®, o legitura ce se stabileste intre persoancle
sirdine in cadrul unel comunitati obstesti prin munca in comun a p&mantului liber,
sau aservit, in conditiile unei fraternitdti stabilite pe diferite cai”. Informatii
preticase in aceastd problemi de interdisciplinaritate gasim si in alte lucrari’. De
pilda, in lucrarea lui I. Minea si L. T. Boga'® sunt citate documente care atesta
faptul ca se infriteau ritual nu numai striini intre ei, cum spune Romulus Vulcinescu,
in lucrarca citata, ci si rudele intre ele, ritul fiind garantia perpetudrii unor astfel de
jurdminte si angajamente peste generatii. Aceste aspecte sunt discutate si de Petru
Camman”, care observa ¢ tipul de inrudire la care ne referim, cu un pmemic
caracter religios si economic, face armonie perfectd cu vechiul tip ritual de esentd
magici prin excelenti. In Muntenia si Oltenia, aratd P. Caraman, dnfrdfirea pe
mogie sc celebra in bisericd, pe cruce §i pe evanghelie, dupd ce, in prealabil,
jurdmintele rituale ale fratilor de cruce se ficuserd pe pdine 5i pe sare, Prin acest
tip de infratire pe mogsie, fratii de cruce dobindeau fiecare asupra averii celuilalt
drepturi egale, ba, uneori, mal mari decat fiii sau fratii naturali. ,,Fra mai aproape
fartatul decéat fratele”, spunea un informator din Lapugul Romanesc, citat de
M. Constantinescu in lucrarea la care am ficut referire] V. Scurtu, analizind
termenii de fnrudire in limba romana, observi cid ,,Dreptul s1 datoriile ce au fratii si
surorile adeviarate, tot acel drept si datorii aveau fratii si surorile de cruce”?. La
aceste reglementiri rituale, cu valoare juridicd gi sociald, se referd i Gh. Cront, in
hicrarea sa din 1969, ca si sociologu! H. H. Stahl, intr-o lucrare din acelasi an'.
H. H. Stahl insista asupra fenomenului social al transformirii acestui obicei ritual
intr-o modalitate de acaparare de proprietatic ,,Devenant frére avec un des
membres de la communauté paysanne, les seigneurs acquéraient les mémes droits
que les autres membres de la communauté, enfre autres, oeiujﬁ d’acheter les
propriétés locales mises en vente. Iis accaparaient, ainsi, les terres de Pintérienr’.

Printre variantele de inradiri rituale ale tipului Infrdtirea pe mogie era négia
de mogie sau cuscria de mogie, avind ca scop péstrarea sau transmiterea proprietitii,
mai ales cAnd oo existau urmasi (mostenitori) de drept. Tn felul acesta, mogia se

¥ Einologie juridicd, Bucuresti, Editura Academici Romane, 1970, p.79.

N, lorga, Anciens documents de droit roumain, vol, 1, Paris-Bucuresti, 1930, p. 93, 97; L Minca
st L. T. Boga, Cum se mosteneau mogiile in Jura Romdneascd pind la sfarsiiul secolulut al XVElea.
Contribugiuni la istoria vechiului drept in Tara Romdneascd, lagl, vol. 1-11, 19331935,

" vezinota 9.

B Pafedirirea rituald la popoarele sud-cstului ewropean i originea ei traco-ilivied, n vol, ,Studii
de feiclor™, 111, Bucuresti, 1995, p. 234 si urm.

P Termeni de inrudire in limba reménd, Bucuresti, Editura Academici Roméne, 1966, p. 122.

B Istintii medievale roméneyti. Infrdivea pe mogie. Jurdtorii, Bucureyti, Editura Academied
Roméne, 1969, p. 40 gi urm.

Y Les anciennes communautés villageoises roumaines. Asservissement et pénétration
capitaliste, Buearest-Paris, 1969.

5 tbidem.

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)



196 LUCIA BERDAN 6

pistra in familie si se transmitea (se mogtenea) conforin cu drepturile de mogtenire
alc fratilor adevirag.

Fritia de mosie, sistem de inrudire rituald cu valoare de reglementare juridica,
asigura conservarea proprietitii familiale {(a mogiei) si contributia la intirirea
grupului familial al comunitatii respective. Finologil noteazd 31 in zilele noastre
conservarea unor asemenea practici rituale in zone arhaice precum Bucovina,
Chioar, Lapus, Buziu, [ifov etc., ceea co demonstreaza of nfrdiirea rituald s-a
practicat pe aproape tot teritoriul roménesc'®,

Studiul nostru se opreste, deocamdats, doar la aceste forme arhaice de inrudiri
rituale, cu umportante repercusiuni sociale, istorice asupra neamului, urmind s
continuam, intr-o viltoare cercetare, cu ,ndsia rituald”, formd de nrudire spirituald
paraleld cu inrudirea de sange, pe care o completeazd s céreia ii adaugd pecetea
rituald a mentalitdtii poporului respectiv. :

LA LIGNEE RITUELLE
RESUME

e probleme ci-traité fait recours & Uinterdisciplinarité pour analyser un des composants les
plus importants de la culture traditionnelle roumaine, celui concernant les refations de parenté.

Dans la littérature internationale spécialisée, on traite ce probléme dans une sous-discipline: la
kinship, proposée dés 1967 par Robin Fox, anthropologue américain, et qui s’est imposée depuis.
Jacques Le Goff remarquait, & son tour, que «I’étude ethnologique de la lignée, de la grande famille,
aussi bien que de celle restreinte, doit renouveler les fondements des études comparatives entre
aujourd’hui st hier, eatre 'Europe et les autres continents». La lignée rituelle «est celle qui, a travers
les pratiques rituelles archaiques, bien élablies par la tradition au cours des temps, coexiste avee la
lignée éiablic par consanguinité ct la compléte».

L’auteur discute, en ce sens, des anciens rites de dénomination qui créaient des relations de
parenié par le systéme de parenté rituelle (aussi nommée parenié spirituelle). On inclut dans ce
systéme les notions de mog—moasd, comme représentants vivants des ancétres de la lignée, Par le
processus nommé «anogire», «moasa de neamy» s’ apparente pratiquement au village tout entier, si bien
qu’elle appelle ies fernmes qui viennent d’accoucher «petites-fillesy et les nouveau-nés «petits-fils».
Ces derniers auront des obligations rituelles & son égard: 4 V'occasion des grandes fétes (Nogl,
Paques), ils devront la visiter et lui apporter des cadeaux.

Une auire forme de parenté spirituclle est celle que H. H. Stahl nommait «parenté spirituelle
avec le parrainy (les parrains de baptéme ot de mariage, comme parents spirituels de Penfant, puis des
jeungs mariés). )

Pour finir, un autre mode de parenté rituelle analysé par Pauteur est celui par fraternisation
{(«fréres de croixy et «seurs de croixn).

Dans une socidté traditionnelle, le probléme a des répercussions sociales, historiques et
culturelies.

Institutul de Filologie Romdnd
A, Philippide”
Iagi, xtr. Codrescu, nr. 2

Y% ezi vol. Graiul, emografia si folclorul zonei Chioar, Casa Judeteand a Crealiet Populare,
Baia Mare, 1983,

BDD-A1312 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 14:36:01 UTC)



http://www.tcpdf.org

