Mariana-Virginia Lazarescu
Bukarest

Interkulturelle Aspekte in der Freundschaftsgeschichte Lilli
findet einen Zwilling von Karin Giindisch

Abstract: Karin Giindisch, a writer of children’s books, who left Romania
to live in Germany since 1984, has been awarded several prizes. In 2007 she
published a story entitled Lilli findet einen Zwilling (Lilli finds a twin),
which gets an insight into the national culture, as well as into other cultures.
The story is about the life of a Russian emigrant family that moved to
Germany, and about the friendship between two girls. The split between the
new and the old homeland becomes a controversial theme. In this case, it is
friendship that creates solidarity and integration. This story of a friendship
becomes a story of integration, which addresses both children and grown-
ups. During the analysis of the text, attention should be brought upon
intercultural characteristics to find out those differences between people,
which are the result of their belonging to different cultures. Through the
transfer of knowledge about cultural otherness and about the different
behavior patterns, communication problems and the conflicts which result
from them can be solved and avoided.

Keywords: German literature from Romania, interculturalism, culture,
human being.

Die Erzdhlung Lilli findet einen Zwilling (2007), die von der aus
Rumiénien stammenden, seit 1984 in Deutschland lebenden, mehrmals
preisgekronten Kinder- und Jugendbuchautorin Karin Giindisch stammt,
bietet vielfach Einblicke in die eigene und in fremde Kulturen. Im
Mittelpunkt der Erzéhlung steht das Leben einer russlanddeutschen
Aussiedlerfamilie. Die Gespaltenheit zwischen der alten und der neuen
Heimat wird zum brisanten Hauptthema. Die Freundschaft der beiden
Maidchen Ludmilla alias Lilli aus Russland und Amelie alias Milli aus
Bayern schafft Zusammengehorigkeit und Integration. Die Geschichte von
der Freundschaft wird somit zu einer Integrationsgeschichte, die sich an
Kinder und Erwachsene gleichermaflen wendet und diese gleichwohl
anspricht.

283

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



Menschen verschiedener Kulturen sind sich schon immer begegnet.
Wihrend das in fritheren Zeiten seltener passierte, sind die Begegnungen
heutzutage  infolge  der  Entwicklung der  Verkehrs-  und
Kommunikationsmittel ein herausragendes Merkmal unserer Gesellschaft,
deren Schlagwort die interkulturelle Kommunikation darstellt.

Karin Giindischs Buch ist eine Geschichte iiber Auswanderer, die ihre
Heimat verlassen haben, um sich in der Fremde ein neues Leben
aufzubauen. Innerhalb dieses grob gezeichneten Rahmens lassen sich viele
Einzelheiten herauslesen und interpretieren, die bei der Begegnung
zwischen den Kulturen auftreten.

Als theoretische Grundlage konnen die Kriterien von Gerhard Maletzke
(1996:30) gewihlt werden, die er in seinem Buch fiir die Vokabel der
Fremde festhdlt. Er definiert die Fremde als das Auswiértige, das
Auslindische, d.h. als etwas, das sich jenseits einer rdumlich bestimmbaren
Trennungslinie befindet. Hier geht es um lokale Erreichbarkeit von bislang
Abgetrenntem, um starke Betonung des Inneren als Heimat oder
Einheitssphire. Das Fremde kann als Fremdartiges, auch im Sinne von
Anormalitit und Unpassendem, im Kontrast zum Eigenartigen und
Normalen verstanden werden. Das Fremde als das noch Unbekannte bezieht
sich auf Moglichkeiten des Kennenlernens und des sich gegenseitig
Vertrautmachens von Erfahrungsbereichen. Das Fremde ist das letztlich
Unerkennbare, bei dem Moglichkeiten des Kennenlernens prinzipiell
ausgeschlossen sind. Das Fremde erscheint als das Unheimliche im
Gegensatz zur Geborgenheit des Vertrauten. Auch Eigenes und Vertrautes
konnen zu Fremdartigem umschlagen. Das Heimische wird unheimlich. Wir
werden von der Autorin von Anfang an in die Thematik eingefiihrt: Es ist
der erste Schultag in Freibach/ Deutschland, gleich nach den Winterferien.
Die Schule befindet sich in der Ndhe des Aussiedlerheims. Die Familie des
erzdhlenden Kindes ist vor kurzem nach Deutschland eingezogen. Oma
begleitet ihre Enkelin Ludmilla in die Schule und nimmt ihr die schwere
Schultasche ab. In Deutschland ist das nicht iiblich, die Schulkinder pflegen
ihre Sachen selber zu tragen. Wir erfahren weiterhin, dass die Familie aus
Russland kommt. Es wird ein Vergleich des Wetters in beiden Lidndern
angestellt: Langer, strenger Winter in Moskau versus schneearmer Winter in
Freibach, wo die ersten Schneeglockchen schon blithen.

Interkulturelle Merkmale werden von Anfang an angedeutet. Als néchstes
Element erscheint der Supermarkt. Das Médchen geht mit der russischen
Pelzkappe in den Laden, um eine Banane fiir die Pause zu kaufen. In
Russland gab es wohl nicht Bananen im Uberfluss, dafiir die stindige Angst

284

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



vor der Erkdltung. Dass Omas in den Léadndern des ehemaligen
Ostblockstaates im Allgemeinen etwas aufdringlicher und sorgfiltiger sind
als jene in den westlichen Staaten Europas, kann meines Erachtens als
Unterschied aus interkultureller Perspektive verstanden werden, auch wenn
das im Buch nicht explizit gesagt wird.

Ludmillas Familie verldsst Russland und siedelt nach Deutschland aus. Das
heifit, dass sie aus dem gewohnten Zuhause, aus dem Zustand der
Normalitdt und Selbstverstindlichkeit heraustritt und sich in ein
unbekanntes Milieu begibt, das manchmal bedrohlich sein kann.

Wie in den meisten Geschichten, die das In-die-Fremde-Gehen zum Thema
haben, kommt das Zwiespiltige der Fremde auch hier zum Vorschein.
Einerseits ist das fremde Land, in diesem Fall Deutschland, unverstiandlich
und gefihrlich, weil unbekannt, andererseits verlockend, weil neu und
anders.

Ludmillas Familie befindet sich in einem sogenannten Zwischenstadium, ist
nirgends richtig zu Hause. Physisch und psychisch lebt sie in der fremden
Kultur, bleibt aber der eigenen Kultur treu, die sie iiberall mitnimmt.
Maletzke (1996: 31) hebt hervor, dass Fremdsein auf Wechselseitigkeit
beruht. Der Fremde in der Fremde erlebt die Menschen der Gastkultur als
fremd, zugleich ist er selber fiir die Einheimischen ein Fremder. Es gilt aber
das Gesetz der Gastfreundschaft. Aus Giindischs Geschichte geht hervor,
dass die russische Familie besonders gastfreundlich war (Giindisch 2007:
595).

Das erzéhlende Médchen driickt gleich am Anfang der Geschichte sein
Bedauern aus, in Deutschland keine Freundin wie Olga zu haben, die in
ihrem Heimatland zuriickgeblieben war. Die Lehrerin, Frau Miiller, wirkt
durch ihre indiskreten Fragen etwas misstrauisch und unfreundlich. Sie
erkundigt sich nach den Sprachkenntnissen der Familie. Nun erfahren wir,
dass die Mutter des Schulkindes Russlanddeutsche und der Vater Russe ist,
dass das Kind von Mutter und Oma Deutsch gelernt hat, weil diese mit ihm
und dem jiingsten Bruder Waldemar immer Deutsch gesprochen haben. Die
dlteren Briider Sergej und Wolodja waren in der Kinderkrippe in Moskau,
wo man nur Russisch gesprochen hat. Als Waldemar und Ludmilla klein
waren, war die Oma schon in Rente, konnte auf die Kinder aufpassen und
sprach mit ithnen immer Deutsch.

Dass die Lehrerin die neue Schiilerin viel ausfragte, so dass die restlichen
Kinder in der Klasse mithéren konnten, ist nicht sehr gastfreundlich und
padagogisch. Sie denkt nicht daran, dass das Ausfragen dem neuen Kind
unangenehm sein konnte, dass es beleidigend wirken konnte. Die Lehrerin

285

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



lasst die neue Schiilerin lange Zeit allein in der Bank sitzen, ohne sich etwas
dabei zu denken, handelt demnach eher takt- und riicksichtslos.

Wir haben es bereits auf den ersten Seiten des Buches mit interkulturellen
Aspekten zu tun: Begegnung zwischen Menschen aus verschiedenen Kultur-
kreisen, das Problem der Mutter- und Fremdsprache, zwischenmenschliche
Beziehungen, Gastfreundschaft, Lebensweise, Anpassung an die neue
Heimat usw.

Die Wohnbedingungen der Familie werden eingehend beschrieben. Auf
einer kleinen Flache wohnen sehr viele Personen: Oma, Waldemar und
Ludmilla schlafen in einem Zimmer, die Eltern in einem anderen. Sergej,
Wolodja und Onkel Josef teilen das Wohnzimmer. Die Mobel sind vom
Sperrmiill, der Fernseher ist alt. Ein Wecker ist unter diesen Umstinden
nicht mehr ndtig. Am Morgen wird russischer Tee getrunken. Die Oma ist
die Autoritit im Haus, sie ist das Oberhaupt der Familie. Sie will alles
wissen, alle verpflegen, kann aber notfalls auch nachgeben, ist eigentlich
lieb, meistens freundlich und hilfsbereit, versucht mit den neuen
Lebensumstédnden Schritt zu halten.

Das Aussehen spielt in der Geschichte auch eine wichtige Rolle: Ludmilla
trigt lange, geflochtene Zopfe, die in einer westlichen Welt altmodisch
anmuten. Die russische Pelzkappe hat sie deswegen gleich nach dem ersten
Schultag im Kleiderschrank versteckt.

Ludmillas Wendung ,,als kdme ich direkt aus Moskau. Mir fehlt nur noch
die Pelzkappe® (Glindisch 2007: 14) ldsst sich als ein Hinweis auf die
Gefahr der Stereotypen deuten. Wenn ein Russlanddeutscher eine Pelzkappe
wie bei sich zu Hause trigt, riskiert er, ausgelacht zu werden. Wenn im
Rahmen einer Modeschau eine Pelzkappe als neuer Modetrend présentiert
wird, ist das ein nachahmenswerter Stil. Wenn jemand in der russischen
Bekanntschaft ,,Hallo“ mit ,,Tschiiss*“ verwechselte, pflegte Ludmillas
Familie zu sagen: ,Frisch aus Moskau gelandet! Dem fehlt noch die
Pelzkappe!* Demnach wird oft nach AuBerlichkeiten geurteilt.

Es galt also, die Pelzkappe als wertvollstes Mitbringsel aus der weit
zuriickliegenden Heimat loszuwerden. Das ist eine Form der Aneignung
neuer Werte in einer neuen anderen Welt. Es ist der Zusammenstof3
zwischen dem FEigenen und dem Fremden. Das muss sogar mit einem
Wortspiel getan werden, das wie ein Abzdhlreim klingt: ,,Pelzkappe,
Pelzkatze — Pelzmantel, Melzpantel* (Giindisch 2007: 15). Die Oma trennt
sich am schwersten von ihren alten Werten: Sie will die Pelzkappe in
Mottenpapier auftheben und irgendwann anlésslich einer Reise nach Moskau
mitnehmen. Die jiingeren Mitglieder der Familie kdnnen die Pelzkappe

286

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



schnell entbehren. Das Motiv der Pelzkappe durchzieht die ganze
Geschichte. Alle Helden werden nach der Pelzkappe gefragt. SchlieBlich
wechselt die Oma die Pelzkappe mit einem Kopftuch.

Zur Symbolik der Pelzkappe hat mir Karin Giindisch im Gesprich
Folgendes erklart:

Die Pelzkappe stigmatisiert den neu Eingewanderten, macht ihn kenntlich als
einen, der noch nicht Bescheid weill, was in Deutschland iiblich ist. In Moskau
war die Pelzkappe notwendig, weil es dort kalt war, in Freibach hingegen ist sie
nur ein Uberbleibsel, ein Zeichen dafiir, dass der Triger sich auf die neuen
(klimatischen und auch anderen) Verhiltnisse noch nicht eingestellt hat. Die
Pelzkappe fillt auf, aber man mochte nicht auffallen. Man méchte sich schnell
,integrieren’, denn das ermoglicht den sozialen Aufstieg. Es gibt also
Einwanderer, die die Pelzkappe noch tragen und solche, die sie schon abgelegt
haben. Die jungen Leute passen sich schneller an und legen die Pelzkappen
schneller ab. Fiir die GroBmutter behélt die Pelzkappe ihren Wert, auch wenn sie
sie ablegt. Sie will sie wieder nach Moskau bringen. Die jungen Leute wollen sie
aber nur loswerden und denken in die Zukunft.

Die Gestalt der Oma veranschaulicht die oben genannten Konzepte der
Interkulturalitdt: Das Fremde als das Auswiértige, das Fremde als
Fremdartiges, das Fremde als das noch Unbekannte, das Fremde als das
letztlich Unerkennbare, das Fremde als das Unheimliche im Gegensatz zur
Geborgenheit des Vertrauten. Sie denkt nicht daran, Urlaub wie die
Deutschen auf Mallorca oder in der Dominikanischen Republik in schénen
Hotels zu machen, wo man das Essen nicht selbst kochen muss. Sie freut
sich auf die Reise nach Moskau irgendwann.

Werte und Normen der Deutschen werden im Laufe der Erzdhlung
mehrmals angesprochen. Ein Haus bauen bedeutet fiir die Familie, sich den
MaBstidben der deutschen Gesellschaft anzupassen. Die Haare mit Gel zu
frisieren, statt mit ,,Griil Gott* mit ,,Hi* zu griiBen, eine unkonventionelle,
lockere Jugendsprache mit Ausdriicken wie ,,cool“ u. A. zu sprechen sind
im Falle Waldemars ebenfalls Zeichen der interkulturellen Kommunikation
und der erfolgten Integration, die die Oma als Frechheit empfindet.

Der Altkleidercontainer ist ein Signal der deutschen Welt, auf das die
Gestalten unterschiedlich reagieren. Die Mutter will nichts davon horen, die
Kinder fiihlen sich davon angezogen.

Das Schulbild zeigt auch Differenzierungen in der Lern- und Unterrichts-
methode: In Deutschland schwatzen die Kinder in der Stunde, in Russland
ist das nicht erlaubt.

287

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



Ludmilla leidet sehr darunter, dass sie allein in der Bank sitzen muss. Die
Widmung des Buches lautet ,Fiir Ingrid, die anfangs allein in der Bank
sal“. Wer Karin Giindischs Biografie kennt, weil}, dass sie in Ruménien
eine sehr gute Deutschlehrerin und eine preisgekronte Kinderbuchautorin
war. Sie gehorte dort der siebenbiirgisch-séchsischen Minderheit an, hat
zwei Kinder, einen Sohn und eine Tochter namens Ingrid. Karin Giindisch
wanderte mit ihrer Familie in den 80er Jahren, also vor der Wende noch,
nach Deutschland aus. Das heif3t, dass die Geschichte autobiografische Ziige
enthélt und dass die Autorin auch die Erfahrung des Aussiedelns hautnah
erlebt hat. Aus Ingrid ist in der Geschichte Ludmilla geworden.

Lilli hat wie Ingrid ihre Heimat verlassen und damit das Vertraute
aufgegeben. Sie muss sich an die neue Welt in allen Einzelheiten gewohnen.
Sie gilt als Fremde in einem Land, aus dem ihre Vorfahren stammen, und
wirkt anders durch Kleidung, Frisur, Verhalten, Wohnen im
Aussiedlerheim.

Wieso ist die Freundschaft zwischen einem Médchen aus Bayern und einem
aus Gagausien moglich? Sie haben gemeinsame Interessen, gemeinsame
Vorlieben, treten als Zwillinge auf, obwohl sie keine sind, und testen dabei
die Meinung der Gemeinschaft, in der sie leben. Sie bemiihen sich um das
gleiche Aussehen, sind aber verschieden. Dadurch wollen sie sich besser
behaupten, denn die eine, Milli, ist arm, lebt nur mit der Mutter und sieht
ihren in Paris lebenden Vater dullerst selten, die andere, Lilli, hat einen
fremden Akzent, eine gro3e Familie und hat sich noch nicht ganz eingelebt.
Beide sind fremd in der Klasse und in Freibach.

Die Essgewohnheiten sind auch aufschlussreich aus interkultureller Sicht: In
Deutschland gibt es alles zu jeder Jahreszeit, in Russland kauft man
Erdbeeren im Sommer und Trauben im Herbst, in Deutschland kauft man
tief gefrorenen Spinat, in Russland wird viel gekocht und meistens frisch. In
Deutschland 14dt man Leute, die man nicht so gut kennt, nicht gleich zum
Essen, sondern eher zu Kaffee und Kuchen ein. In Deutschland trinkt man
den Kaffee meistens mit Milch und ohne Zucker, in Russland meistens ohne
Milch und mit Zucker. In Russland wird der Kuchen meistens selbst
gebacken, in Deutschland nicht unbedingt.

Milli wird vegetarisch erzogen, Lilli isst gern Fleisch. Sie mag eigentlich
alles essen. Man versteht, dass sie zu Hause nicht so viele leckere Speisen
gekannt hat. Sie gesteht etwas beschamt: ,,In Deutschland schmeckt alles so
gut und es gibt von allem so viel“ (Giindisch 2007: 66). Deutschland ist ein
richtiges Tortenparadies.

288

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



Lilli kennt das Vaterunser sowie viele Geschichten aus der Bibel und geht in
den Religionsunterricht, Milli kann besser schwimmen und ist nicht
wasserscheu.

Millis Eltern sind nicht verheiratet, Lilli hat eine GroB3familie.

Spiele und das Elternpraktikum mit dem amerikanischen Babysimulator
sind auch typisch deutsche, sprich westliche Erziehungsmethoden.

Schuhe kommen nicht nur auf dem Cover, sondern auch in der Geschichte
immer wieder vor: moglicherweise als Symbol fiir die Auswanderung. In
Deutschland ldsst man die Schuhe auf dem Flur, der allen gehért, in
Russland tut man das nicht, weil man Angst vor Dieben hat. Im Hinblick auf
die Reise nach Moskau sammelt die Oma Schuhe fiir die Verwandtschaft
von dort. Die Médchen helfen ihr dabei, indem sie ihr gute Schuhe aus dem
Container bringen.

Giindisch schopft neue Worter wie beispielsweise ,,Kiimmerer, nicht im
Sinne einer verkiimmernden Pflanze, sondern eines Mannes oder Jungen,
der sich um ein Méadchen kiimmert, der sich niitzlich macht, immer da ist,
wenn man ihn braucht und auf den man sich verlassen kann. Die Autorin
erwdhnt in der Erzdhlung mehrmals den vom Goethe-Institut 2004
organisierten Wettbewerb ,Das schonste deutsche Wort“. Die
Teilnehmenden mussten ihr liebstes und kostbarstes deutsches Wort nennen
und begriinden, warum sie gerade das Wort gewéhlt haben. Die Oma
gewinnt tatsdchlich als Preis fiir ihr schonstes Wort, die Vokabel ,,Paradies®,
ein Lexikon in finfzehn Bidnden. Das Wort ,Kridnzchen® erinnert an
Russland, an russische Gepflogenheiten, aber gleichwohl auch an
Siebenbiirgen und klingt fiir binnendeutsche Begriffe etwas antiquiert.
Ausdriicke wie ,,Am fiinfzehnten Rhabarber!* (Gilindisch 2007: 46) sind
auch spezifisch und kennzeichnen Giindischs Erzihlstil, der einfach, direkt,
lebhaft und anschaulich ist.

In der Geschichte werden verschiedene Sprachen gelernt und gesprochen.
Jonas fragt Ludmilla alias Lilli, ob sie zu Hause Tiirkisch, Russisch,
Moldawisch oder Deutsch spricht:

,»Wir sollen zu Hause Deutsch reden®, sagte ich, ,,aber immer, wenn wir etwas
wirklich Wichtiges zu sagen haben, vergessen wir es und reden Russisch®
(Giindisch 2007: 72).

Englisch wird mit dem Kopfhorer geiibt. Zum Geburtstag werden englische
Lieder gesungen.

289

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



Klischees oder Stereotypen wie ,,Die richtigen Deutschen waren korrekt*
(Gtlindisch 2007: 85) kommen auch vor. Dieser Satz ist laut Giindisch eher
ironisch gemeint und gibt die Sicht der ,,anpassungsfiahigen Mutter wieder,
aber auch die irrige Vorstellung von Menschen auflerhalb Deutschlands, die
eine iiberhdhte Wertschitzung fiir alles Deutsche haben. Hinterfragt wird
das Klischee vom korrekten Deutschen, das Giindisch durch die Antwort
des Vaters ad absurdum fiihrt: ,,Er denke nicht an die Deutschen, sondern an
die Fische.* Das ist natiirlich komisch und unterlduft den Ernst der Mutter.
Der russische Vater will angeln, obwohl er keinen Anglerschein hat, den
man in Deutschland aufgrund einer Priifung bekommen kann.

Die Oma will nichts von tilirkischen Enkelkindern wissen und brummt vor
sich hin, wenn Ella den tiirkischen Freund Cem trifft (Giindisch 2007: 88).
Die Tatsache, dass Milli als Deutsche zu einer richtigen Aussiedlerin wird,
die sich in die russische Familie gut integriert und Russisch spricht, mag
etwas unglaubwiirdig klingen, aber moglich wére es, wenn sich Menschen
gut verstehen und sich entgegen kommen.

Oma sagte, Milli sei eine richtige Aussiedlerin geworden und sie sei in unsere
Familie gut integriert. Sie miisse jetzt nur noch ein bisschen besser Russisch
lernen, aber das ginge auch schon ganz gut (Giindisch 2007: 87).

Der Ausspruch der GroBBmutter, dass Amelie bald eine Aussiedlerin sei und
nur noch ein wenig besser Russisch lernen miisse, kann natiirlich nicht
wortwortlich geglaubt werden, denn es ist nicht mdglich, dass Amelie eine
Aussiedlerin wird, weil sie nirgends ausgesiedelt wird. Allerdings wird sie
in eine GroBfamilie ,integriert“, d. h. sie lernt das Leben in einer
Grof3familie von innen kennen. So kehrt Giindisch das Motiv der Integration
um, indem nicht das Aussiedlerkind, sondern das einheimische Kind in die
eingewanderte Familie integriert wird. Andererseits aber findet sich
Ludmilla Giber Amelie in Deutschland schneller und besser zurecht, so dass
sich ein Anndherungsprozess von beiden Seiten vollzieht. Die
Integrationsleistung ist also ein gemeinsamer Akt. Es sind Schritte von
beiden Seiten notwendig. Die Integration geht auch in beide Richtungen.
SchlieBlich verdndert sich auch Deutschland durch seine Einwanderer.
Einfacher gesagt: Amelie verindert Ludmilla und Ludmilla dndert Amelie.'

Giindisch hat bisher einige Biicher zum Thema Integration, Aussiedler-
problematik und Ausgegrenztsein geschrieben. Lilli findet einen Zwilling

! AuBerungen von Karin Giindisch, die nicht durch Quellenangaben nachgewiesen werden,
stammen aus Gesprichen mit der Verfasserin.

290

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



als Integrationsgeschichte ist eine ideale Jugend- und Klassenlektiire, in der
man Deutschland von auBlen und Russland von innen kennen lernt
(Ladenthin 2008: 78). Die Kinder mit Migrationshintergrund werden sich
nach der Lektiire denken, dass die Integration mdglich und nur eine Sache
der Zeit ist, die Klasse wird sich den AuBlenseitern gegeniiber mehr 6ffnen.
Die Erzdhlung von Karin Giindisch ist somit eine Lektion fiir Toleranz
zwischen den Menschen fremder Kulturen. Das grofle Verdienst der Autorin
ist meines Erachtens die Tatsache, dass sie den Weg zu einem
interkulturellen Dialog ebnet. Sie stellt mit der Erzdahlung unter Beweis, wie
man sich einer fremden Kultur verstehend anndhern und mit ihr in einen
Dialog treten kann. Ohne bewusst zu theoretisieren, ldsst Giindisch
zwischen den Zeilen ihre Interkulturalititsansitze deutlich werden. Sie
beschreibt mit Fein- und Taktgefiihl Unterschiede zwischen Menschen, die
sich aus der Zugehorigkeit zu verschiedenen Kulturen ergeben. Die
interkulturellen Besonderheiten und Verschiedenheiten werden als
Erklarungsmuster fiir eventuelle Missverstdndnisse und Konflikte heran-
gezogen. Durch Vermittlung von Wissen iiber kulturelle Andersartigkeiten
und unterschiedliche Verhaltensweisen kdnnen Kommunikationsprobleme
und die daraus folgenden Zusammenstofe gelost bzw. vermieden werden.
Die Kenntnis der kulturellen Herkunft des Gegeniibers ist wichtig fiir den
Dialog und fiir das gegenseitige Verstindnis, zeigt Glindisch, indem sie auf
die Wechselwirkung zwischen Kulturen im Rahmen des aktuellen und viel
diskutierten Phidnomens der Interkulturalitit aufmerksam macht. Zur
Grundidee des Buches meint die Autorin: Alle Menschen sind (oder
werden) Briider, in unserem Fall sind es sogar Zwillinge. Sie sind gleich
und auch gleichberechtigt, keines der beiden Maddchen wird auf Grund der
Herkunft diskriminiert. Diese Grundidee, auf der das ganze Buch aufgebaut
ist, erlaubt der Autorin, dass sie davon erzihlt, ohne dass sie explizit darauf
eingehen (und gar pathetisch werden) miisste. Zwei kleine Méadchen — da ist
es doch unwichtig, ob eines aus Bayern und das andere aus Moskau kommt.
Es sind zwei kleine Madchen, Freundinnen wie Schwestern. Oder eben
Zwillinge.

Literatur

Giindisch, Karin (2007): Lilli findet einen Zwilling, Diisseldorf: Patmos
(Sauerliander Reihe ich & du).

291

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)



»Karin Giindisch. Lilli findet einen Zwilling. Eine Buchbesprechung der
Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien der GEW.* In: Julim
Journal 2/2008.

Ladenthin, Volker (2007): ,,Alle Menschen werden Geschwister.” In:
Journal. General-Anzeiger, 20./21.10.2007.

Ladenthin, Volker (2008): ,,[Uber: Karin Giindisch: Lilli findet einen
Zwilling, Diisseldorf 2007].“ In: engagement. Zeitschrift fiir
Erziehung und Schule, Heft 1/2008, 78.

Liisebrink, Hans-Jiirgen (Hrsg.) (2004): Konzepte der Interkulturellen
Kommunikation.  Theorieansiitze und  Praxisbeziige in
interdisziplinirer Perspektive, St. Ingbert: Rohrig (Saarbriicker
Studien zur Interkulturellen Kommunikation mit Schwerpunkt
Frankreich/ Deutschland 7).

Maletzke, Gerhard (1996): Interkulturelle Kommunikation. Zur
Interaktion zwischen Menschen verschiedener Kulturen, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Roth, Doris (2007): ,,Frisch aus Moskau. Karin Giindisch erzihlt in ihrem
neuesten Buch eine Freundschaft- und Integrationsgeschichte.” In:
Siebenbiirgische Zeitung, 20.11.2007.

Riiffer, Anita (2008): ,,Ein neues doppeltes Lottchen. Karin Giindisch findet
fiir Lilli einen Zwilling. In: Badische Zeitung, 18.03.2008, 13.
Wierlacher, Alois (Hrsg.) (1985): Das Fremde und das Eigene.
Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik, Miinchen:
Iudicium (Publikationen der Gesellschaft fiir Interkulturelle

Germanistik 1).

Zimmermann, Peter (Hrsg.) (*1991): ,Interkulturelle Germanistik®:
Dialog der Kulturen auf Deutsch?, Frankfurt am Main u.a.: Peter
Lang.

292

BDD-A13110 © 2010 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

