Reprezentarea sacrului n folclorul religios roméanesc:
influenta discutabild a dualismului oriental

Lucia AFLOROAEI

In the present work | intend to reconsider a series of considerations in regard to one of the
most frequent Romanian cosmogonic myths. It is the myth in which the world is created by
God (named Firtate) together with his adversary (Nefirtate) and is then continued together
with all the other creatures. | note that the hypothesis of a radical cosmogonic dualism, as
presented by certain exegetes, cannot be supported. Consequently, | will draw attention to
the more cautious perspectives on cosmogonic dualism (Mircea Eliade, loan Petru Culianu
and others). In the end, starting from one of Constantin Noica's works, | propose the
hypothesis of a dissymmetrical and oriented dualism, which may allow a better
understanding of that cosmogonic scenario.

1. Precosmogonie si teogonie

Ca si Mircea Eliade, Romulus Vulcanescu distinge, cu privire la scenariul unor
mituri, intre precosmogonie (pe care o numeste antegonie) si COSMogonie.

Precosmogonia priveste, de fapt, starea initiald numita ,,haos” (care nu trebuie
confundat cu nimicul absolut). Asa cum ne spune interpretul amintit, haosul se
compune dintr-un gen de proto-materie, apta sa se transforme in materie cosmica.
,,Prin creatia cosmosului, o parte din pre- sau proto-materia haosului s-a transfor-
mat Tn materie propriu-zisa sau, in termeni populari, in stihiile lumii™*. Este
reprezentat in felul unor ,,ape primordiale ce plutesc Innegurate, asemeni unor nori
si penumbre”, o reprezentare frecventa in folclorul mitic romanesc. Ea a fost
consemnati de citre Simeon Florea Marian®, Elena Niculiti-Voronca® si de
Gheorghe Ciausanu®. Prin creatia cosmosului, aceastd stare initiald, numitd haos,

! Romulus Vulcanescu, Mitologie romdnd, Editura Academiei, Bucuresti, 1985, p. 220.

2 Cica dintru inceput nu era pamint, soare, luna si stele, nici lumina ca acuma, ci incotro te-ai fi Intors
si te-ai fi uitat, era numai o apa tulbure, care plutea ca un nor, incolo si-ncoace” (Simeon Florea
Marian, Tnmormantarea la romani. Studiu etnografic comparativ, editie ingrijita, introducere,
bibliografie si glosar de Tordan Datcu, Editura Saeculum, Bucuresti, 2000, p. 40).

® Datinile si credingele poporului romén, adunate si asezate in ordine mitologicd, 1, editie ingrijita
de Victor Durnea, studiu introductiv de Lucia Berdan, Editura Polirom, Iasi, 1998, p. 23 si 24.

4 Intdi si-ntai, cind nu era pamintul ficut, era numai stei de apa si nu se vedea pamint pe nicaieri,
doar numai apd si apa si incolo nimic” (Gheorghe Ciausanu, Superstitiile poporului romdn, n
asemdnare cu ale altor popoare vechi si noi, editie critica, prefatd si indice tematic de I. Oprisan,
Editura Saeculum 1.O., Bucuresti, 2005, p. 18).

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



nu dispare cu totul. Asa cum se mentioneaza in unele naratiuni mitice, ,,Pamintul a
fost si a ramas de la Inceputul lumii Inconjurat de apele primordiale ale Haosului,
el se afla deci la nesfirsit In suspensie in aceste ape: /naratorul popular ne spune ca/
«Pamintul e inconjurat de apd, si deasupra noastrd si sub noi e tot apa»”™. Asadar,
n folclorul mitic roménesc pot fi sesizate citeva elemente precosmice: haosul sau
apele primordiale, paimintul in prefigurarea lui initiala si tenebrele.

Cit priveste teogonia, Romulus Vulcanescu discuta citeva aspecte deosebit de
interesante 1n ceea ce priveste folclorul mitic din spatiul balcanic si nu numai.
Anume, este vorba de ceea ce autorul numeste fratrocratie, ,,prezenta activa a doua
fapturi ante-cosmice si non-cosmice, cu puteri demiurgice, care isi cauta loc pentru
creatie peste apele innegurate” . Aceasta idee ridica totusi, asa cum vom vedea mai
departe, cel putin trei probleme: 1) In ce masura Dumnezeu, sub numele de Fartat
sau Firtate, reprezinta o putere demiurgica, asadar secunda in economia creatiei ?
2) in ce masura cei doi frati originari au puteri egale sau simetrice in creatia lumii ?
3) poate fi exclusd influenta traditiei testamentare asupra folclorului mitic
romanesc, cel putin in fazele lui tirzii, cind a fost cules si pus in circulatie de citre
cercetatori ?

In legaturd cu cea dintii intrebare, de pilda, nu poate fi ignorati distinctia mai
veche dintre demiurg (demiourgos) si creator originar (poietes). Cum este stiut,
demiurgul este doar un mestesugar, un arhitect, care foloseste materiale si forme
deja existente ca s realizeze un nou edificiu, pe cind Creatorul nu are nevoie in
creatia sa originara de aceste elemente prealabile. Asupra acestor chestiuni, Tnsa,
vom reveni ntr-un alt loc.

Exegetul pe care-1 avem in atentie acum va spune ca este vorba despre doua puteri
initiale. ,,Calificate simplu de creatorul popular de mituri, cu nume aparte: Fartatul
si Nefartatul, generosul si invidiosul, luminatul i intunecatul, curatul si necuratul,
vor sa insemne primul stadiu al unei fratrocratii divine, care se va transforma cu
timpul ntr-o fratrocratie antagonica, a Fratelui si Nefratelui”’. Abia In mentalitatea
medievald crestind aceste doud puteri ar fi devenit Dumnezeu si Satana. Insi,
considerda Romulus Vulcanescu, ,,denumirea de Satana /../ nu corespunde
substratului arhaic al mitologiei romane, pentru ca Satana este numele unei fapturi
divine inegale si subordonati lui Dumnezeu®. Fireste ci nu corespunde acestui
substrat arhaic, insa nu decurge de aici ca instanta antagonica, Nefirtatele, ar constitui,
in vechea mitologie din acest spatiu istoric, o putere egald cu cea a divinitatii
creatoare.

2. Perechea sacra originari; forme de dualism

Ca sa clarifice provenienta celor doud nume mitice, Fartatul si Nefartatul, cit si
relatia lor originard, Romulus Vulcanescu are in vedere contributiile mai multor

® Romulus Vulcanescu, op. cit., p. 220-221.
® Ibidem, p. 224.

" Ibidem.

® Ibidem.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



cercetatori, cum sint Bogdan Petriceicu Hasdeu®, Theohari Antonescu®®, Pericle
Papahagi'', Theodor Capidan, Sextil Puscariu®, Gh. Ivianescu™, I. I. Russu®,
Tache Papahagi®®, Marian Wenzel'’, loana M. Petrescu®®, Petru Caraman®®, Radu
Florescu®, loan Petru Culianu®, Alexandru Dima® sau Gheorghe Vladutescu®.

Va respinge teza clasicd a lui Hasdeu (preluatd apoi de Sextil Puscariu) ca
aceste nume mitice ar fi fost calchiate de catre romani de la slavii din sud, mai
exact de la sirbi si bulgari. Preferd o altd teza, sustinutd cu multe argumente de
catre Petru Caraman, anume ca este vorba de o terminologie pur latind si de ,,un
obicei autohton ce trebuie ciutat in substratul ilirico-trac™?*. Obiceiul pe care-l au
in vedere Petru Caraman si altii este cel al fraternizarii rituale, cu vechi radacini in
zona balcanica si in alte zone traditionale. Concluziile lui Romulus Vulcanescu par
sa fie destul de clare 1n aceasta privinta. ,,Din aceste constatari se impune o prima
concluzie: termenul Fartat, cu semnificatia lui de fraternitate, tine de substratul dac
si e o traducere in latina provinciala din Dacia a termenului autohton care
semnifica frate. Nu cunoastem pind in prezent care este echivalentul dac al
termenului frate, dar s-ar putea, dupa ipoteza cuvintelor prelatine in limba romdnd,
enuntata de I. 1. Russu, ca termenul fartat sa fie un cuvint prelatin si de tip indo-
european, probabil ,,brater”, dupd Gh. Ivanescu. A doua concluzie care se impune
CU necesitate este aceea ca fraternizarea rituald in ipostazd dacd prezintd unele
aspecte distincte fata de fraternizarea rituala crestind, care deriva din prima si care

® Bogdan Petriceicu Hasdeu, Fértat, in Columna lui Traian, V11, 1870.

10 Theohari Antonescu, Cultul cabirilor in Dacia, Bucuresti, 1889.

1 Pericle Papahagi, Meglenoromanii. Studiu etnografico-filologic, Bucuresti, 1902, p. 127 sq.

12 Theodor Capidan, Meglenoromanii, 11l (Dicfionar megleno-roman), Bucuresti, 1902, 1261 s.u.

13 Sextil Puscariu, Dictionarul limbii romdne, Bucuresti, tom. 11, fasc. I, 1934, p. 67.

4 Gheorghe Ivanescu, Problemele capitale ale vechii romane literare, Tipografia ,,Alexandru A.
Terek”, lasi, 1947.

%% Jon I. Russu, Limba traco-dacilor, Bucuresti, 1959, p. 124.

18 Tache Papahagi, Dictionarul dialectului aromén, Editura Academiei, Bucuresti, 1963, pp. 453-454
(cu privire la o serie de termeni vechi: fartat, fartatic, fartatician, fartalictie, fartatusu, fartatile,
fartic).

1 Marian Wenzel, Ukransni motive na Steccima (Ornamental Motifs on Tombestones from medieval
Bosnia and Surroundin Regions), Sarajevo, 1965, p. 11-15.

8 Joana M. Petrescu, Eminescu, modele cosmologice §i viziunea poetica, Editura Minerva,
Bucuresti, 1978.

19 petru Caraman, Sur [ 'origine thraco-illyrienne de la fraternisation rituelle chez les roumaines et
chez les autres peuples balkaniques, Tn Actes du Il-e Congres International de Thracologie, 11, Bucuresti,
1980, p. 220.

2 Radu Florescu, Hadrian Daicoviciu si Lucian Rosu, Dictionar enciclopedic de arti veche a
Romaniei, Editura Stiintificd si Enciclopedica, Bucuresti, 1980, p. 135.

2L |oan Petru Culianu, Romantisme acosmique chez Mihai Eminescu, Tn volumul Iter in Silvis, II,
Messina, 1981, p. 147-157.

22 Alexandru Dima, Viziunea cosmicd in poezia romaneascd, Editura Junimea, 1982, lasi, p. 5-22,
23-31.

2 Gheorghe Vladutescu, Filozofia legendelor cosmogonice romanegsi, Editura Minerva,
Bucuresti, 1982.

24 Romulus Vulcanescu, op. cit., p. 225.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



este adesea interpretatd ca o anticipatie precrestind la daci”®. Probabil ci relatia

dintre cele doua practici simbolice (fraternizarea rituald de provenienta precrestina
si cea de provenienta crestind) este mai complicatd decit ar putea sa ne spuna ideca
simplei derivari a uneia din alta.

Va avea In vedere mai multe situatii mitice din zona balcanica si mediteraneana,
situatii in care este vorba despre conlucrarea originara, cosmogonicd, intre doi frati
cu puteri sacre. In cele din urma ajunge la concluzia ca mitul zeilor gemelari este
unul stravechi, de regasit in multe naratiuni mitice, la multe popoare. ,In structura lor
genuind, ei/zeii gemelari/ reflecta o straveche si dubla ipostaza divind: 1) una in care
ambele divinitati conlucreaza in deplin acord fratern, ca doi frati buni, si 2) alta in
care, simulind conlucrarea, se contracareaza reciproc, ca doi frati rdi, datoritd
temperamentelor lor opuse si incapacitatii lor de a se intelege reciproc pentru a crea
ceva durabil din initiativi comund si in chip fratern”®. Va spune ci in prima
ipostazd miticd avem de-a face cu un dualism de tip demiurgic, cele doua puteri
fiind in unitate indisolubila si participind armonios la perfectarea continud a
creatiei lor. Teogonia nu se transformd acum in scenariu razboinic, adicd in
teomahie®’. Tn cea de-a doua ipostazi am avea de-a face cu un dualism antagonic:
perechea sacra conlucreaza in chip tensionat, cu multe dezacorduri sau discordii;
dezacordul conduce la o serie de imperfectiuni ale creatiei lor. In consecint, teogonia
ajunge sd treacd in teomahie fratricidd, cum spune exegetul insusi. Conlucrarea
originara dintre cele doud puteri, Fartatul si Nefartatul, este sesizabilda apoi in
mediul crestin de gindire sub forma unui dualism antagonic.

Cu alte cuvinte, In vechea mitologie daca si in relatiile de ordin institutional
care i-au corespuns ar fi vizibila o conlucrare armonica a celor doua divinitati
gemelare. Mai tirziu, insa, ele ar fi fost asimilate in ,,spiritul dualismului antagonic
iudeo-crestin dintre Dumnezeu si Satana (Diavolul)”®. Aceastd din urmi ipotezi pare
totusi discutabila din cel putin doud motive. Mai intii, este greu de crezut cid in
cuprinsul unei anumite mitologii, cum a fost cea daca veche, erau cu totul absente
relatiile antagonice dintre divinitatile care conlucrau la creatia lumii. In al doilea
rind, traditia iudeo-crestind nu poate fi asimilatd in orice privintd cu un gen de
dualism antagonic. Asadar, chestiunea este putin mai complicata, incit este greu de
atribuit dualismul antagonic doar unor influente mitice sau religioase.

3. Dualismul arhaic — un dualism complementar

Asadar, Romulus Vulcdnescu considera ca dualismul antagonic dintre cele doua
divinitati gemelare nu are un caracter originar. El s-ar fi produs mai tirziu, sub
influenta unui dualism de provenienti iudeo-crestina. In forma sa originara, relatia
dintre cele doua divinitati care conlucreaza la creatia lumii exprima un dualism ne-

% |bidem.

% Ihidem, p. 229.

27 Ibidem, p. 230. Romulus Vulcinescu mentioneazi:. ,,Ovidiu Papadima releva, in transpozitia mitici
crestind a Nefartatului n Diavol, «rolul de fiecare clipa acordat Diavolului, in creatie, ca si in rinduirea de
azi a firii»”.

% Ibidem.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



antagonic. Romulus Vulcanescu il numeste pur si simplu ,,dualism arhaic”. Acesta
ar exprima, de fapt, coeternitatea unor pnnc1p11 aflate in opozitie onglnara . ,n
psihologia primitiva si mai apoi populara, ca si in religiozitatea corespunzatoare, in
speta in mitologie si religie, dualismul a constituit bipolaritatea oricarei cugetari
mitice referitoare la viatd-moarte, lumina-intuneric, bun-rau, placut-neplacut, sanatate-
boala, adevar -minciuna, spirit-materie”*. Preluind sugestiile unor exegeti, precum F.
Goetz*!, Romulus Vulcinescu va conchide ¢ in mentalitatea populard dualismul
capatd forma complementaritatii unor puteri opuse. Este ceea ce-l determina sa
vorbeascd in cele din urma despre dualism complementar, o forma mult diferita
fatd de dualismul antagonic ce ar fi de provenientd iudeo-crestina.

In aceleasi pagini, Romulus Vulcanescu are in vedere dualismul religios ilustrat Tn
citeva medii religioase cunoscute: parsist sau mazdeist, maniheist, paulicianist si
bogomilic. Nu accepta insa o influenta serioasd, de fond, a acestor credinte (nici a
celei bogomilice) asupra folclorului mitic romanesc®. Dimpotriva, este vorba de o
tendintd ce ar fi specificd dintotdeauna mintii omenesti. Este importantd, in acest
sens, ideea de bipolaritate. Fortele multiple existente, fie mundane, fie sacre, sint
reduse in constiinta omului la doud puteri originare. ,Indiferent de latitudine si
longitudine, omul cugetd si simte natura si viata prin bipolaritatea elementelor si
aspectelor ei antagonice, contrare sau contradictorii, prin contradictiile reale ale
constituentilor sau lucrurilor, prin descoperirea opozitiilor reciproce si divergente si in
cele din urma pe complementaritatea lor”*. Asadar, complementaritatea celor doud
puteri opuse reprezintd o formuld mitica fireasca si elevata, usor de intilnit in
vechea spiritualitate romaneasca.

Sint de luat in seama aceste concluzii, insa greu totusi de sustinut in momentul
de fata. In fond, ce inseamnd ci ,,dualismul arhaic autohton s-a dovedit a fi
conservator”? Cum am putea dovedi astazi ca doar acest dualism este neantagonic,
armonios si pasnic? Cind anume se poate vorbi despre un ,,echilibru prestabilit” Tntre
rau si bine? Daca asa ar sta lucrurile, adicd dacé aceste doua tendinte ale existentei
ar fi in echilibru prestabilit, atunci nu s-ar mai putea vorbi Tn nici un fel despre
asteptare si sperantd, credintd si mintuire. Suspendati ar fi, asadar, orice
soteriologie — indiferent sub ce forma anume.

4. O perspectiva mai rezervata asupra dualismului cosmogonic

Comentariul lui Eliade 1n legaturd cu dualismul mitului cosmogonic din acest
spatiu spiritual este deosebit de rezervat. Constata de la bun inceput unele elemente ce
ar distinge miturile cosmogonice din aceasta parte a lumii. ,,Mai mult decit
«dualismul», aceste elemente negative — oboseala lui Dumnezeu, somnul lui
profund, declinul inteligentei — sint cele care dau un caracter absolut distinctiv

% |bidem, p. 231, cu referire la Thomas Hyde, Historia religionis veterum Persarum, London,
1700.

% Ihidem.

31 J. Goetz, Religionwissenschaftliches Wérterbuch, Freiburg, f.a.

%2 |bidem, p. 232.

% |bidem, p. 235.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



miturilor cosmogonice romanesti si sud-est europene. Caci, asa cum vom vedea
imediat, «oboseala» sau «decadereay» lui Dumnezeu nu fac parte integranta din acest
mit, asa cum este el cunoscut in Asia centrald si septentrionala”®’. Va intirzia mai
mult asupra semnificatiei lor, spre a le pune in legatura cu unele date de natura
religioasa si istoric-culturald. Va spune cd ele reprezintda elemente ce asigura
cosmogoniei un caracter distinct — chiar dramatic — mult mai mult decit ar putea sa
asigure atitudinea antagonica a Diavolului. Eliade va descrie Tntr-o maniera deosebit
de expresiva acest caracter distinct: ,,avem de-a face cu un alt tip de Dumnezeu;
suferind de singurdtate, simtind nevoia sa aiba un tovaras cu care sa facad Lumea,
distrat, obosit, si, in cele din urma, incapabil sa desavirseasca creatia numai cu
propriile lui mijloace”35. Se va intreba apoi dacd acest Dumnezeu ce sufera de
singuratate poate fi comparat cu Deus otiosus din unele religii arhaice.

Eliade nu acceptd ipoteza — clasicd sau mai veche — ca dualismul mitului
cosmogonic rominesc (la fel si unele elemente mai ciudate ale sale) s-ar explica
prin influentd bogomilici. In acest sens, invoci mai multe argumente perfect
rezonabile: (1) in textele bogomilice nu se gaseste un astfel de mit cosmogonic, (2)
acest mit nu este atestat In unele spatii istorice in care secta bogomilicd a fost
activa (Serbia, Bosnia, Hertegovina), (3) mitul este prezent, in unele variante ale
sale, in diferite parti din Rusia, Ucraina si regiunile baltice, zone in care credintele
bogomilice n-au patruns, (4) mitul in discutie nu poate fi intilnit in Occident, ,,desi
catarii si patarinii au difuzat pind in Franta meridionald, in Germania si in Pirinei
un mare numar de motive folclorice de origine maniheistd si bogomilicé”se, (5)
»atestarea cea mai densda a mitului se afla la popoarele turco-mongole din Asia
Centrala™’.

In cele din urma, Eliade cauti si inteleagd structura unor diferite variante ale
mitului cosmogonic. Unele din ele vor fi socotite arhaice, chiar predualiste prin
motivele lor (ca atunci creatia lumii se realizeaza prin sacrificiul de sine al
divinitatii supreme, eventual prin scufundarea sa in apele primordiale sau cu
ajutorul unor vietati care, la porunca sa, se scufunda sa aduca din ape ,,sdminta de
pamint”). Alte variante sint considerate mai putin arhaice, derivate sau profund
modificate in timp. Este ceea ce se intimpla cu naratiunile mitice in care survine o
putere adversi, antagonica. In ultima instantd, aceastd putere va fi numita Diavol,
dupd numele ei grecesc §i neotestamentar. Cind Diavolul reprezintd o putere
antagonica fatd de Dumnezeu, scenariul mitic devine cu adevarat dualist. Mai mult
incd, ajunge sd detind un dramatism cu totul aparte: intervin mai multe personaje si

3 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Studii comparative despre religiile si folclorul
Daciei si Europei Orientale, traducere de Maria Ivanescu si Cezar Ivanescu, Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1980, p. 97.

% |bidem, p. 98.

% Ibidem, p. 100.

% Faptul este sesizat, mai tirziu, de Andrei Oisteanu in Religie, politici si mit. Texte despre
Mircea Eliade si loan Petru Culianu, Editura Polirom, Iasi, 2007, p. 160.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



neintelegeri, incep confruntarile vazute si nevazute, sint activate diferite forme de
viclenii, refuzuri §i opozitii, totul capata o forma deosebit de concreta si vie.

Asadar, tocmai morfologia sacrului ne spune c¢ind anume avem de a face cu o
forma sau alta de dualism. Meritd, din cite credem, toatd atentia noastra aceste
consideratii ale lui Eliade, importante oricind in justa evaluare a dualismului unor
mituri cosmogonice®. Vom avea in atentie in continuare o posibild interpretare a
dualismului cosmogonic, asa cum o sugereaza unele idei formulate de Constantin
Noica.

5. Ipoteza unui dualism disimetric si orientat

Sa facem 1n prealabil citeva mentiuni asupra scenariului cosmogonic ce poate fi
intilnit in literatura populara din acest spatiu spiritual. Cum se poate vedea din
primele enunturi ale unor naratiuni mitice, lumea nu este creata in ntregime prin
conlucrarea lui Dumnezeu cu adversarul sau. Cind adversarul isi face simtita
prezenta, unele date fundamentale ale lumii exista deja: cerul ,,cel mai de sus” si
apele primordiale, milul sau ,,saminta de pamint”, lumina divind etc. De fapt,
lumea insasi ca model sau ca schita, cu datele ei prime, exista deja prin actul divin
de creatie.

Ceea ce se petrece prin conlucrarea Iui Dumnezeu cu unele vietuitoare, cu
diavolul sau chiar cu oamenii (asa cum aflim In unele variante ale mitului
COSMogonic) reprezinta continuarea creatiei, prelungirea ei in cele mai diferite
laturi si detalii (largimea indefinitd a pamintului, aparitia unor munti si vai,
despartirea uscatului de ape, aparitia unor specii de plante i animale, diversitatea
mare de vietuitoare, prezenta unor comportamente omenesti discutabile sau
negative etc.). In consecintd, dualismul unui astfel de mit cosmogonic nu este
neapdrat primar, ci mai degraba derivat, de ordin secund. Este posibil totusi ca acest
dualism derivat, secundar, sa-si afle o premisa in chiar economia originara a actului
divin, in modul propriu de creatie divind a lumii.

% Alte atitudini, in legaturd cu dualismul mitului cosmogonic romanesc au fost exprimate de
loana M. Petrescu, Eminescu, modele cosmologice §i viziunea poetica, Editura Minerva, Bucuresti,
1978; Petru Caraman, Sur [’origine thraco-illyrienne de la fraternisation rituelle chez les roumaines et
chez les autres peuples balkaniques, in Actes du 1l-e Congres International de Thracologie, 11, Bucuresti,
1980, p. 220; Alexandru Dima, Viziunea cosmica in poezia romdneascd, Editura Junimea, lasi, 1982;
Gheorghe Vladutescu, Filozofia legendelor cosmogonice romdnesti, ed. cit.; Gheorghe Vladutescu,
Ontologie si metafizica la greci. Presocraticii, Editura Paideia, Bucuresti, 1998; Gheorghe
Vladutescu, O enciclopedie a filosofiei grecesti, Editura Paideia, Bucuresti, 2001; Victor Kernbach,
Dictionar de mitologie generald, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1989, p. 116-117; Victor
Kernbach, Universul mitic al romanilor, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1994; Vasile Tonoiu, Ontologii
arhaice 1n actualitate, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1989; Vasile Tonoiu, Dialog
filosofic si filosofia dialogului, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1997; Vasile Tonoiu, [n cdutarea unei
paradigme a complexitatii, Editura IRI, Bucuresti, 1997; Andrei Oisteanu, Motive si semnificatii
mito-simbolice in cultura traditionald romdneasca, Editura Minerva, 1989; Andrei Oisteanu, Ordine
si haos. Mit si magie in cultura traditionald romdneascd, Editura Polirom, lagi, 2004; Andrei Oigteanu,
Religie, politica si mit. Texte despre Mircea Eliade si loan Petru Culianu, ed. cit.; Mihai Coman,
Mitologie populard romdneascd, Editura Minerva, Bucuresti, 1986; Mihai Coman, Mitos si Epos,
Editura Cartea Roméneasca, Bucuresti, 1985; Mihai Coman, lzvoare mitice, Editura Cartea Romaneasca,
Bucuresti, 1980.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



Tn studiul intitulat fncercare asupra filosofiei traditionale®, Constantin Noica
isi intituleaza doud sectiuni intr-un mod cu totul elocvent: Ethosul neutralitatii si
Ethosul orientarii. Spune la un moment dat ca secolul al XIX-lea si, partial, secolul
al XX-lea sint dominate de ,,un anumit ethos al neutralitatii”*. Acest fapt devine
evident mai ales in felul in care este exercitatd ratiunea omeneascd; aceasta decide,
»cintareste, estimeaza i da valoare logica lucrurilor”, dar nu indica si nu asuma un
sens al acestora. Cind este vorba de o dualitate, precum particular — universal, ea
cautd sd egaleze termenii, ca atunci cind 1i considerda doar contradictorii si
ireductibili unul la celalalt. Or, va spune Noica, filosofia trebuie sa vada dincolo de
aceste dualitati. Gindirea intelege in definitiv c¢d termenii unor dualitati nu sint
egali. Dimpotriva, ,,unul din termeni e mai slab decit celalalt”*. Aceasta Thseamna
ca o anume dualitate este dinamicd, procesuala si orientatd, nicidecum neutra. lar
orientarea ei exprima sensul devenirii catre fiinta deplina a celor existente. Cum va
afirma Noica in mai multe rinduri, devenirea are loc dinspre fiinta nedeterminata
catre fiinta determinatd sau deplin mijlocita (asadar, nu dinspre nefiinta catre fiinta,
nici dinspre haos catre cosmos, cum se spune adesea in graba).

Daca revenim la inegalitatea fireasca dintre termenii unor dualitati, se poate
spune ca doar un termen il contrazice cu adevarat pe celdlalt, nu si invers. De
exemplu, particularul poate contrazice universalul, insi acesta din urma nu
contrazice particularul, ci cautd sa-l ridice la nivelul sau, ii ofera posibilitatea sa
devind el insusi universal Intr-0 anumita privinta. La fel si 1n alte situatii: nefiinta
contrazice fiinta, insd fiinta nu contrazice nefiinta; raul contrazice binele, 1nsa
binele nu contrazice ceea ce este mai putin decit el insusi, ci cauta sa-l elibereze de
putinitatea sa.

Avind n vedere argumentele lui Noica, aflam destule motive sa vorbim despre
un dualism univoc sau disimetric. Un astfel de dualism ar trebui recunoscut cel
putin in cazul in care dualitatea cosmogonica (Dumnezeu — adversar, Creator —
demiurg etc.) reprezintd corelatia unor termeni profund inegali. De acest lucru ne
putem da seama dacd urmarim cu atentie una sau alta din versiunile mitului
cosmogonic. Astfel, Tn versiunea transmisa de Elena Niculita-Voronca, in Datinile si
credintele poporului romdn, adunate si asezate in ordine mitologicd, se pot observa
usor citeva situatii care descriu un astfel de dualism partial, unilateral.

,»Din inceput era peste tot numai apa; singur Dumnezeu si cu Dracul umblau pe
deasupra. lata sa intdlnesc amindoi. «Cum te cheama pe tine?» — zice Dumnezeu.
«Nifartache», zice Dracul. «Da pe tine?», intreaba Dracul. «Pe mine mad cheama
Fartachey, zice Dumnezeu. «Haide s-om face paminty», zice Dumnezeu. «Haide», zice
Nifartache. «Bagd-te in mare §i ia pamint in numele meu», zice Dumnezeu.
Nifartache se baga si zice: «lau pamint in numele meu, nu intr-al tdu». Cind scoate
mina din apd, nu mai era nimic, pamintul tot s-a fost spalat. «Vezi, zice Dumnezeu,

% Studiul este cuprins, ca o primi parte, in scrierea Devenirea intru fiintd, Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1981.

“0 |bidem, p. 110.

! Ibidem, p. 112.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



ca ai scos in numele tdu, nu intr-al meu. Mai baga-te odaté». Nifartache se baga si
zice tot ca dintdi: «lau in numele meu, nu intr-al tau». Dara Dumnezeu a facut
gheatd deasupra; pana ce a spart el gheata, pamintul iar s-a fost spéalat. «Vezi, zice
Dumnezeu, iar n-ai facut cum ti-am zis eu!» Dintai, Dracul sta pana in genunchi in
apd, pe urma pand in briu, amu era pana in git. «la seama, i-a zis Dumnezeu, ca
indata te-neci». El s-a plecat si tot n-a facut cum i-a zis. Dumnezeu iar a prins gheata.
Cind s-a suit sus s-a vazut ¢ amu nu mai are pamint nimica in mina si avea sa se
inece, a zis: «Apoi dar lasa sa fie si intr-al lui». Cind a zis vorbele aceste, atita
pamint a ramas cit era pe sub unghii, si cu acela a iesit afard. Dumnezeu a luat un
pai, i-a scobit unghiile si din tarna aceea a facut o turtita, a pus-o in palma, a suflat
si a batut cu palma deasupra. Cind deschide, este pamint cit un pat. Pune turta pe apa:
«Amu avem pamint pe ce ne culca la noapte», zice Dumnezeu.

Vine seara, se culca alaturi, dar Nifartache il tot impinge pe Dumnezeu sa-l inece.
Si l-a tot Tmpins toata noaptea; cind se uitd a doua zi, era pamint cit este si astizi, el
tot crestea sub Dumnezeu!”*.

Putem usor observa ca, de la bun inceput, Dumnezeu si Dracul 1si anunta distinct
numele lor. Din punct de vedere religios, numele unor astfel de instante reprezinta
insasi puterea lor, realitatea lor in ceea ce are ea esential. Or, Dumnezeu se
numeste pe sine cu un termen pozitiv (,,Fartache”), iar Dracul, cu un nume negativ
(,,Nifartache”). De fapt, numele Dracului este obtinut printr-o simpla negatie, spre a i
se indica rolul sdu adversativ. Dupa ce isi anuntd numele proprii, urmeaza o alta
etapa Tn manifestarea puterii lor. Este vorba de Insasi crearea pamintului si a
celorlalte elemente ale lumii. Initiativa apartine lui Dumnezeu (,,Haide s-om face
pamint, zice Dumnezeu”). Acelasi Dumnezeu detine proiectul initial al creatiei
(,,Baga-te in mare si ia pamint In numele meu, zice Dumnezeu.”). Expresia ,,in
numele meu” este absolut decisiva in opera de creatie a lumii; nimic nu poate fi
creat in chip originar decit prin initiativa lui Dumnezeu si in numele Sau. Doar ca
Dracul, conform naturii sale adversative, nu respectd porunca lui Dumnezeu (,,Jau
pamint in numele meu, nu intr-al tdu”, isi va spune atunci cind coboara in mare).
Intrucit a voit sd ia pamint in numele sau, Dracul nu a putut si aduca de pe fundul
marii ,,sdminta de pAmint”. Abia cind s-a scufundat a treia oara si cind a acceptat sa
ia pamint in numele lui Dumnezeu, el face ceea ce i s-a poruncit.

Exista Tncd un episod semnificativ pentru acest gen de dualitate disimetrica si
orientata. Asezati pe turta de pamint, Dumnezeu si Dracul se odihneau ca dupa o zi
de muncd. De fapt, Dumnezeu 1si manifestd odihna sa ca pace deplind a creatiei
sale, iar Dracul, ca rastimp in care ar fi putut s realizeze alte nazuinte egoiste si
orgolioase; cum spune naratiunea mitica, Dracul voia sa ramind singur pe turta de
pamint, singurul stipin al celor create pind atunci. In acest scop, el cautd sa-I
impingd pe Dumnezeu in ape si sd-1 inece, cum se exprima naratorul popular. ,,Si 1-
a tot Tmpins toatd noaptea, cind se uitd a doua zi era pamint cit este si astazi, el tot

2 Elena Niculiti-Voronca, Datinile si credintele poporului roman, adunate si asezate Tn ordine
mitologica, ed. cit., p. 23.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)



crestea sub Dumnezeu™®. Asadar, vointa potrivnicd a lui Nifartache se manifesta
tot timpul. Insd acestei vointe nu-i riaspunde o alta tot potrivnica. Dumnezeu nu
apare nici o clipd ca vointa opusa vointei celuilalt, el nu se manifesta ca opus sau
ca adversar.

Astfel de situatii mitice ne determind sa credem ca dualismul cosmogonic detine
o forma cu totul distinctd. Nu este — in cazul concret de mai sus — un dualism
absolut sau radical. Nu reprezintd nici un dualism fara iesire, ca atunci cind
orientarea decisa catre creatie ar fi aminata la nesfirsit. Dimpotriva, este vorba de
un dualism disimetric, Intrucit adversitatea se manifesta explicit dintr-o singura
parte. Nu mai putin, dualismul cosmogonic propriu acestui mit este unul orientat,
intrucit creatia ca atare este posibild, ea se realizeaza sub forma acestei lumi
concrete.

Bibliografie

Ciausanu, Gheorghe, Superstitiile poporului romdn, in asemanare cu ale altor popoare vechi §i
noi, editie critica, prefatd si indice tematic de 1. Oprisan, Editura Saeculum I1.O.,
Bucuresti, 2005

Eliade, Mircea, De la Zalmoxis la Genghis-Han, Studii comparative despre religiile si
folclorul Daciei si Europei Orientale, traducere de Maria Ivanescu si Cezar Ivanescu,
Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1980

Hasdeu, Bogdan Petriceicu, Fartat, in ,,Columna lui Traian”, VII, 1870

Simenschy, Theofil, Gheorghe Ivanescu, Gramatica comparata a limbilor indoeuropene,
Editura Didactica si Pedagogica, Bucuresti, 1981

Marian, Simeon Florea, Tnmormantarea la romani. Studiu etnografic comparativ, editie
ingrijita, introducere, bibliografie si glosar de lordan Datcu, Editura Saeculum,
Bucuresti, 2000

Niculitd-Voronca, Elena, Datinile si credintele poporului romdn, adunate §i asezate in
ordine mitologica, 1, editie ingrijita de Victor Durnea, studiu introductiv de Lucia
Berdan, Editura Polirom, Iasi, 1998

Noica, Constantin, Devenirea intru fiintd, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti,
1981

Oisteanu, Andrei, Religie, politica si mit. Texte despre Mircea Eliade si loan Petru
Culianu, Editura Polirom, Iasi, 2007

Russu, lon |, Limba traco-dacilor, editia a IT-a, Editura Stiintificd, Bucuresti,1967

Vulcanescu, Romulus, Mitologie romdnd, Editura Academiei, Bucuresti, 1985

Vladutescu, Gheorghe, Filozofia legendelor cosmogonice romdnesti, Editura Minerva,
Bucuresti, 1982

3 1bidem.

BDD-A131 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 20:23:39 UTC)


http://www.tcpdf.org

