MAGIA ST MISTICA N VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAGA

LUCIA CIFOR

Secolul al XX-lea a insemnat, din mai multe puncte de vedere, discreditarea
magiei si a practicilor ei, devenite tot mai mult obiect de studiv al unor stiinte
pozitiviste precum etnologia, antropologia, morfologia culturii, un anume tip de
istorie a religiilor etc. Concomitent, desi nu deopotriva de sistematic, a sporit
prestigiul misticii. Un anumit tip de filosofie — st avem in vedere pregnaniele
rezultate ale teologiei dialectice, sofiologia rusi etc. —, ca si anumite tendinte din arta
acestui secol au contribuit din plin la amplificarea prestigiului misticii, devenitd,
parecum peste noapte 51 in forme uneori de nerecunoscut, notiunea care deserana un
maximum al realizdrii spirifuale ia religie, dar si in arth, metafizicd s.amd.
Ciudatenia amplificarii prestigiului de care se bucurd mistica rezidi in faptul c&
fenomenul se petrece independent de viata religioasi activa (a ciret culme de
intensitate o reprezintd) si, deseori, cu ignorarea ori situarea deliberatd impotriva
doctrinei (sau a dogmelor) acesteia.

Inflatia interesuiui fatd de mm’c d, corelatd cu o resemantizare a termenului,
implicand — din perspectiva autorizata a dogmaticii — o siricire de continut,
tradeaza, pe langd presupusul apetit de spiritualitate, secularizarea unu& fenomen
irmanent religici.

in favoarea mentinerii chiar pind astizi a prestigiului paradoxaﬁ ai misticii —
in afara credintei §i a vietii religioase - s-a dovedit a fi, incd de la fnceputurile ei,
acea filosofie a religiei care a ficut din sacru obiectul siu de studiu. Cartea Das
Heilige a lui Rudolf Otto, aparutd in 1917, a avut imediat, dupd cum se va exprima
ulterior Mircea Eliade, ,,un succes fard precedent”, datoriid ,,noutitii si originalititii
perspectivel adoptate de autor, [care,] in loc s& analizeze ideile de Dummm, side
religie, s-a straduit si analizeze modalititile cxperiente religioase™ . Succesul cartii
lui Rudolf Otto a insemnat, In primul rind, succesul conceptului de sacry, al cirui
continut era considerat de Otto drept ,,ceea ce este mai launtric religiei”. Astfel,
sacrul dﬁvened »oategorie @ priori a ratiunii”, cu precxzaiea cd ,aceastd cunostinta
aprioricd” nu era inndscutd, ¢i doar virtuala, potential®’. In consecintd, pentru

Y Putere 5i sacralitate in istoria religiifor (1952), apud Rudelf Otto, Sacrul. Despre elementul
irational din ideea divinului §i despre relafia ivi cu ragionalul, in roméneste de loan Milea, Cluj-Napoca,
Editura Dacia, 1992, p. 16.

2 Rudolf Otto, op. cit., p. 203 gi urm.

ALIL, ¢ XL - XLII, 2602 — 2003, Bucuresti, p. 157163

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)



158 LUCIA CIFOR 2

Rudolf Otto, ,,nu existd religie «naturald» in opozilic cu una istoricd, iar religia
foniscutd existd incd i mai putin®™

In ceea ce priveste cariera 10tmnn de sacru, nu avem decat si remarcdm
importantul joc pe care il are astiizi problematica sacrului in istoria si filosofia
religiel, ca si in stitnfele cultorii conexe acestora. 5-a mers pand acolo incdt sa se
vorbeasca despre importanta istoriei religiei in redesteptarca interesului pentru
credintd si peniru Bisericd, lucrurd greu, dacd nu imposibil de estimat,

Cultura roménesca din timpul in care gi-a scris Lucian Blaga opera se afla
oarecum sub influenta hui Rudolf Otto (filosoful roman it va acorda acestuia o
foarte mare atentie si un capitol separat in propriul sdu Curs de filosofie a religiei’
si, mutatis mutandis, sub influenia efervescentului Mircea Eliade, foarte pretuit in
epocd. In interviul luat de Mircea Eliade lui Lucian Blaga, in 1934, interviu
publicat in revista ,,Vremea”, viitorul istoric al rveligiifor isi exprima de altfel
coincidenta de opinii si de atitudini cu filosofu! intervievat’, mai ales pe doui
directii: ,curajul creatiei” si ,,valorificarea optimistd a cultuni”, implicdnd din
partea amandurora, desi 1n forme §i in domenii diferite, eforturi de regdndire si de
reconsiderare a unor realitdti adeseori irecute cu vederea, socotite inferioare sau
insignifiante pentru stiintd si/sau filosofie.

in plind epocd a discreditirii magiei ca fenomen spiritual (tratath pre-
cumpénitor condescendent ca ,,gndire primitiva”, mentalitate ,arhaicd” etc.) si pe
fundalul cresterii aparente, formale, a prestigiulul misticii, Lucian Blaga
reconsiderd gi fortifica statutnl magiei in spatiul culturii, acordandu-1 atr xbute pe
care, in viziune blagiana, mistica nu le are. Magia e ,,sarea oricirei culturi™, spune
Blaga, iar cultura inglobeazi in sfera el gi religiile cu tot cu misticile lor. In rP’llg
ca si In mistici, filosoful vede niste creatii ale omului, modelate stilistic, fenemenf,
subordonate categoritlor stilistice ale abisalitdtii creatoare i, ec¢ ipso, situabile
igtoric. Magia, ¢a ,,5are a oricirei culturi”, este prezentd in toate religiile ~ dupa
Lucian Blaga —, adicii §i In sfera relzgtclor revelate, respectiv acolo unde ea nu a
avut niciodatd drc&pt de cetate’. Avand un mai mare grad de universalitate si de
autonomie decll mistica, magioc nu mai este, la Biaga, o notiune opusd acesteia,

3 Ibidem, p. 208, :
*Cf Lucian Blage, Curs de filosofia religiei, text stabilit de Dorli Blaga, Christy Nastu gi
G. Piscoct Ddnescu, Alba-lulin-Paris, Fronde, 1994, p. 221-239.
*Cf Mircea Fliade, Convorbiri cu Lucian Biaga, in volumul Lucian Blage. Cunoastere gi
creatiz, culegere de studii, Bucuresti, Editura Cartea Roménescd, 1987, p. 481492,
Pentru descriersa viziunii blagiene asupra magiei am urmdrit conﬂgurmxm fenomenuini mai
ales in stodiile: Despre gdndirea magicd, Religie si spirit (din Trilogia valorilor, editia Opere, 10,
ingrijitd de Dorli Blaga, Bucuresti, Editura Minerva, 1987) si Spagiul mioritic, Geneza metaforei §i
sensul culturdi {din Trilogia culturii, aceeasi editie, Opere, 9, Bucuresti, Editura Minerva, 1985), ca i
in Cm‘;ul dcﬁ/r)wﬁ(z religiei (editat posium),
" Exprimam accasti nedumerire §i cu altd ocazie (vezi Lucia Cifor, Poezie 5t gnozd, Timigoara,
Editura Augusta, 2000, p. 175 ¢ wrm.), dar faptul distoneaza numai cu pe’ccpm garecum comuni

asupra raporturilor dintre magie i misticd, nu si cu logica perspectivel blagiere (singulare!) asupra
fenomenelor.

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)




3 MAGIA ST MISTICA IN VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAGA 139

nici una complementara, asa cum sunf uneori receptate aceste doud notiuni in
cultura de traditie crestin-europeand, prin prisma confuziei granitelor dintre ele si
chiar a confuziilor de continut. Am putea crede, la un moment dat, ci raportul
dintre misticd si magie, Tn viziunea lui Blaga, ar fi un raport de corelalie, ca de la
partea configurard a misticii la intregul, nediterenfiat si neconfigurativ ori
similiconfigurativ, «f magiei. Impresia s-ar putea forma pe fondul subzistentei
obisnuintei de a vedea mistica $i magia ca doua fenomene ce se definesc prin
delimitari reciproce. Dar nu numai atdt. Contribuie la inchegarea unei asemenea
pareri si ideea omologirii conceptului blagian de magie cu acela de sacru al
filosofului Rudolf Otto, idee la care nu se poate renunta atit de usor. Ceea ce
contestd Blaga in filosofia sacrufui a lni Rudolf Otio c ste , universalitatea unor
elemente apriorice in congtiinta religioasi umand™, el sugerind chiar ci
sentimentele religioase se subsumeazd mirologiei magice. Dar cum, pe de altd
parte, Blaga insugi ataseaza ideii magicului {,,cea mai polivalentd idee a spiritului
uman”, Despre gdndirea magicdy o functie religinasd, el nu poate evita ¢
confruntare directd ntre universalnl siu concept de magie (pe care nu-l
caracterizeazii niciodatd astfel, desi nu se poate si-i {1 scapat caracterul absolut
singular al intelegerii personale!) si conceptul de saciu, intrat deia In traditia
filosoflei religiei europene: ,Este datd, spunc Blaga, posibilitatea de a imagna 0
religie fara Dumnezev, dar nu o religie fird de o vatrd a sacrului... In cursul istoriei
au inflorit fel de fei du religii, evident in preajma zeilor cel mai adesea, repudiind
divinitatea clteodatd, dar niciodata fird de un «ce» sacru” {Despre gdndirea
magicd, p. 332-33: w‘ *

Incercand si arate in ce misurd conceptul sacrului are pumte de inciden
cu ideea magicuiui”, Blaga se multumeste cu cteva , Sumare [nm am zice vag
indicatii”, prin care Goneede a-1 recunoaste conceptului european/de sacru ha.uatea
de ,airibut al substomfei sau puierii magice”, mai ntdi, si cea de ,atribut al
lucrurifor sau fiintelor purtdtoare de sarcini magice” (ibidem). Fenomenul de
transfer al atributului sacralititii pe care il are magicul asupra altor existente este,
evident, un fenomen cultural (ca si religia), pentru Lucian Blaga. Prin fransfer,
sacrul devine, din ,atribut al substantei sau al puterii magice”, un simplu indice,
ceva care abia de mai aminteste de magie: Indicele sacrului am inclina s&-1 vedem
agadar ca un derivat diluat, eterat, sublimat al unei calititi acordate initial numati
magicului, putere temuld §i cdutaid, invocatd sau pusd sub interdictie, ocolitd sau
admirald mai presus de orice” (ibidem, subl. n). Insistém asupra distinetiei dintre
sacru, concept . slab” (in sensul ¢ abia de functioneazi ca indiciu a ceva), i
magic, concept blagian extrem de pretios si puternic. Degi lipsit de rigoare
terminologicd si conceptuald, magicuiui blagian nu-i lipseste o anumitd coeziune
internd. ,,Caracterizarea” conceptului de magic, cu oarecare pondere in gindirea si
scrisul blagian, ca ,putere temutd i cdutaid, invecatd sau pusd sub inferdictie,

[

¥ Cf. Lucian Blaga, Curs de filosofia religiei, p. 237.

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)



160 LUCIA CIFOR « 4

ocolitd sau admirald mai presus de orice”™ sugereazi st pand la un anumit punct si
exprima doud lucrurt, altminteri nemarturisite prea direct de Blaga: 1) atasameniul
{ui total — deloc filosofic (in sens curent), dar desigur ¢d refligios — fatd de magic i,
drept consecintd, fatd de religiozitatea necanonicd’; 2) buna cunoastere a
avatarurilor magiei 1o istoria spirituald a omenirii.

Infuzand in grade si dozaje diferite toate culturile i toate marile domenii ale
culturii (religie, artd, stiintd), magicu! dobandeste, la Blaga, un prestigin feoretic
nicicAnd sperat i imaginat In istoria filosofiei, acela de concept al ontologiei
Astfel, ideeo magicului e chematd si colaboreze la fixarea, la consolidarea, la
mentinerea orizontului misterului, ca atare” (ibidem, p. 268); or, se stie cd
Lorizontal misterului” este, Ia Blaga, un implicat fundamental al filniel omenesti”,
meonditie prealabiia a oricarul act teoretic [= creator, n. n.]”. in plus, ca factor
implicat 51 imanent al constiintei”, orizontul misterului reprezintd ,un fel de apriori
al tuturor functiilor apriori si aposteriori, proprii constiintei umane, depline”,
subliniazd Balga in cadrul unei tentative de delimitare a filosofiei s ﬂe (centrate pe
mister) de filosofia kantiani {ce are In centru LJucrul in sing™) (Ghidem, p. 272 gl urm.}.

Un asemenea statut al conceptului rizbuni, 1n ochii ui Bhga - g1 el sperd ci
si In ochil altora —, caracterul deficitar si wmil al ideii magicului in planul
confruntiril ei cu realizrile spirituale configurative, precum cele venind din
spatiul gdndirii mitice, de exemplu. Si este normal s3 fie aga, atita vreme cit
Lpandirea miticd inseamnd {...] o revelare, sub unghi configurativ, implinitd, a
misterulni”, iar ,,glndirea magici” ( ieﬁmm in altd parte ca gandire care uzeazd de
ideeq magicului, intruct nu existid gdndire magicd ca atare‘s abia de reprezintd ,,0
semirevelare stereotipd a mis‘t@relo; existentei”. Rogitiel polimorfice a gdndirii
mitice — impliclnd ,,0 revelare de o enormi variabilitate plastic, determinata atat
de matricea stilisticd a spiritulul wman, cit si de natura particulari a misterului
atacat” - 11 corespunde sdrdcia esentiald, cici e originard si universald, a gdndirii
magi{:a. Aceasta din urma wnici micar nu presupune o vevelare, c¢i doar o
semirevelare, §i Incd stereotipd, a misterelor existentei, dar, ce-i drept, ea cstc
sustrasi mode 15 rii categoriilor abisale (,,Intiparirea categoriilor stilistice asupra
¢ de nereconoseut”). Fard sd fie pr ()pmu»ﬂs fapt de culturd, magia reprezinti nu
numal, oum sp me Blaga, ,sarea oricérei culturt”, ¢i chiar mai mult. Detalierea

LJunciiior  fundamentale  ale  ideii magiculy?”  demonstreazd  fird  echivoc
ampomaﬂh magord g magicwlui pentru condifiz umand — condifie creatoare prin
excelents, la Blaga. Cele sase functii fundameniale asociate de filosof ideii
i%mmuﬁm sunt: ,,functia ontologicd”, ,,ﬁmu‘.m cogmtwa , »functia pragmaticd”,
Shmetin vital-sulletease®”, [ funciia poeticd”

?9

i functia religioasd”, si vizeazd

7y asemenea formi de religiozitate este specificd si altor categorii de ,spirituali”, intre care
grosticii, din rAndul clrora insusi Blaga face parte. Cf. Lucia Cifor, op. cir, cap. Lucian Blaga —
gnosiicul total. Rolul covirgitor al magiei in modelarea viziunii creatoare blagiene este pe larg pus in
evidentd de Corin firaga, Intr-un dens si echilibrat demers hermeneutic de inspiratic psihanalitica.
Cf. Lucian Blaga. Geneza lumilor imoginare, lagi, Editura Institutul European, 1998.

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)




5 MAGIA ST MISTICA IN VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAGA 161

inventarul complet al domeniilor existentel umane. Analizind continutul fiecdrei
functii in parte, se poate cbserva o conditionare strinsa a respectivelor domentii ale
vietii de prezenta ideil magicului. Astfel, ideea magicului 15i Tmplineste functia
ontologicd juclnd rolul wad fixativ ol existentei omului tn orizontul misteruiui”,
or, se stie ¢ numai prin situarea in orizontul misterului st pentru revelare, omaul
blagian isi cAstigd demnitatea ontologicd de orm. fmpreund cu functia cognitivd si
cu cea pragmaiicd, functia omrologicd a ideil magiculul indicd rolul esential al
magicului in construirea prin autoconsiruire (= creatie) a destinului uman.

Dar ideea magzulm nu functioneazd doar ca simplu propulsor spre
fmplinirea omului ca om, ci §i ca un permanent cafalizator al tuturor nivelurilor
vietil sale. Astlel, gdndirea magicd 11 ajutd pe om si domine lumea si chiar s# si-o
facd spiritual priclnicd”. in aceasta constd functia vital-sufleteascd o ideii
magiculyi, in care Tnsd nmu se poate 54 nu remarcim remanenia opticii traditionale
asupra magiei ca procticd spiritucld ori religicasd, pdgdnd {(specificd glndirii
primitive, dar si religiozititii gnostice), prin care omul incearcd si supuni
controlului siu natura sau evenimentele vieti.

Magicul este, de asemenea, un catalizator prin. excelentd al poeziei, fiind
Hunul din elementele la care recurge, cu insistentd gi cu exceptionale posibilitatl de
valorificare, poezia mare a tuturor timpurilor” {Despre gdndirea magicd, p. 335).
Hrunctia poeticd” a magiculul reprezintd una dintre ideile incontestabile din
filosofia blagiand, si nu putine sunt uf@rte’xe de imterpretare pe aceastd temi in
exegeza operei sale, chiar de la inceputurile &i'’

in ceea ce privegte ]unczza religioasd a ideil magice, aceasta cama*a intr-o abia
perceptibild prezentd » magiei in ideea sacrului: jideea magiduiui se gaseste,
cteratd, in ideea «sacrului» fard de carc anevoie se poate mnc?pe viata religioasd
de oricand si de oriunde” (ibidem). Infuzind ideea sacrului, aga cum infuzcaza

cate domeniile culturii, ideca magicului subordoneazd idepa sacrului {2rd a o
mgmm Dintr-o asemenea perspectiva, sgcrul este 51 mai putin, dar si mai mult
decit magicul. Universaliicdfii 5i polivalentei (termen blagian) ideii magicului le
corespund unicitatea, singularitatea In diversitate a religiilor si a misticilor,
domenii ale sacrulut prin excelentd.

Fatd de domenin! si de specificitatea fenomenelor integrabile sferei mistici,
Lucian Blaga manifestd o ambivalentd plind de t8leuri. Pe de o parte, recunoaste
caracterul exceptional al misticii gi statutul siu, in genere subinteles, de nivel
absolut al experientei religioasc. Este gata sd admitd caracterul sublim al unora
dintre aceste experienfe ort al sentimentelor religicase ca atare, precum si
inzestrarea (inclusiv intelectuald) a marilor mistici. Lucral cu care nu se fmpaci -

Werimele luertir dedicate lui Blaga apartin lui Vasile Bincila, Lucian Bluga. Energie
romidnescd, Colectin Gind romdoese”, Cluj-Napoca, 1938, si Constantin Féntdneru, Poezia fu
Lucian Blaga 51 gdndirea wmiticd, Colectia ,Convorbiri literare”, Bucuregti, 1940, Ulterior,
problematica a intrat masiv Tn cimpul exegerei literare. Pentru detalii bibliografice i nu pumai, vezi
Lucia Cifor, ap. cit,, capitolele consacrate fui Lucian Blaga.

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)



167 LUCIA CIFOR 6

si Blaga insistd mult, dupd obiceiul sdu, asupra acestui aspect — este situarea sicirii
mistice §i, ipso facto, a misticii in ansamblu ,,mai presus de relativitatea istorica a
culturii umane”. Argumentul siu Impotriva unui asemenea punct de vedere,
indeobste Impartasit, este cd mistica (ori misticismul, notiuni sinonime la Blaga)
survine in cele mai diverse culturi ,,ca un moment incorporat acestor culturi, iar nu
ca posibilitate uniforma st constanuti a uwmanititii” (Refigie g¢ spirit, 1o volumul,
citat mai sus, Trilogia valorilor, p. 341 si urm.). Cu alte cuvinte, apdrand intr-un
context cultural, mistica, precum si religic sunt modelate stilistic de categoriile
abisale s1, ca atare, nu li se poate asocia atributal universaluiui, pe care magin, am
vizut, 1 avea, ca una ce nu ,,indura” modelarea categoriilor stilistice.

Desi admite ci | mistica tine precumpénitor mal mult de existenfa spirituali a
omului decét de gindirea sa teoreticd” (ibidem) si recunoagte faptul ¢ o asemenea
experientd 1i lipseste (cf. Curs de filosofia religiei), Lucian Blaga nutreste
convingerea i uniunea cu divinul este iluzorie: B drept ¢d in starea misticd omul
are congtiinta unei confluente cu principiul, dar congtiinta aceasta e de fapt
iluzorie” (Religie si spirit). Caracterul iluzorin pe care l-ar avea starea misticd
absoluid (caracterizatd In altd parte [Curs de filosofia religiei] ca supralogicd, lar
extazul fiind definit ca o stare de , Jilper- sau supra-congiiinid”) este dedus, simplu,
din diversitatea doctrinard si de expresie a religiilor in care survine: ,,Cat de
iluzorie riméane de fapt aceasts constiintd exaltati a misticulul rezaltd insa chiar din
varietatea impresionantd a concepiiilor, a metodelor, si mai ales a stilurilor, care
structureaza si configureazi starea mistica” (Religie gi spirir)! L

Varietatea contextelor culturale in care apare mistica nu-l frapiedic totusi pe
Blaga sa remarce redusa ei originalitate de idei, fapt pe care nu i-1 imputd, intrucét
el crede ¢d ,,obiectul misticii e chiar mai restrins decat al poeziei, céci ea se referd
exclusiv la unirea spirituald a sufletului omenesc cu Dumnezeu” (ibidem).
Continutul preponderent inefabil al originalitffii misticii, constanta fondului mistic
{care rezida in unirea cu Dumnezeu) si chiar omogenitatea simbolisticii, respectiv
toate elementele care fac din misticd un domeniu supraconfesional si, deci,
transistoric, nu-l1 Induplecd pe Blaga s&-1 recunoascd caracterul universal si
transcultural. Cu alte cuvinte, el acceptd wniversalismul oarecum infracultural al
magiei — dupd cum o demonstreazd imperialismul cu care se manifestd (se
infuzeaza) aceasta in toate sferele vietii umane creatoare —, dar nu si universalismul
supracultural (transcultural) al misticii. Ca si mistica, fatd de care este subordonati,
credinta veligioasd {,stare sufleteascd si act spiritual”, cum o descrie Blaga) este
impregnatd de modelarea categoriilor stilistice, ca orice fenomen istoric §i cultural.

" Una dintre obiectiile principale ale exegezei teologice a operei Jui Lucian Blaga vizeaza
chiar fondul subordonarii religici fafd de matricea stilisticd, precum si refuzul lui Blaga de a accepta
postulatul revelatiei divine in definifia religiilor revelate {cf. Dumitru Staniloae, Pozifia domnului
Lucian Blaga fad de crestinism §i ortodoxie, edifie Ingrijitd de Mihai-Petru Georgescu, Bucuresti,
Editura Paideia, 1993},

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)




7 MAGIA $T MISTICA IN VIZIUNEA LUl LUCIAN BLAGA 163

Din presiunea rigorilor interne ale sistemului personal de gindire, n cadrul
ciruia religia si tot ce tine de ea se afld sub pecetea categoriilor stilistice, ca si
dinir-o organicd i consecventd inaderentid Tatd de viziunes larg cresiing ¢
europeand asupra sacrului (i asupra religiel), optica lui Lucian Blaga asupra
misticii st magiei vAmane In profundd opozitie nu numai cu oplica specializaid
feologiei (cum reductiv s-a inteles Tn timpul polemicii arhicunoscute cu teologii
contemporani poetului), ¢i i cu optica traditionald a filosofiel religiel, a istoriel
filosofiet si a filosofiei wimm in general.

Exceselor, venind si din sfera stilntelor religiei, de a vedea in tot ceea ce indica o
experienti a sacrului ceva mistic le corespunde, Tn filosofia blagiand, o suprareliefare
si o supralicitare a prezenjei mogiel in sfera experientei religioase. Dacd, in primul
caz, s¢ exagereazd I desemnarea ca fenomene ori fapte mistice a unor lucruri
apartindnd magiei, gnozei si sincretismelor religiome de tot felul, in cel de al doilea
caz, termenul magie este extins si asupra unor religii din care magia este exclusi.

In pofida opgzmex care existd Intre cei care confundid (voluntar, uneori}
magia cu mistica si cel care, ca Blaga, vad si in misticd mluzata. prezenta
magiculul, cele doud tendinte au ceva in comun: mnjuzrrz limbilor™, ea insasi
rezoltat al mutatitlor permanente din istoria religioasa. gi culturald a omenirii,
,Confuzia limbilor” fiind o evidentd, in zilele noastre, orice discurs despre magie §i
misticd i, implicit, orice discutie pe tema magiei $i « misticii In opera unui creator
de complexitatea Iui Lucian Blaga au de infruntat consecintele acestui fenomen,
observabile chiar In dictionare (dar asta repr@zinté deja o altd problemi). Sclutia
pare a fi una singurd, de altfel mult mai veche gi care nu s¢ giseste in lexicoane:
recursul la fucrarile insesl. :

LA MAGIE ET LA MYSTIQUE DANS La ‘WSEGW
DE LUCIAN BLAGA

RESUME

Malgré Uopposition qui existe entre ceux qui confondent {(des fois, de facon consciente) magie
et mystique ef coux qui, 3 la maniére de Blaga, identifient, dans la mystique aussi, la présence infusée
le I'élément magique, les deux tendances ont quelque chose de commun: «la canfusion des languesy,
cormnme résultat des permanentes mutations dans histoire religieuse et culturelle de I'humanité.

Toute discussion sur le théme de la magic et de la mystigue dans P'eetvre d’un cefateur de la
complexité de Lucian Blaga se confronte nécessairement avec les conséquences du phénoméne,
observables méme dans les dictionnaires. L.a seule selution possible — en outre, beaucoup plus ancienne et
qu’on ne sauraii trouver dans les ouvrages lexicographiques — parait &tre le recours aux choses-mémes.

Institutul de Filologie Romdnd
WA Phifippide”
lagi, str. Codrescu, ar. 2

12 . . . . . . - . . . .
Preludim sintagma cu aproximativ acelasi confinut de la Alain Besangon, Confuzia limbilor. Criza
ideologicd a Bisericii, traducere de Mona Antohi si Sorin Antohi, Bucuresti, Fditura Hurnanitas, 1992,

BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 17:56:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

