Laura Cheie
Temeswar

Lakonische Dichtung als Roman: Carmen Francesca Banciu
Das Lied der traurigen Mutter

Abstract: In her novel, The Sad Mother’s Song, the Berlin writer of
Romanian origin, Carmen Francesca Banciu, depicts the image of a woman,
of a relationship mother-daughter and of an already historical epoch in
today’s Romania. The main character, Maria-Maria, recounts her childhood
and adolescence, spent in the years of a totalitarian society, in the family of
parents who were truthful followers of the Communist Party ideology, a
family in which feelings were replaced, with brutality, by the dogma of the
new man’s duty towards the state, the party and the socialist society. The
present paper analyses the rhetoric of this novel, in search of an equilibrium
formula between epic and aesthetic or, with the author’s words, between
narrative preciseness and poetical vibration. The stylistic formula found by
the author — a laconic prose relying on synecdoche and leitmotif - is a
consequence of the double ,migration”: from the mother language,
Romanian, to an ,,adoptive* one, German, and from the style of Romanian
literature of the 80’s to an original one.

Keywords: laconism, rhetoric of synecdoche and leitmotif, migration,
mother-image, mother-myth.

In einem Interview aus dem Jahr 2008 beantwortet die im Banat geborene,
ruménischstimmige, inzwischen freie Berliner Autorin Carmen Francesca
Banciu die Frage nach ihrer deutschen versus ruménischen Literatursprache
mit folgendem Bekenntnis gegeniiber der Zeitschrift Observator cultural:

Ich wurde anfangs, als ich des Deutschen noch nicht méchtig genug war, um mit
der literarischen Sprache spielen, experimentieren, gestaltend umgehen zu koénnen,
gezwungen, die sprachlichen Regeln genau zu befolgen, um verstanden zu werden.
Und das bedeutete, dass ich irgendwann meinen ruménischen, auf Anspielung und
Verweis bedachten Schreibstil aufgeben musste. Ich meine damit eine Art, ein
Thema anklingen zu lassen, es streifen und dann auf seine Resonanz zu warten,
ohne es explizit zu Ende zu fiihren. Dadurch entsteht so etwas wie eine Vibration,
die mehrere Interpretationen zuldsst. Im Deutschen hat man mir, am Anfang
zunichst, gesagt: Du mufit deinen Gedanken zu Ende fithren. Ich habe das getan

165

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



und irgendwann festgestellt, dass es mich vielleicht mitverdndert hat. Ich bin
genauer geworden, konzentrierter, ich liel meinem Leser weniger Freiheit, mit
meinem Text zu spielen, ihn zu interpretieren. Das war einerseits ein Gewinn,
denn ich habe dabei viel iiber die Arbeit mit der Sprache gelernt. Gleichzeitig war
es aber auch ein Verlust, denn ich konnte nicht mehr so viele offene Tiren lassen.
Der néachste Schritt, den ich versuchte, war, die Genauigkeit zu bewahren und
zugleich Tiiren zu 6ffnen. Das beschiftigt mich auch heute noch: eine poetische
und erzdhlerische Sprache zu schaffen, Prosa zu schreiben, mit poetischem
Ausdruck. Es hort sich widerspriichlich an, aber so sehe ich eben die Dinge
(Dondorici 2008).

Genauigkeit, Konzentration, semantische Dichte sind demnach die fiir die
Autorin relevanten Stichworte fiir ihre deutsche erzéhlerisch-poetische
Sprache. Eine Sprache, die Gedanken zu Ende denkt und dennoch offen und
herausfordernd bleiben will. Von Bedeutung ist dabei die Tatsache, dass es
sich bei der neuen Schreibweise Carmen Francesca Bancius zundchst um
eine hart erarbeitete Einrichtung in einer Fremdsprache handelt, die
anfanglich aus grammatischen Griinden eine Disziplinierung des Vagen und
Spielerischen bedeutete. Die Schriftstellerin wechselte aulerdem nicht nur
aus dem muttersprachlichen Ruménisch in das fremdsprachliche Deutsch,
sondern ,siedelte” zugleich aus der literarischen Sprachlandschaft und
Vorstellungswelt der ruménischen Postmoderne der 80er Jahre aus, fiir
welche die spielerische Montage von Lyrik und Prosa, mit surrealen,
onirischen Elementen, typisch war, in jene eher lakonisch-niichterne der
deutschen Literatur der 90er Jahre. Diese sprachliche Flucht nach vorne,
dazu noch in einem reifen Alter, erwies sich nicht nur als lebensnotwendig
in der neuen Wahlheimat, sondern auch als entscheidend und grundlegend
fiir eine eigene literarische Sprache, in der aber, bei aller epischen
Genauigkeit und Lakonik, die Suche nach dem Poetischen nicht aufgegeben
wurde'. Das Poetische verbindet die Autorin explizit mit dem Anspruch auf
eine besondere semantische Dichte des Erzdhlten — jene im Grunde eher
lyrische Beschaffenheit des Textes, ,,eine Vibration, die mehrere Interpreta-
tionen zuldsst® (Dondorici 2008) im Leser hervorzurufen. Poetisches
Erzédhlen bedeutet fiir sie auBerdem eine paradoxe Bewegung der Sprache,
den Gedanken gleichzeitig auszusprechen und in der Schwebe zu halten.

" Ich wiirde in diesem Zusammenhang nicht so weit gehen wie Cretu (2009: 247), diesen
Wechsel zur deutschen Sprache als subversiv zu betrachten, vor allem nicht als Strategie,
politische Grenzen zu unterlaufen, da doch alle deutschsprachigen Romane von Banciu
nach der Wende zum demokratischen Ruménien entstanden sind.

166

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Carmen Francesca Bancius Vorstellung von einer episch-lyrischen Balance
in ihrem schriftstellerischen Ausdruck zeigt sich auch in ihrem 2007
erschienenen Roman mit dem balladenhaften Titel Das Lied der traurigen
Mutter. Das Buch ist als ein vielschichtiges Portrét einer Mutter, einer
Mutter-Tochter-Beziehung und einer bereits historischen Epoche
Ruméniens konzipiert. Darin schildert die Protagonistin Maria-Maria,
aufgewachsen in Ruménien zur Zeit des totalitdren Regimes, ihre Kindheit
und Jugend in einer strengen, linientreuen Familie, in welcher Liebe und
Zuneigung von einem aufgezwungenen Pflichtbewusstsein des ,,neuen
Menschen* gegeniiber dem Staat, der Partei und der sozialistischen
Gesellschaft ersetzt wurden:

Kinder waren da, um erzogen zu werden. Von der Gesellschaft. Jeder gehorte zu
unserer Gesellschaft und durfte erziehen. Jeder war dazu befugt. Denn Kinder
waren da, um an ihnen zu {iben, den besseren Menschen zu produzieren. Den
neuen Menschen fiir unsere Gesellschaft. Den neuen Menschen der neuen Ara. Die
Kinder sollten noch besser werden als die Erwachsenen. Und irgendwann selbst
Kinder haben. An denen auch sie sich iiben diirfen wiirden.

Bis dahin aber mussten sie klaglos dulden (Banciu 2007: 31-32).

Die erste und wichtigste Erziehungsinstanz war die Mutter. Maria-Marias
Mutter, die Hauptgestalt der Erzéhlung, ist eine harte und zugleich gequilte
Frau, die selbst wenig Liebe von Familie und Ehemann erfahren hatte. Als
Prisidentin der lokalen kommunistischen Frauenorganisation reprisentiert
sie liberdies einen Staat, in dem Weiblichkeit nur in ideologisierter Form, in
ihrer sozial-politischen Funktion erlaubt ist:

Im Lande gab es keine Frauen mehr. Nur Genossinnen.

Also Mutter und die anderen Frauen waren ab jetzt:

Zuerst Genossinnen.

Dann Arbeitende.

Dann Gebérende.

[...]

Dann sozialistische Miitter, die aus ihren Kindern den neuen Menschen formten.
Und zuletzt waren sie Frauen. Wenn das iiberhaupt noch von Belang war. Wenn
das noch eine Bedeutung hatte.

Wenn ihnen die Kraft dafiir noch reichte (Banciu 2007: 169).

Carmen Francesca Banciu erzdhlt in ,klaren, einfachen, gelegentlich naiven
Satze(n)* (Schiller 2008), doch ,,die reduzierte Sprache, die eigenwillige
Interpunktion, das Stakkato der Sitze* stellen dieses Buch ,,passagenweise
sogar zwischen Prosa und Vers®, bemerkt zu recht Judith Leister (2008).

167

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Bancius Schreibweise ist ,,lyrisch® in einer allerdings lakonischen Art und
Weise. Sie nimmt das Bild der Mutter auseinander, zerschneidet die Sétze,
bricht die Horizontale des epischen Diskurses durch die vertikale
Anordnung mancher Teile des Textkorpers. Diese abrupte Sprache ist
jedoch emotional geladen, erzédhlt z.B. von Erziehung durch Gewalt, wenn
die Mutter die Puppen der Tochter am ersten Schultag verbrennt oder das
Midchen mit dem Riemen ziichtigt, den es der Mutter sogar selbst reichen
muss:

Manchmal befahl mir Mutter: Bring den Riemen! Und ich brachte ihr den Riemen.
Und sie schlug auf mich ein. Sie schlug die Wut aus sich heraus. Sie schlug sie in
mich hinein.

Mutter war von Wut iibervoll. Sie schaumte iiber, und der Schaum durfte verloren
gehen. Ich sollte ihn abbekommen. Denn Priigeln hatte in Mutters Augen einen
Sinn. Erziehung (Banciu 2007: 31).

Die fiir groe Erzdhlungen eher ungewdhnliche Parataxe, die zerstiickelte
Satzstruktur und die eigenartige, stark fragmentierende Interpunktion
entwickeln hier eine gestische Form der Sprache. Sie verweisen auf innere
Briiche, erzeugen Intensitdt und sprechen von einer Bewegtheit, ja Hektik
des Sagens, wie auch von Anke Pfeifer zutreffend bemerkt wird:

Im Gegensatz zur Harte in den Bezichungen steht die lyrische Sprache der
Autorin. Manche Passagen muten durch Schriftbild oder Wiederholungen wie
Gedichte an, die emotionale Intensitdt erzeugen. Charakteristisch fiir Bancius
Schreibweise sind ihre kurzen, oft unvollstdndigen Sitze, die erst im néchsten Satz
vollendet werden. Der Leser wird durch die stakkatohafte, abgehackte
Schreibweise geradezu zur Lektiire getrieben und erhilt eine Vorstellung von der
atemlosen Erzdhlung der jungen Frau (Pfeifer 2008).

Zudem gibt diese Art der Lakonik dem Erzdhlen einen besonderen
Nachdruck gerade durch das Isolieren von Satzsequenzen in quasi eigen-
stindigen Sitzen. Gesteigert wird der Effekt durch die versformige
Anordnung der Sitze oder auch Satzfragmente an einigen Stellen des
Romans. Mit Dieter Lamping konnte man in solchen Fillen von einer
,.Semantik der Form* sprechenz.

% Dieter Lamping geht in seinem Buch iiber das lyrische Gedicht von der ertragreichen Idee
aus, dass die Art und Weise der Segmentierung eines Textes in Verszeilen eine semantische
Dimension an sich habe: ,Die Versgliederung ist allerdings keine bloBe AuBerlichkeit: sie
verdndert, wenigstens tendenziell, den Charakter der Rede insgesamt — und zwar sowohl
rhythmisch wie semantisch. Es gehort zur Eigenart des Gedichts als Versrede, dass

168

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Leitmotivisch, wie schon einige Gedanken in diesem Buch, kehrt auch die
Szene mit dem Riemen in den gleichen Worten, in jedoch ,lyrischer*
Anordnung der Sitze wieder:

Manchmal befahl Mutter: Bring mir den Riemen.
Und ich brachte ihr den Riemen.

Und sie schlug auf mich ein.

Sie schlug die Wut aus sich heraus (Banciu 2007: 20).

Der dichterische ,,Zeilenstil* dieses Textabschnittes entwickelt eine eigene
Semantik, indem fast jede Aussage durch den wiederholten Neuansatz des
Textes hervorgehoben wird. Was scheinbar neutral erzdhlt wird, erfihrt
durch die versformige Gliederung eine subtile Betonung und vermittelt dem
Leser durch dieses zusitzliche Brechen des Redeflusses ein stirkeres Gefiihl
der seelischen Verletzungen in Kind und Mutter, auf die der Text hier vor
allem durch seine expressive Lakonik deutet’.

Ein Moment der besonderen Intensitit ist die Nachricht von der Hoffnungs-
losigkeit aller arztlichen Bemiihungen, die Mutter zu retten. Carmen
Francesca Banciu visualisiert geradezu die Panik und Verzweiflung dieser
Erfahrung in der gestammelten Gestik des Sagens, typografisch von einem
expressiven Flattersatz festgehalten:

Irgendwann kam ein Anruf von Vater. Er lieB mich wissen, was die Arzte sagten.
Sie sagten, die Hoffnung sei gering.

Sie sagten.

Eigentlich sagten sie.

Sie sagten.

Nur ein Wunder.

grundsétzlich auch seine Form ein Bedeutungsfaktor ist. Als Bedeutungsfaktor bringt sie
sich vor allem auf zweierlei Weise zur Geltung: durch ihren Einfluss auf die Semantik der
Worter und durch ihre eigene Semantik® (Lamping 32000: 40-41). Einen umso groferen
Signalcharakter entwickelt die versartige Form eines Textabschnittes in einem Roman, wie
im Falle von Carmen Francesca Banciu.

’ Korperliche Gewalt als Erziehungsstrategie durch die Mutter, die bereits im 18.
Jahrhundert als die allein Zustdndige fiir den Nachwuchs betrachtet und dadurch einem
gewaltigen Leistungs- und Verantwortungsdruck ausgesetzt wurde (vgl. Dernedde 1994:
34-43), ist ein Topos der Frauenliteratur, die problematische Mutter-Tochter-Beziehungen
thematisiert. Dass die Mutter fiir das kleine Madchen identisch mit Priigel werden konnte,
schildert anhand einer dhnlichen, ebenfalls wiederkehrenden Szene der 1903 erschienene
Roman Franziskas von Reventlow, Ellen Olestjerne (vgl. Liebs 1993: 176): ,Fiir jedes
kleine Vergehen gegen die miitterliche (!) Anweisung wird mit Priigel gestraft. Zu diesem
Zweck muf das Kind die Rute selber herbeiholen.*

169

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Sie sagten.

Es gibt keine Wunder.

Sie sagten.

Es gibt keine Hoffnung (Banciu 2007: 163).

Der Flattersatz, also die ungleich langen Zeilen, eine eher fiir Gedichte oder
Versepen Tlbliche typografische Gestaltung des Textes, konnte neben
Intensitét zundchst Irritation beim Leser vermitteln. Seine Verwendung im
Roman ist gewdhnungsbediirftig. Sie hat aber einen unterschwelligen lese-
und interpretationssteuernden Effekt, indem sie auf eine mogliche verkappte
Poesie dieser Prosa hinweist, oder, in den Worten der Autorin, auf eine
Prosa ,,mit poetischem Ausdruck®, welche, zumindest abschnittweise, als
eine Art von (lakonischer) Poesie gelesen werden will.

Zur lyrischen Dimension dieses lakonischen Romans gehoren auch die
einleitenden Hymnen {iiber den antiken Mythos der Mutter, denen Carmen
Francesca Banciu das eigene Parallelgebet ,,Mutter unser* gegeniiberstellt.

Mythos Mutter

Die zentrale Gestalt der Erzédhlung ist die harte, dominante aber auch
leidende, traurige, gequélte Mutter Maria-Marias. In immer neuen Anldufen
versucht die nun erwachsene Tochter, mittlerweile selber eine Mutter
geworden, die Frau hinter der autoritiren Maske zu begreifen, indem sie
sich ihr schrittweise, fast schon kindlich, durch Erkundung der Korperteile
anndhert und Paradoxien der Seele aufspiirt. Die Widerspriichlichkeit einer
archetypisch verstandenen miitterlichen Gestalt wird zundchst von den
einleitenden Motti des Romans, lyrisch zusammengefasst, ins Mythische
transportiert:

Denn ich bin die Erste und die Letzte,
Ich bin die Verehrte und die Verachtete,

* Dass der Flattersatz nicht nur den Dichtern gehort, hat der Gsterreichische Schriftsteller
Christoph Ransmayr konsequenterweise in seinem 2006 génzlich in dieser Satzform
erschienenen Roman Der fliegende Berg gezeigt und auch in einer einleitenden Randnotiz
explizit verteidigt: ,,Seit die meisten Dichter sich von der gebundenen Rede verabschiedet
haben und nun anstelle von Versen freie Rhythmen und dazu einen in Strophen
gegliederten Flattersatz verwenden, ist da und dort das Mif3verstindnis laut geworden, bei
jedem flatternden, also aus ungleich langen Zeilen bestehenden Text handle es sich um ein
Gedicht. Das ist ein Irrtum. Der Flattersatz — oder besser: der fliegende Satz — ist frei und
gehort nicht allein den Dichtern™ (Ransmayr 22008: 6).

170

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Ich bin die Hure und die Heilige,

Ich bin die Ehefrau und die Jungfrau.

Ich bin die Mutter und die Tochter,

Ich bin die Unfruchtbare, und zahlreich sind meine Séhne.
Ich bin die Braut und der Brautigam, jene, die mein Gemahl erzeugte.
Ich bin die Mutter meines Vaters und die Schwester
meines Mannes. Welcher mein Nachkomme ist.

Ich bin das Schweigen, das unbegreiflich ist ...

Ich bin das Sagen meines Namens.

Ich bin die Verurteilung und der Freispruch ...

Ehrt mich! (Banciu 2007: 7).

In dieser gnostischen Hymne der friihchristlichen Nag-Hammadi-Schriften
aus dem 2./3. Jahrhundert offenbart sich ein weibliches Wesen als Inbegriff
gewaltiger, schwer ertragbarer Paradoxien, das Anspruch auf Erkenntnis
und Ehrung erhebt und dadurch eine komplexe, allumfassende Autoritét
etabliert’. Im zweiten Motto, der Inschrift einer Isis-Sdule, wird das
weibliche Wesen zur geheimnisvollen Allgéttin, in der Gestalt der
dgyptischen Isis, Mutter der alles beherrschenden Sonne, und Parallelfigur
der christlichen Maria, der Mutter Jesu:

Ich bin alles, was gewesen ist, was ist und was sein wird,
kein Sterblicher hat meinen Schleier geliiftet,
die Frucht, die ich geboren, ist die Sonne! (Banciu 2007: 7)

Die Poesie dieser antiken Selbstoffenbarung miitterlicher Herrlichkeit und
Autoritdt mit ihrer widerspriichlichen Bildlichkeit und dem stringenten,
feierlichen Duktus des Sagens wird von Carmen Francesca Banciu in ihrer
,Hymne* an die Mutter mit dem wohl bekanntesten Gebet des Christentums
kombiniert:

Mutter unser

Die du den Himmel geboren hast,
Die Sterne und die Erde.
Mutter unser,

> In manchen gnostischen Schriften trigt dieses kontradiktorische weibliche Wesen den
Namen Sophia (Weisheit) und ist sowohl gottliche Mutter, ein hoherer Geist, ja sogar
Inbegriff des Logos, wie auch, als Verfiihrerin, eine gefallene Frau, eine ,,Hure“. In anderen
gnostischen Texten wird dieses charakterlich ambivalente Wesen auch als ein androgynes
und somit die fundamentalen Prinzipien in sich vereinigendes beschrieben (vgl. Culianu
1995: 97-117).

171

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Die Quelle des Lebens, der Liebe. Des Hasses und des Todes.
Die Quelle des Tages und der Nacht,

Quelle des Schmerzes und der Freude,

Quelle des Lichts und des Schattens,

Quelle der Wirme und der Todeskilte,

Nimm uns in deinen Schof.

Mutter unser,

Mutter aller Miitter und Mutter der Miitter,

Mutter der Geborenen und Ungeborenen,

Mutter alles Lebendigen und Nichtlebendigen,
Mutter aller Viter und Sohne,

Und Sohne der S6hne.

Mutter unser,

Anfang von allem.

Ende und Anfang.

In alle Ewigkeit gehasst,

Geehrt und geliebt ist dein Name (Banciu 2007: 192).

Der Text ist eines der letzten Kapitel des Romans und stellt eine besondere
»otation auf dem Erkenntnisweg der selbst Mutter gewordenen Tochter
Maria-Maria dar. Hymne und Gebet werden hier zusammengelegt, in einer
allegorisch geprigten Bemiihung um eine Konsonanz des Kontradiktori-
schen, eine Stimmigkeit des Paradoxalen. In diesem ,,Gebet* gibt es
eigentlich, und im Unterschied zum ,,Vater unser, nur eine einzige Bitte,
jene um Liebe und Geborgenheit: ,,Nimm uns in deinen Schof3*“. Ansonsten
tragt der Text eher die Ziige einer Hymne oder eines bizarren hymnischen
Portrits, das in seiner Bildlichkeit von dem ambivalenten, mythisch
tiberhohten Mutterbild der Nag-Hammadi-Schriften profitiert. Nur spricht
hier nicht die gottliche Mutter iiber sich selbst, sondern sie wird
angesprochen, in mehreren Anldufen definiert, als Welterzeugerin,
Ursprung und Ende des Lebens, als Gebdrende von allem seienden und
(noch) nichtseienden Wesen und nicht zuletzt als Quelle stirkster Gefiihle
und Empfindungen. Erreichen will das ,,Gebet™ vor allem die Mutter, als
Quelle der Liebe und des Hasses, der Freude und des Schmerzes, der
Wirme und der Todeskdlte in einem nahezu inkantatorischen Versuch,
erlebte Spannungen und schmerzvolle Paradoxien sublimierend aufzuldsen
oder zumindest durch Steigerung ins Erhabene ertragbarer werden zu lassen.
Das ,,Gebet” folgt nicht zuféllig der Beschreibung des letzten Tages im
Leben der todkranken Mutter. An ihrem Sterbebett bemerkt die Tochter den
bitteren Verrat des Vaters:

Das Leben geht weiter. So ist es. So soll es sein.

172

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Bevor Mutter starb, hatte Vater schon eine neue Frau in Sicht.

Die Frau hatte Mutter im Krankenhaus betreut.

Vater behauptet, er habe damals nichts geahnt. Und habe sich vollkommen auf
Mutter konzentriert.

Und die Frau sagt, es habe sie geriihrt, wie Vater um Mutters Leben kdmpfte. Ein
Mann, der sich so um seine Frau kiimmert, muss ein guter Mann sein.

Vater nahm sich die ganze Zeit der Welt, um fiir Mutter Besorgungen zu machen.
Dann verschwand er wieder bis zum nichsten Tag. Er kdmpfte. Jetzt, wo alles
verloren war. Wo Vater sah, dass alles zu spat kam (Banciu 2007: 189-190).

Noch bitterer ist die Feststellung, dass auch das Lob fiir die Mutter zu spét
kam und auch dann nicht gerade authentisch wirkte:

Vater gab keine zwei Groschen auf Gott. Fiir Mutter aber hatte er einen Priester
und einen Popen organisiert. Und eine Fanfare.

Ein Rabbiner war nicht dabei.

Zwei Geistliche waren bei Mutters Begrabnis zugegen.

Und Vater, der kein Geistlicher war, aber gut Reden halten konnte. Und Loblieder.
Vater hat Mutter nie zuvor gelobt.

Nie vor ihrem Tod (Banciu 2007: 190-191).

Das Gebet, das der Vater fiir seine Ehefrau nicht aussprechen konnte,
formuliert nun die Tochter als ambivalente Hymne auf die ,,Allmutter®, die
mit den preisenden Worten: ,,Geehrt und geliebt ist dein Name* ausklingt.
Und somit mit einer Suche nach Frieden und Entspannung der Beziehung
zur Mutter. Das Gebet widerspiegelt aber auch einen alten inneren Kampf,
die Mutter gleichzeitig zu lieben und zu fiirchten. Es ist ein Kampf, der sich
auch nach ithrem Tod fortsetzt und diesen trotz des Schmerzes um den
Verlust der Mutter als eine Befreiung von Angst und gewaltsamer
Bevormundung erscheinen lésst:

Ich verstand, dass ich Mutter nie mehr fiirchten musste.

Mutter wird mir nie mehr unpassende Kleidung kaufen.

Sie wird mich nie mehr auf ihrem Schof3 festhalten und wie eine Stopfgans fiittern.
Nie mehr nach dem Riemen verlangen.

Nie mehr wird Mutter im Tiirrahmen stehen und auf mich warten. Mich ohrfeigen
und auBler sich schreien: Du hast dich zehn Minuten verspétet! Du Hure! Wo warst
du bis jetzt?

Mutter wird das alles nicht mehr tun.

Nie mehr wird Mutter das tun (Banciu 2007: 196).

Ein schmerzvoller Abschied von der geliebt-gehassten Mutter, bei dem die
wiederum versartige Erscheinungsform des Textes jedem Satz eine

173

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



besondere Nachdriicklichkeit verleiht. Zusatzlich wird diese von der
Permutation der vorletzten Aussage in der letzten intensiviert. Das
Lakonisch-Abgehackte betrifft jedoch nicht nur die Syntax bei Carmen
Francesca Banciu, sondern gehort zum Gesamtkonzept des Buches und
prigt das ,,Stiick-fiir-Stiick* entlarvte Portrat der Mutter.

Mutterbild als Synekdoche

Die meisten Kapiteliiberschriften benennen ,,Teile® der Mutter, seelische,
wie vor allem korperliche: Mutterschmerz (S. 31); Mutters Hinde (S. 46);
Mutters Arme (S. 63); Mutters Nacken (S. 68); Mutters Augen (S. 77);
Mutters Zunge (S. 85); Mutters Wangen (S. 93); Mutters Briiste (S. 99);
Mutters Ohren (S. 108); Mutters Hinterkopf (S. 114); Mutters Herz (S. 118);
Mutters Zihne (S. 122); Mutters Fiifse (S. 124); Mutters Lunge (S. 159);
Muttergliick (S. 173); Mutters Schofs (S. 180); Mutterliebe (S. 205); Mutters
Bauch (S. 210) usw. Liest man diese Titel der Kapitel nacheinander gestellt,
so mutet das Thematisieren der Mutter (Korperteile, Feiertage, Gefiihle,
Gegensténde, religiose Anspielungen bezogen auf die Mutterfigur usw.) in
jeder Kapiteliiberschrift wie konkrete Lyrik an.

Doch die konsequente Verwendung der Synekdoche, eines Ausdrucks-
mittels der Nachdriicklichkeit in der klassischen Rhetorik (Ueding/
Steinbrink 2005: 293), fiir das Portrdt der Mutter deutet ebenfalls auf ihre
seelische Verstimmelung durch friihe und nachfolgende Erfahrungen des
Schmerzes, der Verletzung und Erniedrigung. Denn Maria-Marias Mutter
erleidet schon friih, als uneheliches Kind, die Intoleranz und Grausamkeit
threr Umgebung und spdter als bourgeoise Tochter den geféhrlichen
Dogmatismus des proletarischen Regimes, vor dem sie sich in eine
ungliickliche Ehe mit einem treulosen Mann, dessen Ideale sie ibernimmt,
zu retten glaubt. Unter diesen Umstdnden misslingt ebenfalls die
Realisierung der sozialistischen Vorzeigefamilie, in der die Frau den Spagat
zwischen der tradierten Rolle der Erzieherin und Hausverwalterin und jener
der engagierten Parteiaktivistin tadellos schaffen soll.

Die seelische Verstimmelung durch Gesellschaft und Familie, durch
politische und eheliche Verhiltnisse wird schlielich von der Mutter an sich
selbst und an Maria-Maria fortgesetzt. Zunichst entwickelt die Mutter, wie
die Tochter genau bemerkt, ein gestortes Verhdltnis zu ihrem eigenen
Korper:

174

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Mutter schamte sich nicht iiber ihren nackten Korper.

Mutter betrachtete ihren Korper wie einen Gegenstand, der unter dem Gesetz der
Verdnderungen. Unter dem Gesetz der Zeit stand.

Mutter sprach von ihrem Korper, als wére er von ihr getrennt. Als wére sie eine
AuBenstehende, die ihn objektiv betrachtete.

Ihr Blick war schonungslos.

Ihre Sprache selbstverletzend.

In Gedanken vernichtete Mutter ihren Korper, noch bevor die Zeit ihn angegriffen
hatte (Banciu 2007: 97).

An einem anderen Ort dokumentiert Maria-Maria mehr als Verachtung des
eigenen Korpers bei der Mutter:

Mutter stand Modell fiir mich. Und fiir sich.

Sie wollte durch meine Zeichnungen Bilder von ihrem Koérper bekommen.
Sie wollte den Verfall verfolgen. Akribisch von mir dokumentiert.

Sie wollte sich durch meinen Blick selbst verletzen.

Ich weil} nicht, ob ich Mutter verletzte.

Ob ich Mutter genug verletzte.

Ob sie mit mir zufrieden war (Banciu 2007: 99).

Wabhrscheinlich ist deswegen das Anliegen der Tochter, die Mutter gerade
iiber den entfremdeten, gehassten Korper mittels einer synekdochischen
Perspektive neu zu erkennen. Der Korper wird allméhlich zu einer Metapher
fiir spartanische Disziplin und Selbstentfremdung, zum Ausdruck von
Verdrangung traumatischer Erlebnisse, von Lebensangst, Hilflosigkeit,
unterdriickter Verzweiflung und existentieller Ohnmacht, wie auch von
sturer Verankerung in der Tradition. Am Umgang der Mutter mit sich selbst
und auf besonders anschauliche Weise mit ihrem Korper entdeckt und
beschreibt die Erzédhlerin ein spannungsreiches Mutterbild als Autoritdt und
Opfer zugleich. Das Erzidhlen tiber die strenge aber auch leidende, stets von
Kopfschmerzen geplagte Mutter nimmt immer mehr die Konturen eines
Liedes der traurigen Tochter an. Nicht nur die versartigen Abschnitte, die
Hymnen auf die Miitterlichkeit, die gefiihlsgeladene Lakonik und die
metaphorische Verwendung der Synekdoche komponieren dieses ,,Lied®,
sondern auch die Refrains, d.h. jene Sitze, die quasi obsessiv in
verschiedenen Kontexten und Variationen wiederkehren.

175

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Wiederkehr des Gleichen

Gleich zu Beginn des Romans verlangt die im Sterben liegende Mutter von
threr erwachsenen aber noch immer von der miitterlichen Hérte
eingeschiichterten Tochter, diese solle fiir sie beten:

Mutter lag im Bett. Sie sagte, ich solle fiir sie beten. Mutter sagte beten, als wire
es dasselbe wie Hiandewaschen.
Mir war nur Hindewaschen beigebracht worden (Banciu 2007: 9).

Fir das Kind einer sozialistischen Vorzeigefamilie ist Beten keine
Selbstverstidndlichkeit. Auch von der ehemaligen kommunistischen
Parteiaktivistin, die allerdings bei katholischen Nonnen aufgewachsen war,
ist eine derartige Bitte nicht unbedingt zu erwarten. Doch héngt das
Unvermdgen Maria-Marias fiir die Mutter zu beten nicht nur mit diesen
ideologischen Griinden, sondern ebenfalls mit den Beziehungen in ihrer
Familie zusammen. An die ungewohnliche Bitte der Mutter erinnert sich die
Tochter in sehr unterschiedlichen Kontexten: am miitterlichen Sterbebett,
nachdenkend iiber die von der Mutter zeitlebens postulierten Tugenden,
darunter jedoch nicht Liebe und Mitgefiihl, im Zusammenhang mit der
immer geahnten und gefiirchteten Untreue des Ehemanns und Vaters oder in
Verbindung mit Mutters grober, scharfer, ,,schmutziger Zunge, die eben
diesem Ehemann ,,die Wahrheit“ ins Gesicht schleudern konnte — und
spéter, angesichts des nahen, unvermeidbaren Todes der Todkranken. Auf
die wiederkehrenden Worte ,,Bete fiir mich* klingt die mehr oder weniger
explizite Antwort Maria-Marias verschieden: iiberrascht, ironisch-bitter,
mitleidend, abwehrend, stumpf, bis schlieflich das Gebet ,,Mutter unser*
gelingt.

Das gesamte Buch Carmen Francesca Bancius ist auf wiederkehrenden
Sédtzen, leitmotivischen Szenen, auf Variationen immer wieder
auftauchender Erinnerungen aufgebaut, wie auf Stiitzpunkten, die das Ganze
zusammenhalten. Der Schluss findet — {iiber die Szene mit den
mitgebrachten Blumen fiir die sterbende Mutter — zum Anfang zuriick und
macht auch dadurch die zyklische Struktur dieses Romans sichtbar’. Eine
derartige Komposition der Prosa legt einen Verweis auf Musik und Poesie
nahe. Doch was wiirde damit erzielt? Nicht nur die erwiinschte, eingangs
erwdhnte episch-lyrische Balance. Zyklische Darstellungen, Leitmotive,
Variationen des Gleichen verleihen dem Text eine kohdrenzstiftende

6 Vgl. ebenfalls Judith Leister (2008).
176

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Fluiditét, die sich bei Banciu gleichzeitig als eine konstruktive, tektonische
»Gegenkraft zum abrupten Lakonismus des Sagens manifestiert. In diesem
Sinne hat die Autorin zu einer epischen Sprache gefunden, die stédrkste
Kontraste in einer stets expressiv und anregend bleibenden Rhetorik zu
harmonisieren weiB.

Literatur

Banciu, Carmen Francesca (2007): Das Lied der traurigen Mutter, Berlin:
Rotbuch.

Cretu, Ana (2009): Weiblichkeit und Subversivitit bei Carmen Francesca
Banciu: Vom Vaterunser zu Mutterunser. In: Ana-Maria Palimariu/
Elisabeth Berger (Hrsg.): Die fiktive Frau. Konstruktionen von
Weiblichkeit in der deutschsprachigen Literatur, Jassyer Beitrige
zur Germanistik, lasi: Editura Universitatii ,,Al. . Cuza®, 237-250.

Culianu, Ioan Petru (1995): Gnozele dualiste ale Occidentului, Bucuresti:
Nemira.

Dernedde, Renate (1994): Mutterschatten — Schattenmiitter. Mutter-
gestalten und Mutter-Tochter-Beziehungen in deutschsprachiger
Prosa, Frankfurt/Main: Peter Lang.

Lamping, Dieter (*2000): Das lyrische Gedicht. Definitionen zur Theorie
und Geschichte der Gattung, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Liebs, Elke (1993): Die Schwierigkeit, eine tiichtige Tochter zu sein, In:
Helga  Kraft/Elke Liebs (Hrsg.):  Miitter-Tochter-Frauen.
Weiblichkeitsbilder in der Literatur, Stuttgart/Weimar: Metzler,
173-191.

Ransmayr, Christoph (*2008): Der fliegende Berg, Frankfurt/M.: Fischer.

Ueding, Gert/Steinbrink, Bernd (*2005): Grundri der Rhetorik.
Geschichte. Technik. Methode, Stuttgart/Weimar: Metzler.

Internetquellen

Dondorici, ITulia (2008): ,,Consider ca apartin si literaturii romdne, §i
literaturii germane”. Interviu cu Carmen Francesca Banciu. In:
http://www.observatorcultural.ro/Consider-ca-apartin-si-literaturii-
romane-si-literaturii-germane.-Interviu-cu-Carmen-Francesca-Banciu*
articleID _19763-articles_details.html [20.09.2010].

177

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)



Schiller, Maike (2008): Carmen Francesca Banciu: , Das Lied der
traurigen Mutter”. Erwachsenwerden im totalitiren System. In:
http://www.abendblatt.de/kultur-live/article514763/Erwachsenwerden-
im-totalitaeren-System.html [27.09.2010].

Leister, Judith (2008): In der Knautschzone. Carmen-Francesca Banciu
schreibt den Roman einer sozialistischen Vorzeigefamilie. In:
http://www.nzz.ch/nachrichten/kultur/literatur und kunst/in_der knau
tschzone 1.671792.html [27.09.2010].

Pfeifer, Anke (2008): Nicht nur ein Mutter-Tochter-Konflikt. Carmen
Francesca Banciu setzt in ,,Das Lied der traurigen Mutter* ihre
literarische  Auseinandersetzung  mit  Autorititen  fort. In:
http://www literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=11503
[28.09.2010].

178

BDD-A13078 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:30:06 UTC)


http://www.tcpdf.org

