
 29 

Gottfried Schnödl  
Wien 

Schaffen aus Fülle – Hermann Bahrs ergonomische 
Kunstproduktion 

 „Ich habe zuviel Kunst in mein Leben gesteckt [...] nun reicht es nicht 
mehr für meine Arbeit.“  

(Tina Modotti, Fotokünstlerin, 1920er)  

„Die Cultur ist die Ökonomie der Kraft. [...] Eine jede unnütze 
Kraftäußerung, eine jede Kraftverschwendung [...] charakterisiert die 
Rohheit oder den Mangel an Cultur.“ 

(Justus Liebig, Chemiker und Physiologe, 1844) 

Abstract: In his Dialog vom Marsyas, published in 1906, Hermann Bahr 
tries to understand what the manufacturing of works of art means for the 
artist, his everyday life and his moral and physical well-being. By doing so, 
Bahr marks a certain point of intersection between life-philosophy and 
modern life-sciences. Although Bahr relies mainly on examples and 
narratives taken from the Greek mythology, one can easily see how close his 
assumptions are to those developed from work scientists in due time. But he 
also has to face the same problem which ergonomics – at least at the 
beginning of the 20th century – was not able to solve: What kind of (artistic) 
work suits which kind of producer? Incapable of giving objective and 
practicable rules, Bahr has to rely on the idea of a certain individual and 
instinctive knowledge, which allows the artist to differentiate between 
beneficial and damaging work.  
Keywords: aesthetic modernism, physiology, the working body, production 
of art, ergonomy of art.  

1. Der Körper des „Kautschukmanns“ 

In Meyers Konversations-Lexikon von 1897 findet sich zum Thema der 
ästhetischen Moderne ein Hinweis auf einen der bedeutendsten Literaten, 
Essayisten, Kritiker und nicht zuletzt Programmatiker der Wiener Moderne: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 30 

Der Begriff „Moderne [...] im höhern Sinne, vornehmlich auf dem Gebiete 
der Kunst und Wissenschaft“ werde von den Vertretern der „neueste[n] 
Zeit“ gebraucht, die mittels dieses Begriffes „ihre unmittelbaren Vorgänger 
als unmodern erklären.“ Dieser Begriff sei „zuerst von H. Bahr (Zur Kritik 
der Moderne, 1890) gebildet [...]“ worden (zit. nach Dvořák 2004: 62).  
Aus den in zahlreichen von Bahrs Texten verstreuten Beschreibungen und 
Definitionen der ästhetischen Moderne seien zwei Momente als für den 
folgenden Aufsatz besonders bedeutsam hervorgehoben. Schon in einem 
Artikel aus dem Jahr 1891, Die Alten und die Jungen, fordert Bahr eine 
Ausweitung dessen, was von der Kunst thematisiert werden dürfe. 
Polemisch meint er, dass man den „Alten“ „die interessanten reichen 
Witwen und die bleichen, philosophischen Hauslehrer mit den rollenden 
Augen und den verwickelten Perioden und sogar die amerikanischen 
Erbonkel, welche man bei den alten Griechen deos ex machina nennt“ 
getrost überlassen könnte, den Modernen sollte jedoch das Recht 
zugestanden werden, auch „ein paar gebrauchte Kellnerinnen, einen 
bescheidenen Trunkenbold und allenfalls noch, als Trompete unseres 
Socialismus, einen scharfsinnigen Zuhälter“ zu Objekten der Kunst zu 
machen (Bahr 1891: 11-12). Diese Forderung erhebt Bahr im Namen eines 
künstlerischen Realismus, der jedoch nicht als eine Kunsttheorie verstanden 
wird, sondern sich aus dem Zeitgeist ergibt, den die Künstler und 
Künstlerinnen gleichsam inkarniert haben und der sich dadurch notwendig 
auch in deren Kunstform ausdrücke: „Wir schaffen nicht realistisch aus 
realistischen Theorien; sondern die realistischen Theorien haben wir uns 
nachher zugelegt, weil, wie wir einmal sind, in uns nur Realistisches 
entsteht“ (ebd. 15). Hier ist schon angedeutet, was Bahr als eine weitere 
Bestimmung der Moderne auch an anderer Stelle auf den Punkt bringt: sie 
sei nämlich nicht primär als eine geistige Bewegung oder gar als eine 
Theorie zu verstehen, sondern habe ihren Ort ganz woanders: 
 

Die Moderne ist nur in unserem Wunsche und sie ist draußen überall, außer uns. 
Sie ist nicht in unserem Geiste. Sondern das ist die Qual und die Krankheit des 
Jahrhunderts, die fieberische und schnaubende, daß das Leben dem Geiste 
entronnen ist. Das Leben hat sich gewandelt, bis in den letzten Grund, und wandelt 
sich immer noch aufs neue, alle Tage, rastlos und unstät. Aber der Geist blieb alt 
und starr und regte sich nicht und bewegte sich nicht und nun leidet er hilflos, weil 
er einsam ist und verlassen vom Leben. [...] Es ist nicht der neue Leib, der uns 
schmerzt, sondern daß wir seinen Geist noch nicht haben. Wir wollen wahr 
werden (ebd. 2-3). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 31 

„Leben“, „Außen“ und „Leib“ sind also die Begriffe, in denen sich die 
Moderne bereits realisiert habe, während der „Geist“ zurück und „alt“ 
geblieben sei. Selbst das (zumindest für Bahr) bedeutendste Moment der 
ästhetischen Moderne, die Wandelbarkeit, zu deren paradigmatischer Figur 
sich Bahr als „Kautschukmann“ selbst stilisiert, zeigt sich als materielles 
Phänomen, gekoppelt an den „Leib“: „Sich verwandeln“ bedeute nichts 
anderes als „[t]äglich die Nerven wechseln“ (Bahr 1894: 11).  
In der Folge soll Bahrs Rede vom Leib wörtlich genommen und sein 
Konzept einer Produktionsästhetik untersucht werden, das sich v. a. mit den 
körperlichen Belangen künstlerischer Tätigkeiten beschäftigt. Ein solcher 
Versuch scheint zunächst quer zur üblichen Forschung zur Wiener Moderne 
zu stehen, kann jedoch hoffentlich vielleicht als komplementäre Perspektive 
einige Geltung für sich beanspruchen.  
Werden Körperbilder der Wiener Moderne in der rezenten Forschungs-
literatur thematisiert, gar noch Bilder, zu denen sich Künstler und 
Künstlerinnen selbst stilisieren, ist meist von Sensibilität und Nervosität die 
Rede, von Körpern, die sich durch ihre Irritabilität auszeichnen und stets auf 
der Suche nach Impressionen und Sensationen sind. Ein solcher Fokus hat 
auch, wenn nicht gar gerade im Falle Hermann Bahrs, des Autors der guten 
Schule1 (1890) oder der Philosophie des Impressionismus (1904), alle 
Berechtigung. Wie bereits angedeutet, steht im Zentrum der folgenden 
Untersuchung jedoch nicht der wahrnehmende, nervöse Körper, sondern der 
produzierende. Genauso wie im Fall des nervösen Körpers bildet Bahr auch 
diesen Körper in ständigem Dialog mit den Naturwissenschaften aus, in 
diesem Fall v. a. im Dialog mit der Physiologie.  

2. Das physiologische Dispositiv und die künstlerische Arbeit 

Anfang des 20. Jahrhunderts wendet sich Bahr dem Körper auch als Ort der 
Produktion, genauer der künstlerischen Produktion zu. Dabei ändert sich 
nicht nur die Perspektive, sondern mit dieser das Bild des Körpers selbst. In 
seinem Dialog vom Marsyas geht es nun nicht mehr um den sensiblen 
Nervenkörper, der wie eine Membran zwischen den uneinholbaren 
Extremen des „Menschen“ und der „Welt“ liegt (vgl. Bahr 1894: 9) und sich 
durch seine „Hautlichkeit“ (ebd. 10)2, also seine Fähigkeit, wahrzunehmen 
und Impressionen zu erhalten, auszeichnet, sondern um einen Körper, der 
                                                 
1 Zu diesem Körperbild speziell im Roman Die gute Schule vgl. etwa Bergengruen 2009. 
2 Bahr übernimmt diesen Begriff von Nietzsche.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 32 

arbeitet, indem er Kraft aufnimmt, speichert und anschließend transformiert 
und verteilt. Die Referenzen liegen damit nun auch weniger im Bereich der 
Psychologie und Psychophysik, deren Konzepte Bahr breit rezipiert hatte, 
sondern eher innerhalb der Physiologie und v. a. der neuen physiologischen 
Arbeitswissenschaft, die seit dem Ende des 19. Jahrhunderts die 
Erkenntnisse der Physiologie als Grundlage für einen schonenderen und v. 
a. effizienteren Einsatz menschlicher Arbeitskraft heranzieht.  
Im Rahmen dieser Wissenschaft wird der Körper hinsichtlich seiner 
performance, seiner „Leistungen“ (Ludwig 1852/1856: 2) untersucht (vgl. 
Sarasin/Tanner 1998: 18-19). Die Leistungen bzw. die Arbeit des Körpers 
zeigt sich den Physiologen stets als eine Umwandlung der Kraft, 
unabhängig davon, welche Tätigkeit der Körper ausführt. Diese Kraftum-
wandlung wird zum ubiquitären Prinzip der Physiologie und Arbeit zu 
einem Schlüsselbegriff, unter den schlechterdings alle vorstellbaren 
mechanischen und organischen Bewegungen fallen. In den Experimenten, 
die der Physiologe Max Rubner zur Jahrhundertwende durchführt, wird 
sogar das Leben selbst zur Arbeit, zur Krafttransformation. Ein Hund, in 
einen möglichst engen Käfig gesperrt, um ihm äußere Arbeiten wie 
Laufbewegungen o. ä. zu verunmöglichen, zeigt sich dem Physiologen als 
eine thermodynamische Maschine: Rubner führt dem Hund nur genau 
abgemessene Mengen an Nahrungsmittel, deren „Brennwert“ zuvor 
bestimmt worden war, zu, und misst anschließend die Wärmeproduktion des 
Tieres, seinen Ausstoß an Kohlendioxid und wiegt auch die Exkremente. 
Die beiden Summen, zugeführte und vom untätigen Leben umgewandelte 
Kraftmengen, entpuppen sich als annähernd gleich groß.3 Rubner gilt dieses 
Experiment als Beweis für eine These, die die Physiologie bereits seit knapp 
50 Jahren, seit den ersten Schriften von Helmholtz, Du Bois-Reymond u. a. 
vertreten hatte: dass Leben selbst ein thermodynamischer Prozess sei, der 
als Kraftumwandlung beschrieben werden kann (Neswald 2006: 366-368). 
Der Anspruch der Physiologie ist demnach universal. Die Wissenschaft geht 
davon aus, dass jede Bewegung als Transformation von Kraft physiologisch 
beschrieben werden kann.  
Aus dieser Perspektive ist es nachgerade selbstverständlich, dass hier auch 
künstlerische Tätigkeiten keine Ausnahme bilden. Mitunter wird dieser 
Einschluss der Kunst auch explizit. Schon Hermann von Helmholtz sieht 
                                                 
3 Rubner selbst fasst diese Erkenntnis in den Satz: „Was der Nahrungsstoff an 
Energievorrath zur Zersetzung in den Körper hineinbringt, das schickt der Körper in genau 
gemessenen Quantitäten nach aussen; es gibt in diesem Haushalt kein Manco und keinen 
Ueberschuss“ (zit. nach Neswald 2006: 367). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 33 

keinen prinzipiellen Unterschied zwischen einer künstlerischen und jeder 
anderen kraftumsetzenden Tätigkeit: „Sowohl der Arm des Grobschmieds, 
der schwere Schläge mit dem mächtigen Hammer führt, wie der des 
Violinspielers, der die leiseste Abänderung des Klanges zu unterhalten 
weiss [...]: sie alle empfangen die Kraft, welche sie bewegt, auf die gleiche 
Weise und durch dieselben Organe, nämlich durch die im Arm gelegenen 
Muskeln“ (zit. nach Rabinbach 1998: 294-295). Die Physiologie bleibt 
jedoch auch bei den Muskeln nicht stehen und beschreibt die Tätigkeiten 
von Nerven oder anderen Teilen des Körpers, die Bewegungen vollführen 
oder leiten, ebenfalls als Umwandlung oder Verteilung von Kräften (vgl. 
Rabinbach 1990: 146-148). Der Körper der Physiologie ist demnach bis in 
seine dünnsten Fasern eine Kraft umwandelnde Arbeitsmaschine, ein Motor. 
Schon vor dem Erscheinen von Bahrs Dialog vom Marsyas finden sich 
ästhetische Schriften, die einen Brückenschlag zwischen Kunst und den 
physiologischen Erkenntnissen versuchen und die grundsätzliche Ähnlich-
keit zwischen künstlerischer und jeder anderen Tätigkeit annehmen, welche 
die Physiologie postuliert. So plante Friedrich Nietzsche schon 1888 eine 
„Physiologie der Kunst“ als sein „Hauptwerk“ (Nietzsche 1988, Bd. 13: 
529). Und schon hier wird die Kraft als Schlüsselbegriff in den ästhetischen 
Diskurs eingeführt. Vorbedingung jeder Kunst sei nämlich das „Kraft und 
Fülle g e f ü h l im Rausche“ bzw. „das thatsächliche M e h r von Kraft“ 
(ebd. 529). Diese Kraft muss bereits bei Nietzsche physiologisch gedacht 
werden, denn: „damit es irgend ein ästhetisches Thun und Schauen giebt, 
dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich“ (Nietzsche 
1988, Bd. 6: 116).  

3. Kunstproduktion als Gefahr für Leib und Leben 

Sein eigenes Konzept einer Kunstproduktion, die wesentlich innerhalb des 
Rahmens zu denken wäre, den das physiologische Dispositiv vorgibt, 
entwickelt Bahr im Rahmen eines Gesprächs zwischen einem 
Kunstsammler, einem Arzt, einem Grammatiker, einem Künstler und einem 
Meister, das formal an die platonischen Lehrdialoge gemahnt und sich 
vordergründig um den antiken Mythos des Marsyas dreht. Um diesen ins 
Gedächtnis zu rufen, lässt Bahr zu Beginn die Figur des Meisters Diodor 
referieren: 
 

Anfangs spielen sie redlich um die Wette, Apoll auf der Zither, Marsyas auf der 
Flöte, und da ist es Marsyas, der die Richter gewinnt, die Flöte klingt ihnen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 34 

schöner, bis Apoll plötzlich den Einfall hat, zur Zither nun auch noch zu singen; 
umsonst wehrt sich Marsyas, daß dies nicht verabredet sei, der schlaue Gott 
wendet ein: Wir tun doch dasselbe, die Bedingungen sind gleich, wir gebrauchen 
beide die Finger und den Mund, die Finger beide zum Spielen, den Mund du zum 
Blasen, ich zum Singen; paßt dir das nicht und willst du, daß ich schweige, so tu 
aber auch du den Mund zu und zeige, was du mit den bloßen Fingern kannst. Die 
Richter lachen und der arme brave Marsyas ist blamiert (Bahr 1906: 15). 

 
Der Gegensatz zwischen Marsyas und Apollo wird von Bahr zum 
Gegensatz zwischen einer gleichsam erzwungenen Form der künstlerischen 
Produktion, die er als „Kunst aus Mangel“ anspricht, und einer freien, die er 
„Kunst aus Fülle“ (ebd. 55 u. a.) nennt, aufgelöst. Auf die Unterschiede 
zwischen diesen beiden Modi künstlerischer Produktion wird später noch 
zurückzukommen sein; zunächst geht es mir um den Rahmen, in dem Bahr 
die Kunstproduktion situiert. Einen Hinweis auf diesen Ort der Kunst-
produktion gibt bereits die Betonung der schädigenden Wirkung, die die 
Produktion von Kunstwerken für denjenigen haben könne, der sie 
produziert. So gibt, vom Meister in die Enge getrieben, der Künstler 
schließlich zu:  
 

Im Schaffen ist mir oft, als ob ich durch das Werk, das mich plagt, wenn mir 
gelingt, es auszutragen, gereinigt und erweitert und gesteigert werden müßte. Bin 
ich es aber los, dann, in der Ermattung, die den Wallungen folgt, scheint mich mit 
dem Werke meine beste Kraft verlassen zu haben, und ich bleibe ausgehöhlt, 
ausgepumpt, erschöpft, nichtig und leer zurück, schlechter als ich war (ebd. 53). 

 
Mit einer solchen Darstellung nähert sich Bahr dem Diskurs an, den die 
Arbeitswissenschaft seiner Zeit äußerst intensiv führt und durch ihre guten 
Verbindungen zur Politik auch in den öffentlichen Diskurs übertragen kann. 
Im Rahmen einer Wissenschaft, die sich dem Körper v. a. über dessen 
Leistungen annähert, tritt die leistungsmindernde Erschöpfung und die mit 
ihr verbundene, die Leistungsfähigkeit noch nachhaltiger untergrabende 
Schädigung als bedeutendes Regulativ auf  (vgl. Rabinbach 1998: 298-300). 
Bereits in den 1870ern konstatieren französische Physiologen die 
schädlichen Auswirkungen der Erschöpfung nicht nur auf den Körper, 
sondern auch auf den Charakter, die Leidenschaften und den Intellekt des 
arbeitenden Menschen (Rabinbach 1990: 38). So schreibt einer der Vorreiter 
der noch jungen Arbeitswissenschaft, Angelo Mosso, im Jahr der 
Entstehung des Dialog vom Marsyas, Erschöpfung „seems to consume our 
noblest qualities – those which distinguish the brain of civilised from that of 
savage man“ (zit. n. ebd. 43). Der französische Psychologe, Psychophysiker 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 35 

und Philosoph Théodule Ribot, dessen Thesen bereits Nietzsche beeinflusst 
hatten und dessen Buch Les maladies de la personnalité Bahr beeindruckt 
gelesen hatte, sieht in der Erschöpfung eine Beeinträchtigung des Willens, 
die bis zur völligen Aufgabe gehen könne (Ribot 1885). Und der 
Psychologe Emil Kraeplin, um dessen Buch Psychiatrie Bahr den mit ihm 
befreundeten Staatstheoretiker und Minister Josef Redlich im Herbst 1904 
bittet, spricht in eben diesem Text gar von veritablen „körperlichen 
Erkrankungen, denen die rücksichtslose Arbeit das Individuum aussetzt“ 
(Kraeplin 1887: 46). Die Fachwelt ist sich also einig darüber, dass 
Überanstrengung und die folgende Erschöpfung nicht nur vorübergehende 
Arbeitsunfähigkeit hervorrufen können, sondern auch dauernde körperliche 
und geistige Schädigungen, ja sogar Verrohung und den Verlust der 
Gesellschaftsfähigkeit (so muss man wohl den Ausdruck Mossos vom 
„savage man“ verstehen).  
Im Dialog vom Marsyas wird diese ganze Bandbreite möglicher 
Schädigungen durch Arbeit aufgezählt und auf die künstlerische Arbeit 
bezogen. Pallas Athenes – der Erfinderin der Flöte – anmutiges Gesicht 
wird durch das Blasen auf dem Instrument unschön verzerrt, woraufhin sie 
die Flöte angewidert wegwirft; in der Beschreibung des Künstlers mischen 
sich körperliche Schädigungen („ausgepumpt, erschöpft“) mit psycholo-
gischen oder gar moralischen („nichtig und leer“, „schlechter, als ich war“); 
der Meister referiert einen autobiographischen Text Lukians, in dem diesem 
ein Traumgesicht den gesellschaftlichen Abstieg prophezeit, wenn er sich 
für ein Leben als Künstler entscheiden sollte: Lukian erscheinen zwei 
Frauen,  
 

[…] die eine, schmierig und struppig, die Kunst, die andere aber, welche sehr 
schön und von edler Haltung und feierlich gekleidet war, die Bildung; sie hätten 
um ihn gezankt, daß er fast von ihnen zerrissen worden wäre, die Bildung aber 
habe gesagt: Folgst du der Kunst, so wirst du stets ein unscheinbarer und 
bedrückter Mann sein, um den kein Freund wirbt, vor dem keinem Feind bangt, 
auf den kein Bürger blickt, nur so einer aus der Menge, der sich immer bücken 
muß und immer schmeicheln muß und immer Angst wie ein Hase hat; und würdest 
du selbst den Phidias erreichen oder den Polyklet und hättest die schönsten Werke 
getan, so lobt man zwar deine Kunst, nicht aber dich, und kein vernünftiger 
Mensch wird sich wünschen, so wie du zu sein (Bahr 1906: 21). 

 
Schließlich zitiert Bahr Aristoteles, der zwar der Musik allerlei vorteilhafte 
Folgen zuschreibt, ihre Ausübung aber als eine tief stehende Tätigkeit 
begreift, mit dem Satz: „Zeus singt ja auch nicht“ (ebd. 23) und überlässt es 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 36 

Nietzsche, die Konsequenz zu ziehen: „Der starke freie Mensch ist Nicht-
Künstler“ (ebd. 59). 

 4. Zu einer Ergonomie der Kunst 

Die Physiologie geht jedoch nicht davon aus, dass Arbeit per se schädlich 
sei; nur eine bestimmte Form, die Überanstrengung, unnatürliche 
Bewegungen o. ä. führen zu Schädigungen. Mittels bestimmter Ökonomien 
der Kraft können sowohl kurzfristige Erschöpfung als auch nachhaltigere 
Schädigungen hintangehalten werden. Solche Überlegungen schließen an 
die Erfahrungen an, die man im Umgang mit Maschinen, v. a. mit 
thermodynamischen wie etwa der Dampfmaschine gemacht hatte. Schon 
1886 stellt Étienne-Jules Marey fest: „As we regulate the use of machines in 
order to obtain a useful result with the least exertion of work, so man can 
regulate his movements [...] with the least fatigue possible“ (zit. nach 
Rabinbach 1990: 116). In solchen Überlegungen verbinden sich zwei 
Momente: zum einen geht es um die möglichst ergonomische Arbeits-
bewegung, deren Ziel es ist, die Schädigungen für den menschlichen Körper 
so weit wie möglich zu vermeiden. Zum anderen ist das Ziel dieser 
Regulationen, die Arbeit so effizient wie möglich zu gestalten, also 
möglichst hohe Leistungen zu erzielen. 
Auch Bahr verbindet diese beiden Momente zu einer Ergonomie der 
Kunstproduktion. Wie Marey und andere Physiologen und Arbeitswissen-
schaftler stützt er sich dabei auf den ersten thermodynamischen Grundsatz 
der Krafterhaltung,4 der nach seiner Entdeckung durch Helmholtz zu Bahrs 
Zeiten bereits nicht nur die Physik und Physiologie bestimmt, sondern 
bereits in die Alltagsvorstellungen eingegangen ist. Energie bzw. Kraft 
bedeutet in diesem Kontext eine „universal force present in all matter, 
capable of converting itself into innumerable forms, yet inalterable and 
constant“ (ebd. 45). Die Regeln ihrer Transformation kennen innerhalb des 
physikalisch-physiologischen Dispositivs keine Ausnahmen, sondern gelten 

                                                 
4 Ich sehe hier und in der Folge vom zweiten Hauptsatz der Thermodynamik ab, nicht weil 
er für die Relation zwischen Physiologie und ästhetischem Diskurs um 1900 keine 
Bedeutung hätte (die hat er bekanntlich bereits sehr früh in hohem Maß, auch in Texten 
Bahrs könnte der Gedanke einer kulturellen Entropie nachgewiesen werden), sondern weil 
Bahr zumindest in seinem Dialog vom Marsyas weitgehend davon Abstand nimmt, dieses 
Moment in die Diskussion einzubringen. Zur Bedeutung der Entropie für die Kunst und 
Kultur um 1900 vgl. etwa Neswald 2006 oder Brush 1987. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 37 

schlechthin für jede vorstellbare Tätigkeit, ja auch für den „Grundumsatz 
Leben“, wie der bereits genannte Rubner meint in seinem Tierexperiment 
bewiesen zu haben. Damit ist nicht nur die Grenze zwischen Maschine und 
Organismus ausgehebelt5, sondern auch die prinzipielle Begrenztheit der 
verfügbaren Energiesumme festgestellt: „Wir Menschen können für 
menschliche Zwecke keine Arbeitskraft erschaffen, sondern wir können sie 
uns nur aus dem allgemeinen Vorrathe der Natur aneignen“ (Helmholtz zit. 
nach Rabinbach 1998: 296). In der Logik von Physiologie und Physik 
bedingen sich die beiden Eigenschaften der Kraft: sie ist in einer begrenzten 
Summe vorhanden, die durch die Transformation der Kraft (etwa von 
thermischer in kinetische Kraft) nicht verändert wird – gerade dadurch aber 
ergibt sich die Möglichkeit, dieselbe Kraft in allem und jedem am Werk zu 
sehen bzw. ins Werk zu setzen. Zur vordringlichen, auch politisch 
relevanten Frage wird in diesem Kontext, wo die Kraft am besten 
einzusetzen sei.6 
In Bahrs Dialog stellt der Künstler eine Vermutung an, die von der 
Bedeutung einer solchen Kraftverteilung im Bereich der Kunst ausgeht: 
„Vielleicht ist dieselbe Kraft in allen Menschen, nur daß die einen sie auf 
das Leben verteilen, die anderen aber geben sie an ihre Werke ab“ (Bahr 
1906: 54). Der Zweifel, den der Künstler mit dem Wort „vielleicht“ 
ausdrückt, bezieht sich nicht auf das indifferente und stabile Wesen der 
Kraft oder die darin begründete Möglichkeit, sie entweder auf das „Leben“ 
oder auf die Herstellung von Kunstwerken anzuwenden, sondern bloß auf 
den Umstand, dass diese in jedem Menschen in gleichem Maße vorhanden 
sei – eine Annahme, die der Meister dem Künstler in der Folge des Dialogs 
noch erfolgreich bestreiten wird. Wichtiger aber ist, dass Bahr gerade die 
Ökonomie der Kraft als den neuralgischen Punkt benennt, der es ermöglicht, 
neben eine schädliche Form der Kunstproduktion eine unschädliche zu 
setzen. Für den Kunstproduzenten geht es darum, mit der zur Verfügung 
stehenden Kraft hauszuhalten. Insofern also die Kunst mit eben derselben 
Kraft buchstäblich zu rechnen hat, die auch für jede andere Tätigkeit 
benötigt wird, kann sich die Kunst aus Fülle von der schädlichen Kunst aus 

                                                 
5 Helmholtz macht deutlich, dass es sich hier um mehr als eine bloß metaphorische 
Übertragung handelt. Der Organismus ist nicht wie eine Maschine gebaut; aus dem 
Blickwinkel der Physiologie ist er eine Maschine:  „Der Tierkörper unterscheidet sich also 
durch die Art, wie er Wärme und Kraft gewinnt, nicht von der Dampfmaschine...“ (zit. nach 
Rabinbach 1998: 295). 
6 Zur politischen Relevanz dieser Frage vgl. Rabinbach 1990, besonders 69-71 und 206-
208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 38 

Mangel nur durch eine bewusstere und sinnvollere Kraftverteilung und 
Kraftinvestition unterscheiden. Diese Rechnung aber baut auf einem 
möglichst genauen, wenn auch nicht notwendig bewussten Wissen über die 
Kraft auf, die man jeweils auszugeben hat bzw. entbehren kann; man könnte 
sagen, auf einem physiologischen Wissen um den eigenen Körper und 
dessen Grenzen. Als jemanden, der ein solches Wissen ausbildet, nennt 
Bahr Goethe, den er mit einem Schreiben an Schiller zitiert:  
 

Ich kenne mich zwar selbst nicht genug, um zu wissen, ob ich eine wahre Tragödie 
schreiben könnte; ich erschrecke aber vor dem Unternehmen und bin beinahe 
überzeugt, daß ich mich durch den bloßen Versuch zerstören könnte (ebd. 64). 

 
Bahr beglückwünscht Goethe dazu, dass dieser sein „inneres Wohlsein“ 
(ebd. 64) auch durch noch so hochfliegende Kunstpläne nicht gefährden 
will. Dies scheint ihm die wichtigste Voraussetzung für eine Kunst-
produktion, die sich nicht mehr als erschöpfende Arbeit, sondern als 
freudiges Übersprudeln, als „Quellen“ zeigt. Wichtig sei, die eigenen 
Verhältnisse genau zu kennen und niemals zu überschreiten. „Am Ende 
kommt‘s doch immer nur darauf an, daß einer wisse, welche Hitze er 
vertragen kann“ (ebd. 70). Vor dem Hintergrund eines solchen Wissens um 
die Ökonomie der Kraft kann die Kunstproduktion von einer schädigenden 
Arbeit (Kunst aus Mangel) zu einer Praxis werden, überschüssige Kräfte 
auszuscheiden, und somit dabei helfen, den individuellen Kräftehaushalt zu 
regulieren (Kunst aus Fülle). Künstlerische Tätigkeit kann unter dieser 
Voraussetzung nicht nur zur Produktion von Kunstwerken, sondern auch 
von innerem Wohlbefinden beitragen. 
 

Das Gefühl, unfähig des Lebens zu sein, die Scham darüber, die Angst davor und 
der Wahn, das Leben ersetzen zu können, dies alles bis zu einer explosiven 
Beklemmung gesteigert, macht produktiv. Aber auch das Gefühl, stärker als das 
Leben zu sein, der Stolz darauf, die Lust, sich verschwenden zu dürfen, und die 
Furcht, sonst an sich zu ersticken, macht produktiv. Jenes zu Werken, welche 
mehr sind als ihr Mensch und diesen geschwächt zurücklassen. Dieses zu Werken, 
welche geringer sind als ihr Mensch, da sie von ihm nur enthalten, was ihm zu viel 
ist, was er, um sich zu entladen, abzugeben wünscht und wovon befreit er sich 
erleichtert und erfrischt fühlt (ebd. 55-56).7 

 

                                                 
7 An dieser Stelle nimmt Bahr Anleihe am freudschen Konzept der Katharsis, das er in dem 
zwei Jahre vor dem Dialog vom Marsyas publizierten Dialog vom Tragischen (1904) 
eingehender behandelt hatte, auf das hier jedoch nicht näher eingegangen werden kann.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 39 

Auch Bahrs Ausbruchsversuch aus einer Logik, die Kunst als eine ihren 
Produzenten schädigende Arbeit brandmarkt, bleibt also innerhalb des 
Rahmens, den das physiologische Dispositiv setzt. Sowohl die Kunst aus 
Mangel als auch die Kunst aus Fülle lassen sich vor diesem Hintergrund nur 
als körperliche Leistungen begreifen, die wie alle anderen körperlichen 
Leistungen auch mit Kraft umgehen und sich damit den Gesetzen zu 
unterwerfen haben, die einen solchen Umgang mit Kraft, ihrer 
Transformation und Umsetzung reglementieren.  

5. Auslese 

Trotz einer breiten Forschung in diese Richtung können die 
wissenschaftlichen Versuche, über die Reglementierung des Kräftehaushalts 
schonendere und effizientere Arbeitsformen und -umfelder zu entwickeln, 
nur äußerst bescheidene Erfolge verbuchen. Das hat einerseits mit 
Widerständen innerhalb der Industrie und z. T. der Politik zu tun, 
andererseits gelingt es aber auch nicht, grundlegende Kategorien der 
arbeitsphysiologischen Forschung, wie beispielsweise die Ermüdung, 
wirklich messbar zu machen. Schon im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts 
werden daher vermehrt tayloristische Konzepte in den Diskurs eingebracht, 
welche, insofern sie nur auf Effizienz der Arbeit abzielen, diese statistisch 
messen können und die widerspenstigeren Kategorien der Ermüdung und 
Schädigung nicht in die Rechnung aufnehmen, leichter in die Praxis 
umzusetzen sind als andere Konzepte. Taylors Ziel, eine Maximierung der 
Produktivität zu erreichen, wird nicht nur eine Hinsicht auf die 
physiologischen Kosten, die eine solche Maximierung für den arbeitenden 
Menschen haben könnte, gebremst (Rabinbach 1990: 117). 
Daneben wird die Auswahl der Arbeitskräfte, ihre Scheidung nach 
bestimmten Fähigkeiten bzw. Eigenschaften, zu einer praktikableren 
Alternative im Kampf gegen die Ineffizienz. So versucht etwa der Verein 
für Sozialwissenschaften und Sozialpolitik zur „Auslese und Anpassung der 
industriellen Arbeiterschaft“ schon ab 1908 nicht mehr vordergründig, die 
Bewegungen des Körpers einer bestimmten Kraftökonomie zu unterwerfen, 
sondern beschränkt sich vielmehr auf die unkompliziertere Praxis, aus der 
Masse der Körper aufgrund in ihnen angelegten, für diese oder jene 
Tätigkeit vorteilhafter oder nachteiliger Fähigkeiten bzw. Eigenschaften 
Unterscheidungen zu treffen (Rabinbach 1998: 304).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 40 

Bahr sieht sich mit denselben Problemen konfrontiert wie die traditionelle 
Arbeitsphysiologie zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Zwar betont er, wie 
gehört, die Bedeutung eines möglichst bewussten Umgangs mit der 
thermodynamischen Maschine Mensch, des Wissens um die eigene Kraft 
und einer Verteilung, die zunächst einmal auf den Erhalt des Körpers selbst 
aus zu sein hat. Insofern er jedoch keine überindividuell gültigen Richtlinien 
dafür geben kann, wie ein solches Wissen zu erlangen sei oder auch nur 
dafür, wie es strukturiert sein müsste, um eine Kunst aus Fülle zu 
ermöglichen, muss er auch in dieser Hinsicht auf den Körper vertrauen: 
entweder weiß, dieser über welche Kräfte er verfügt und verteilt diese in 
einer ihm selbst zuträglichen Weise, oder ihm bleibt nur die vielfältige 
Selbstschädigung durch eine Kunst aus Mangel. Das Wissen um die beste 
Reglementierung des eigenen Krafthaushalts kann mit Bahr nicht 
hergeleitet, bewiesen oder berechnet werden. Stattdessen muss es „gefühlt“ 
(Bahr 1906: 73), also sinnlich, körperlich wahrgenommen werden, es ist ein 
Wissen, das sich überhaupt erst in der Praxis zeigt, und „instinktiv“ (ebd. 
70) genannt werden muss. In diesem Kontext nennt Bahr seine Kunst aus 
Fülle auch „Kunst [...] aus Charakter“ (ebd. 56); sie wäre ein „Tun“, das 
ohne Zwang der Natur des Menschen entströmen würde. Hinzu kommt, dass 
der Kunstproduzent gleichsam als Speicher von Kraft definiert wird, der 
seine Fähigkeit zu einer Kunst aus Fülle nicht nur über ein solch instinktives 
Wissen über die eigene Kapazität erlangt, sondern auch noch auf eine 
bestimmte Kapazität, die Fähigkeit, eine bestimmte Summe von Kraft 
aufzunehmen, speichern und in Kunst abzugeben verwiesen bleibt, die 
innerhalb des bahrschen Modells nicht anders als naturgegeben gedacht 
werden kann. So kann der Meister im Dialog vom Marsyas seinen 
Gesprächspartnern zwar die Kunst aus Mangel als eine Verfehlung 
begreiflich machen und die Kunst aus Fülle als Ausweg darstellen. 
Letztendlich muss er sie jedoch auf eine Dynamik verweisen, deren Ablauf 
nicht in ihrer Macht steht: „Düngt Euch mit Aufregung, ja! Dann aber steht 
der Bauer und harrt, bis die Erde will“ (ebd. 70). 
Bahrs Konzept, das streckenweise als ergonomisch-physiologische 
Handreichung für den Künstler gelesen werden kann, endet demnach in 
einer Anrufung der menschlichen Natur. Konkret steht am Ende der Wunsch 
nach bzw. die Ahnung einer neuen Generation von Kunstproduzenten, die 
gleichsam von Natur aus mit mehr Kraft begabt zu sein hätten als die 
heutigen, und zusätzlich ein instinktives Wissen vom Gebrauch dieser Kraft 
mitbringen müssten. Hoffnungsvoll vermutet Bahr, „daß das nächste 
Geschlecht, das sich anschickt, uns abzulösen, wieder der Kunst oder 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 41 

überhaupt dem Tun aus Charakter gehören wird“ (ebd. 57). Solche 
Tätigkeiten seien aber nur als Taten „großer Menschen“ (ebd. 59) möglich. 
Schließlich bleibt also nichts als abzuwarten.  
Bahr, der sich zeitlebens intensiv mit Fragen der Bildung beschäftigt hatte, 
muss wohl dieses untätige und ohnmächtige Warten als eine wenig 
erfreuliche Übung empfunden haben. Jedenfalls scheint ein Zusammenhang 
zwischen diesem relativ ratlosen Abbruch seiner Physiologie der 
Kunstproduktion und der Schnelligkeit und Breite zu bestehen, in der Bahr 
die aufkommende Eugenik schon in den 1910er-Jahren rezipierte.8 Vor der 
Aussicht, untätig auf die Geburt „großer Menschen“ warten zu müssen, 
scheint die Rede von der „Menschenzucht“ mit einem Schlag zu befreien. 
Bereits 1912, als die eugenische Wissenschaft noch am Beginn ihrer 
unrühmlichen Entwicklung steht, wird sie von Bahr geradezu euphorisch 
rezipiert. Ausgerechnet in einem Aufsatz mit dem Titel Erziehung finden 
sich einige besonders frühe Überlegungen zur Eugenik. Zunächst wägt Bahr 
den Einfluss ab, den Bildung und Erziehung auf die Entwicklung eines 
Menschen haben können:  
 

Wir sprechen von den Anlagen eines Menschen und so ist es: die Natur legt den 
Menschen an. Dies aber, was die Natur anlegt und worauf sie es mit einem 
Menschen angelegt hat, auszuführen, bleibt ihm überlassen. Erziehung kann ihm 
dabei helfen, in dem sie ihn sich selbst erkennen, alles was ihm nicht gemäß ist, 
abwehren und alles anziehen lehrt, was ihm gemäß ist (Bahr 1912: 90). 

 
Bildung und Erziehung erschöpfen sich demnach in ihrer Aufgabe, den 
Menschen seine eigene Natur erkennen zu lassen und können damit immer 
nur sehr bedingt erfolgreich sein. Vor diesem Hintergrund verwundert es 
nicht, dass sich Bahr euphorisch zeigt, wenn der direkte Zugriff auf diese 
Natur, auf den Körper den Menschen selbst in den Raum gestellt wird. In 
demselben Text zitiert Bahr zustimmend einen Satz Heinrich Driesmans: 
„Nicht daß der Mensch besser erzogen, sondern daß er besser geboren 
werde, ist das Entscheidende“ (ebd. 118) und fragt als Kenner der 
eugenischen Schriften von Francis Galton, Arthur Gobineau, Felix Dietrich, 
Willy Schlüter und eben Heinrich Driesemans zu Ende seines Artikels:  
 

Man sucht der Natur das Geheimnis abzulauschen und wenn wir längst Pflanzen 
und Tiere zu züchten wissen, warum soll es uns verwehrt sein zu hoffen, daß wir 

                                                 
8 Auch in der Geschichte der Physiologie und konkreter in der der (v. a. deutschen) 
Arbeitswissenschaften lassen sich Kontinuitäten zu eugenischen Ansätzen ausmachen. Vgl. 
Rabinbach 1990: 284-286. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 42 

einst auch das Gesetz bestimmen lernen werden, dem das Schicksal des Menschen 
gehorcht, das ,Gesetz, wonach du angetreten‘? (ebd. 118) 

 
Eine solche, eugenische Utopie scheint wie ein verspäteter Schluss seines 
sechs Jahre zuvor publizierten Konzepts einer physiologisch fundierten 
Kunstproduktion, wie sie im Dialog vom Marsyas gegeben wird. 

6. Schluss 

Hermann Bahrs – impliziter – Versuch, die Kunstproduktion im Rahmen 
des physiologischen Dispositivs zu denken, kann als integraler Bestandteil 
seines Projekts einer ästhetischen Moderne begriffen werden. Ähnlich wie 
der Einbezug anderer gesellschaftlicher Bereiche zu einer Ausweitung 
dessen führt, was moderne Kunst – im Gegensatz zu älteren Konzepten – als 
ihr Thema betrachtet (vgl. Teil 1 dieses Aufsatzes), führt die Konzentration 
auf den physiologisch verstandenen Körper des Kunstproduzenten bzw. auf 
dessen Handlungen zu einer Ausweitung bzw. Neubestimmung der 
Personengruppe, die Kunst produziert. Die Unterscheidung zwischen 
Künstler/Künstlerin und denjenigen, die keine Kunst produzieren können, 
vollzieht sich nicht mehr über den Begriff des Genies, der eine direkte 
Verbindung des Schriftstellers zu einer Quelle von Sinn und Bedeutung 
suggeriert (vgl. Kittler: 2003), sondern wird durch die Hinsicht auf 
Fähigkeiten und Eigenschaften bestimmt, die im Körper fundiert und 
physiologisch begreifbar sind. Wie sich im Kontext der ästhetischen 
Moderne künstlerische Themen v. a. als Intensitäten (starke Impressionen, 
Sensationen etc.) begreifen lassen, so potentielle Kunstproduzenten als 
Individuen, die solche Intensitäten nicht nur wahrnehmen, sondern auch 
aufnehmen, transformieren und verteilen können. Der nervöse Impressionist 
und der künstlerische Kraftmensch zeigen sich so beide als Momente eines 
Diskurses, der ästhetisches und naturwissenschaftliches Denken des Körpers 
verbindet. 

Literatur 

Bahr, Hermann (1890): Die gute Schule, Berlin: Seelenstände.  
Bahr, Hermann (1891): Die Überwindung des Naturalismus, Dresden/ 

Leipzig: E. Pierson. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 43 

Bahr, Hermann (1894): Studien zur Kritik der Moderne, Frankfurt/M.: 
Rütten und Loening. 

Bahr, Hermann (1904a): Dialog vom Tragischen, Berlin: S. Fischer. 
Bahr, Hermann (1904b): Philosophie des Impressionismus. In: Ders., 

Dialog vom Tragischen, Berlin: S. Fischer, 47-53. 
Bahr, Hermann (1906): Dialog vom Marsyas. Berlin: Bard-Marquart. 
Bahr, Hermann (1912): Inventur. Berlin: S. Fischer. 
Bergengruen, Maximilian (2009): Das göttliche Ende der Nerven. Hermann 

Bahrs Die gute Schule zwischen Psychopythologie und Mystik. In: 
Markus Dauss/Ralf Haekel (Hrsg.): Leib/Seele – Geist/Buchstabe. 
Dualismen in der Ästhetik und den Künsten um 1800 und 1900, 
Würzburg: Königshausen und Neumann, 317-338. 

Brush, Stephen G. (1987): Die Temperatur der Geschichte. 
Wissenschaftliche und kulturelle Phasen im 19. Jahrhundert, 
Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg.  

Dvořák, Johann (2004): Marxismus, Materialismus und die Ästhetik der 
Moderne bei H. Bahr. In: Jeanne Benay/Alfred Pfabigan (Hrsg.): 
Hermann Bahr – Für eine andere Moderne, Bern: Lang, 55-68. 

Kittler, Friedrich (2003): Aufschreibesysteme 1800-1900, München: Fink. 
Kraeplin, Emil (1887): Psychiatrie, Leipzig: Abel. 
Liebig, Justus (1844): Chemische Briefe, Heidelberg: Winter. 
Ludwig, Carl (1852/1856): Lehrbuch der Physiologie des Menschen, 

2 Bde, Leipzig/Heidelberg: Winter. 
Manguel, Alberto (2002): Bilder lesen. Eine Geschichte der Liebe und 

des Hasses, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 
Neswald, Elizabeth (2006): Thermodynamik als kultureller Kampfplatz. 

Zur Faszinationsgeschichte der Entropie 1850-1915, Freiburg/Br./ 
Berlin: Rombach Berliner Kulturwissenschaft. 

Nietzsche, Friedrich (1988): Kritische Studienausgabe. 15 Bde. Hrsg. v. 
Giorgio Colli/Mazzino Montanari, Berlin/New York: de Gruyter. 

Rabinbach, Anson (1990): The Human Motor. Energy, Fatigue, and the 
Origins of Modernity, o. O.: Basic Books. 

Rabinbach, Anson (1998): Ermüdung, Energie und der menschliche Motor. 
In: Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studien zur 
Verwissenschaftlichung des Körpers im 19. und 20. Jahrhundert. 
Hrsg. v. Philipp Sarasin und Jakob Tanner, Frankfurt/M.: suhrkamp, 
286-313. 

Ribot, Théodule (1885): Les maladies de la personnalité, Paris: Alcan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag



 44 

Sarasin, Philipp/Tanner, Jakob (1998): Physiologie und industrielle 
Gesellschaft. Bemerkungen zum Konzept und zu den Beiträgen des 
Sammelbandes. In: Philipp Sarasin/Jakob Tanner (Hrsg.): Physiologie 
und industrielle Gesellschaft. Studien zur Verwissenschaftlichung 
des Körpers im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt/M.: suhrkamp, 
12-43. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:15 UTC)
BDD-A13068 © 2012 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

