Elena-Raluca Weber
Temeswar

Sehen lernen: Den Text mit Augen ver-sehen
Rilke und Cézanne

Abstract: As anticipated by its title, the paper aims at analyzing the
connection between Rilke’s literary approach and Cézanne’s strive to
convey the complexity of the human visual perception onto the canvas
(réalisation). Whether a similar word-laden endeavor precedes Rilke’s
contact with the painter’s oeuvre or it is subsequently influenced by it,
remains to be proven through both theoretical, critical and text-related
evidence, the latter mainly relying on The Book of Hours and Letters on
Cézanne. These elements provide arguments in favor of the actual thesis,
according to which The Notebooks of Malte Laurids Brigge could be
interpreted as a textual Argos, somewhat resembling the mythical creature in
its protagonist’s attempt to experience a revolutionary way of seeing and to
hence depict it by means of language. A selection of ,,eye-layers® is thus
analyzed, nonetheless highlighting their constructive/deconstructive
function, in Malte’s quest to shape his identity.

Keywords: réalisation, Argos, I-eye, textual corporeality, ,,in the making®,
learning-to-see.

1. Einfithrung

Die vorliegende Arbeit behandelt die Art und Weise, wie sich Rainer Maria
Rilke mit Kunst auseinandergesetzt hat, wobei maltechnische Elemente in
seinen Werken vorzufinden sind. Obwohl Rilke zeit seines Lebens eine enge
Beziehung zur Kunst gepflegt und dadurch Interesse an dem Herangehen
mehrerer Kiinstler gezeigt hat (wie z. B. Auguste Rodin, Paul Klee, Pablo
Picasso usw.), basiert diese Untersuchung lediglich auf seinen Briefe[n]
iiber Cézanne sowie auf den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge.
Erforscht wird von daher, welchen Einfluss der Kontakt mit Cézannes
Bildern im Salon d‘Automne 1907 auf ihn ausgeiibt hat und inwieweit man
sich dazu duflern kann, ob Rilke im sprachlichen Sinne Cézannes malerische
Technik vorwegnimmt, indem er ,gleichsam mit sprachlichen taches
[experimentiert]* (Scharnowski 2000: 257). Zwecks der Erlduterung solcher

9

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



,,Pra-Cézanne’schen” Versuche werden Beispiele aus dem Stundenbuch
eingefiihrt und die Feststellungen von Dominique Jehl, Annette Gerok-
Ritter oder Maurice Merleau-Ponty allgemein zum dichterischen Schaffen
Rilkes herangezogen. Bewusst und zugespitzt bringt Rilke aber das
,,Cézanne’sche® erst in seinem Malte-Roman ein.

In diesem Zusammenhang stellt sich auBerdem die Frage, warum gerade
Cézanne ecine solche Faszination in Rilke erweckt hat, bzw. ihn dazu
bewogen hat, sich liber Folgendes zu vergewissern:

Es ist die Wendung in dieser Malerei, die ich erkannte, weil ich sie selbst in meiner
Arbeit erreicht hatte oder doch irgendwie nahe an sie herangekommen war, seit
langem wahrscheinlich auf diese Eine vorbereitet, von dem so vieles abhéngt
(Rilke, zit. nach Phelan 2000: 142) [Hervorhebung ERW].

Zwei Aspekte sind diesbeziiglich nennenswert: Einerseits handelt es sich um
die ,,verbissene Werkbesessenheit“ (Nubert 2008: 203) des Kiinstlers,
gekoppelt mit seiner Einzelgéngerfigur'. Ebenfalls zum AuBenseiter wird
Malte, der Verfasser der Aufzeichnungen, gemacht. Andererseits ist
Cézanne im maltechnischen Sinne anreizend, da bei ihm die Art und Weise
des Sehvorgangs in den Vordergrund riickt. Dabei spielen seine
Wahrnehmung, die davon beeinflusste, ,,bis ins Unzerstorbare hinein
gesteigerte Wirklichkeit* (Rilke 1983: 30) und die Beziehungen der Farben
zueinander eine ausschlaggebende Rolle und werden in den Briefen an seine
Frau Clara Westhoff-Rilke thematisiert. Somit nennt

Gottfried Boehm (1988: 30-35) [...] diese Neugriindung Cézannes ,kopernikani-
sche Blickwendung® und meint damit, dass der Maler im Blick auf die Natur
immer das eigene Sehen, die Eigenart seines Blicks, die Verfahrensweise des
Auges miteinbezieht und mitreflektiert (Nubert 2008: 204).

Dennoch ist hiermit nicht nur die Wendung zentral, sondern vielleicht
vielmehr die Werdungz, die malerisch bzw. schriftlich erzeugt wird: ,,Was

', Isolation is what I am worthy of. At least no one can get me in his clutches* (Cézanne,
zit. nach Becks-Malorny 1995: 60). Somit wird ,,[...] das Riihrende [...] von dem Mythos
von Cézanne als genialem Einzelgidnger abgeleitet; er gilt als wichtig nicht nur auf der
Ebene der personlichen Deutung, sondern auch im maltechnischen Sinne. Rilkes Cézanne-
Versténdnis ist insofern seiner Zeit weit voraus* (Phelan 2000: 137). Rilkes Briefe sind also
,von Emphatie fiir das Leben und die Person Cézannes [getragen]” (Scharnowski 2000:
255), wobei sie gleichzeitig die Gemilde und ihre Wirkung darstellen.

? Der Terminus Werden ist eigentlich der grammatikalisch korrekte. Trotzdem wird in
diesem Kontext die Wortschopfung Werdung bevorzugt, um die Anspielung Wendung-

10

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



jeweils wirklich existiert, sind nicht Dinge, die schon geworden sind,
sondern Dinge, die noch im Werden (in the making) sind* (James, zit. nach
Scharnowski 2000: 250). Das Sehen und das Gesehenwerdenkonnen tragen
gleichermaflen wesentlich dazu bei, wie das im Kapitel iiber Sehverfahren
bewiesen wird: John Ruskin, Conrad Fiedler, Walter Benjamin und Jean
Paris bringen dhnliche Sehverfahren zum Ausdruck, die letztendlich unter
Max Imdahls Konzept des sehenden Sehens zusammengefasst werden
konnen. Diese Art des Sehens wird quasi zur Programmatik der
Aufzeichnungen gemacht. Das sogenannte Sehen lernen, das schon von
Anfang an angekiindigt ist’ und im Laufe des Romans wiederholt bzw.
eingesetzt wird, bringt Malte eigentlich zum Schreiben. Es hilft ihm dabei,
sich beispielsweise akribisch iiber das Nicht-Schreiben-Konnen paradoxer-
weise durch das Schreiben zu duflern:

Wozu soll ich jemandem sagen, dass ich mich verdndere? Wenn ich mich
verdndere, bleibe ich ja doch nicht der, der ich war, und bin ich etwas Anderes als
bisher, so ist klar, dass ich keine Bekannte habe. Und an fremde Leute, an Leute,
die mich nicht kennen, kann ich unméglich schreiben (Rilke 2005: 6).

Von Cézannes Sehvorgang und Maltes ,,Sehen lernen* ausgehend ldsst sich
die eigentliche Hauptthese der Arbeit formulieren: Der Malte-Text kann als
»Argos“ gedeutet werden. Er verfiigt, dhnlich wie die gleichnamige
mythische Gestalt, liber Augen auf dem ganzen ,Korper”, die sich nie
gleichzeitig schlieBen. Sie sehen und konnen gesehen werden. Das heif3t
eigentlich ,,den Text mit Augen ver-sehen®, wobei dieser somit durch eine
gewisse ,,Korperlichkeit“ gekennzeichnet wird, die (sich) simultan
konstruiert und dekonstruiert, im Werden beobachtet. Michael Bahtins
Konzept des ,grotesken Korpers® (Bahtin 1987: 358-359) wird
diesbeziiglich auf die Textebene iibertragen. Eine textnahe Untersuchung
der Aufzeichnungen liefert aulerdem Argumente in dieser Hinsicht.

2. Sehen. Wie?

Laut John Ruskin ist die gesamte Technik der Malerei davon abhingig,

Werdung beibehalten zu kénnen, da die zwei Konzepte sich voneinander ableiten bzw. sich
gegenseitig bedingen.

3 Ich lerne sehen. [...] Habe ich es schon gesagt? Ich lerne sehen. Ja, ich fange an. Es geht
noch schlecht. Aber ich will meine Zeit ausnutzen (Rilke 2005: 6-7).

11

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



[...] ob es dem Maler gelingt, die Unschuld des Auges wiederzuerlangen, the
innocence of the eye [...], a sort of childish perception of flat stains of colour,
merely as such, without counsciousness of what they signify- as a blind man
would see them if gifted with sight* (Ruskin, zit. nach Scharnowski 2000: 251).

Diese so genannte ,.kindliche Wahrnehmung* setzt eine Art Sehen voraus,
das sich von jedwelchem Vorwissen oder jedwelcher Begrifflichkeit
entfernt. Die fehlende ,,Einiibung in die Technik des Sehens* (Scharnowski
2000: 251) entspricht der eines Blinden nach einer gelungenen
Staroperation, so Ruskin. Der Mangel an Stiitzpunkten wie Raum,
Gegenstinde, Farben ermdglicht der betreffenden Person, sich der Realitét
anders anzundhern und das Sehen ,von etwas als Kulturtechnik in
Kombination mit dem Tastsinn neu [zu] erlernen* (Scharnowski 2000: 251).
Walter Benjamin (zit. nach Nubert 2008: 293) spricht dhnlicherweise iiber
einen sogenannten ,Kaspar-Hauser-Blick der Dinge®, der auch einem
unschuldigen Auge gleicht, das sich vollkommen vorurteilsfrei die Welt
ansehen kann.

Dasselbe versucht Cézanne, vor allem indem er sur le motif malt. Eine
Wiederkehr zur Natur, quasi zu einem Moment der Schopfung, beeinflusst
sein Herangehen. Die Simultaneitdt der Wahrnehmung der Elemente aus
seiner Umgebung sowie die Wiedergabe deren auf der Staffelei-Ebene, wird
ihm von Camille Pissaro® beigebracht:

‘Do not work bit by bit’, he advised Cézanne, ‘apply colour everywhere and
observe the tonal values closely in relation to the surroundings. Paint with small
brushstrokes and try to record your observations immediately. The eye must not
concentrate on a specific point, but should observe everything and in doing so note
the reflections of colours on their surroundings. Work on the sky, the water, the
branches and the earth simultaneously, and keep on improving what you do until
the whole thing works’ (Pissaro, zit. nach Becks-Malorny, 1995: 21)
[Hervorhebung ERW].

Diese Unschuld des Auges begrenzt sich jedoch nicht nur auf seine
Landschaftsmalerei, sondern erstreckt sich auch auf seine Stillleben, wie
Becks-Malorny (1995: 56) in Cézanne. Pioneer of Modernism betont:

4 Zuerst 16st der Maler die gesehenen Dinge in sensations colorantes auf, ein Prozess, der
die Abstraktion von allem begrifflichen Wissen iiber den Gegenstand voraussetzt. In einem
zweiten Ubersetzungsprozess werden die ,inneroptischen Sehdaten® in ihr bildliches
Aquivalent, in ,taches* umgewandelt* (Scharnowski 2000: 256).

12

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



It was not the objects themselves [...], but the arrangement of colours and forms
on the surface, seen through the artist’s own eyes. This viewpoint, subjectively but
deliberately chosen and governed by the intellect, enabled Cézanne to create a new
level of reality on the canvas. He did not claborate objects and sumptuous
decoration to do this. On the contrary, the simplest objects were the best when it
came to realizing his concepts of depth, solidity and weight in a two-dimensional
structure [Hervorhebung ERW].

Die einfachsten Gegenstinde erlauben Cézanne, sich eine neue
Realitdtsebene zu verschaffen, die mit Rilkes Einsehen verbunden werden
kann: Ein ,,Wort-Ding* (Nubert 2008: 291), das in den Aufzeichnungen oft
erscheint. Das hat allerdings nichts mit Durchschauen zu tun, sondern
vielmehr mit einem ,,[...] ,sich Einlassen® in die Mitte der Dinge, [...] sich
Einlassen genau an die Stelle der Dinge, wie Gott sich gewissermallen einen
Moment hingesetzt hitte [...]* (Nubert 2008: 291-292). Worauf es eigentlich
ankommt, ist, dass wéihrend des Einsehens ,,die Dinge genauso wie an ithrem
Schopfungstag im Stande der Unschuld sind“ (Nubert 2008: 292)
[Hervorhebung ERW].

Wenn man ein solches Verfahren auf das Bild der Schopfung bzw. der
paradiesischen Unschuld anwenden sollte, driickt Mohlher (1975: 371) die
Wirkung der Darstellung wie folgt aus:

Cézanne steigert die Wirklichkeit des Apfels so, dass er von Adam und Eva nicht
mehr gegessen werden kann. ,So einfach unvertilgbar® in seiner ,eigensinnigen
Vorhandenheit® wird er in dieser Kunst. Der Apfel sowie die ganze mit ihm
gefallene Natur muss durch den Kiinstler unverginglich in die Hénde Gottes
zuriickgegeben werden. Der essbare Apfel wird unverzehrbar. Das nannte Cézanne
,réalisation ‘und Rilke ,Verwirklichung® [Hervorhebung ERW].

Von daher ldsst sich feststellen, dass Cézannes ,,Nature morte so wunderbar
mit sich selbst beschiftigt [sind]“ (Rilke 1983: 63), was zugleich die
subjektive Komponente seiner Darstellungsweise unterstreicht.

Weiterhin, ,,Farbe iiber Farbe hinaus erweiternd (Rilke 1983: 31), wird die
Simultaneitdt der Wahrnehmung hervorgehoben und dem Beobachter der
Eindruck vermittelt, ,,[...] als wiisste jede Stelle von allem. So sehr nimmt
sie teil; so sehr geht auf ihr Anpassung und Ablehnung vor sich; so sehr
sorgt jede in ihrer Weise fiir das Gleichgewicht und stellt es her: Wie das
ganze Bild schlieBlich die Wirklichkeit im Gleichgewicht hélt™ (Rilke 1983:
59). Dass das Bild, wortiber sich Rilke dermaBlen duBert, Madame Cézanne
darstellt, ist nicht zufilligerweise an dieser Stelle zu erwdhnen bzw. in

13

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Verbindung zu den Stillleben zu bringen. Wie ein ,,Cézannesches Ding*
(Rilke 1983: 67) erscheinen sogar die Personen, die portritisiert sind:

Rilkes Beschreibung des Bildes von Madame Cézanne ist dabei nicht
befremdlicher oder unheimlicher als das Bild selbst. Befremdlich ist allerdings,
dass Rilke sein ,reines Sehen und das Experiment einer sprachlichen réalisation
eben nicht an einem Stillleben oder Landschaftsbilder Cézannes durchfiihrt,
sondern an diesem Bild einer Frau, die somit zum blicklosen Gegenstand gemacht
wird* (Scharnowski 2000: 257).

Diese Verdinglichung5 der Menschen, die in thren Posen ,,durchfroren® sind,
erscheint nicht einfach als ,,sprachliche réalisation” bei Rilke, in dem
(vergeblichen?) Versuch, sich das Gemailde ,,wie eine vielstellige Zahl [...]
Ziffer fiir Ziffer (Rilke 1983: 58) einzupréigen6, sondern kann sogar auf
Cézannes Pose-Erwartungen zuriickgefiihrt werden: ,,Cézanne demanded
that his models remain absolutely motionless, posing almost as though they
were objects in his still lives* (Becks-Malorny 1995: 62) [Hervorhebung
ERW].

Nichtsdestoweniger, neben Ruskins ,,innocence of the eye* und Benjamins
,Kaspar-Hauser-Blick®, ist auch Conrad Fiedlers ,reines Sehen* (Fiedler,
zit. nach Scharnowski 2000: 253) zu erwidhnen. Im Werk Der Ursprung der
kiinstlerischen Tdtigkeit (1887) spricht er einerseits liber das reine Sehen als
Abstraktion und andererseits vergleicht er es mit Einfiihlung.

Im Falle der Abstraktion steht laut der ,,Einfiihlungstheoretiker* das Ich im
Mittelpunkt aller Wahrnehmungsprozesse. Was die FEinfiihlung anbelangt,
ist diese andersrum zu verstehen. Die Grenze zwischen dem Ich und der
AuBlenwelt ist eher verschwommen, sie kann nicht wirklich konkret
festgelegt werden. Deswegen findet meist eine Ich-Spaltung statt, die eben
durch diesen ,,Schwebezustand*“ erzeugt wird. Der ,,Abstraktionsdrang®

> In Rilkes Dinggedichten findet der Prozess umgekehrt statt, im Sinne, dass ein
Gegenstand objektiviert erfasst oder beschrieben wird und gleichzeitig gelingt es, den
Eindruck zu vermitteln, dass der Gegenstand selber zum Ausdruck kommt, als spreche er
iiber sich selbst. Ahnliche Versuche haben auch Eduard Mérike bzw. Conrad Ferdinand
Meyer unternommen (vor Rilke). Der Terminus ,Dinggedicht“ wurde von dem
Germanisten Kurt Opert 1926 geprégt.

6 Ahnliche Versuche diesbeziiglich sind auch im Stundenbuch vorzufinden, jedoch
vielmehr Ich-bezogen: ,Ich will dich immer spiegeln in ganzer Gestalt,/und will niemals
blind sein oder zu alt/um dein schweres, schwankendes Bild zu halten/[...]/Ich will mich
beschreiben/wie ein Bild das ich sah,/lange und nah,/wie ein Wort, das ich begriff,/wie
meinen tiglichen Krug,/wie meiner Mutter Gesicht,/wie ein Schiff, das mich trug/durch den
todlichsten Sturm® (Rilke 2007: 18).

14

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



hingegen sei ,,die Folge einer groflen inneren Beunruhigung des Menschen
durch die Erscheinung der AuBenwelt (Worringer, zit. nach Scharnowski
2000: 253). Von der Beschreibung dieser zwei ,,Pole* kommt Scharnowski
(2000: 255) zu der Erkenntnis, dass Rilkes Briefe iiber Cézanne eigentlich
selber ein ,,Grenzgebiet“ reprisentieren: Sie ,bewegen sich zwischen
Einflihlung und Abstraktion®, was einen zu den zwei Erkldrungsversuchen
fiihrt, die den Einfluss Cézannes auf Rilke einigermallen rechtfertigen. Die
dsthetische und die empathische Komponente wirken synergisch, wobei
Rilke versucht, ,,Cézannes Sicht- und Malweise in der Sprache zu
reproduzieren. So fehlen Elemente einer klassischen Bildbeschreibung®
(Scharnowski 2000: 256).

Auch suggestiv zum Thema ist Jean Paris’ Auseinandersetzung mit
Cézannes espaces (Raume), die lediglich dem Bereich des Visuellen
angehoren. Er spricht {iber eine Wiedergabe der Realitdt im Anschein und
Wesen gleichzeitig. Um das zu erreichen, bedient sich der Maler zweier
visuellen Verfahren. Einerseits ein aktives und andererseits ein passives
Sehen. Die erste Art des Sehens erfiillt eine dynamische Funktion: Man
projiziert den Blick in Richtung des Gegenstands der Beobachtung. Die
zweite Art des Sehens fungiert eher assimilatorisch, im Sinne, dass dadurch
das (Eben)Bild des Gegenstandes wie von einem Spiegel, ,.eingesaugt®,
aufgenommen wird’. Mittels eines zweistufigen Verfahrens erzeugt der
Kiinstler intentionelle Riume und lehnt jedwelche Mimesis ab®.

Alles in allem, ob es sich um Ruskin, Benjamin, Fiedler oder Paris handelt,
lassen sich mit den jeweiligen Beschreibungen innovativer Sehverfahren
diese allgemein durch den Begriff des sehenden Sehens zusammentfassen,
wobei sie natilirlich auch ihre Eigentiimlichkeiten beibehalten. Das
Gegensatzpaar ,,wiedererkennendes Sehen-sehendes Sehen® ist auf den

7 Tout espace en peinture appartient au regard, et si quelqu’un a révé de libérer cet art
d’autres emprises sensorielles, c’est bien Cézanne. Et tout regard est sujet & deux modes,
I’actif et le passif, qui alternant en son exercice comme dans les styles picturaux. Le
premier suppose a 1’ceil une fonction dynamique: celle de projeter vers 1’objet, telle une
fléche, un rayon visuel; le second un pouvoir assimilative: celui d’absorber, tel un miroir,
I’image de 1’objet. Bien entendu, rien de matériel ne soutient cette antinomie: I’optique n’en
est plus a définir ces ,espéces intentionnelles‘ qui voltigeraient ¢a et la dans les airs, non
plus qu’a se demander si elles sortent des yeux pour atteindre les choses ou des choses pour
entrer dans les yeux. Mais si symboliquement le regard a pu passer pour un fluide, un
faisceau, voire un projectile, c¢’est qu’il s’oppose en quelque sorte a son propre statisme, a
I’intrusion en nous de I’ordre extérieur” (Paris 1973: 167-168).

8 [...]le rejet final de toute mimesis™ (Paris 1973: 169).

15

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Kunsthistoriker Max Imdahl zuriickzufiihren. Das wiedererkennende Sehen
ist das, was man als ,,iiblich“ einstufen kann und von den vielfdltigen
Wahrnehmungsmustern der Umgebung ausgeht. Das sehende Sehen setzt
aber ein vollkommen unterschiedliches Herangehen voraus. Es geht also um
,reine Perzeption, die die eingespielten und begriffsgeleiteten Wahr-
nehmungsmuster der Apperzeption hinter sich ldsst™ (Engel 1997: 331).

Das ,,sehende Sehen* ist also ein tautologischer Begriff: Das Sehen erkennt
keinen Zweck aufler sich selbst, die Dinge sind dabei nicht mehr als Dinge
zu empfinden, denn alles ist gleichberechtigt. Man stellt sich allein den
visuellen Evidenzen, man setzt sich mit Koexistenz und Ausschnitthaftigkeit
auseinander. Um zum Schreiben zu kommen (wie es Malte stindig
versucht), muss man unwéhlerisch das Ekelhafte und Elende objektivieren.
Bevor man aber zu den Aufzeichnungen gelangt, ist zu untersuchen,
inwieweit ,Rilke dieser Kunst mehr voranzugehen als nachzufolgen
[scheint]* (Jehl, zit. nach Phelan 2000: 143), um sich dem Sehen und
Gesehenwerdenkénnen im Malte-Text anndhern und seine ,,Argos‘-
Eigenschaften untersuchen zu kénnen.

3. Pria-Cézanne’sche Versuche

Dominique Jehl, Annette Gerok-Ritter und Maurice Merleau-Ponty zédhlen
zu denjenigen, die kiinstlerische Beziige im Werk Rilkes identifizieren und
ausfiihrlich untersuchen, wobei sie von der inhaltlichen, d. h. thematischen
Ebene ausgehen und grammatikalische und linguistische Eigenschaften
beriicksichtigen. Gegenstand ihrer Untersuchungen sind die Neue[n]
Gedichte, dic Sonette an Orpheus und die Duineser Elegien. Laut der
Kritik 1dsst sich also feststellen, dass diese Werke die Cézanne-Erfahrung
antizipieren: ,,Cézanne dhnlich vor dem Cézannejahr [...]“ (Jehl zit. nach
Phelan 2000: 143) oder sich parallel dazu entfalten (das trifft fiir die Elegien
Zu).

Zundchst ist Dominique Jehls Interpretation heranzuziehen, die sich auf
Rilkes Gedicht Blaue Hortensie bezieht, das schon 1906 enstanden ist.
Dieses deutet sie als , Auftakt zu einem kubistischen Raum- und
Farbverstidndnis und sogar zur Palette Braques; und schlieB8lich soll in dem
Panther-Gedicht die futuristische Darstellung einer reinen Bewegung
vorausgeahnt werden (Phelan 2000: 143). Annette Gerok-Ritter geht
dariiber hinaus und vergleicht die Polyperspektivitit der Sonnette an
Orpheus ,,auf grammatikalischer und linguistischer Ebene mit der

16

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



mehrdeutigen Bildkonstruktion bei Cézanne* (Phelan 2000: 144). Im
Gegensatz zur Zentralperspektive, die als Prinzip der raumparallelen
Kanten, die sich optisch in einem scheinbaren Punkt vereinen, verstanden
werden kann, basiert Polyperspektivitit auf einer Abkehr von der
perspektivisch strukturierten Darstellungsweise. Wilhelm Koller (2004:
104) erklért das Herangehen und dessen Wirkung wie folgt:

Wenn ein Gegenstand zugleich in verschiedenen Perspektiven objektiviert wird,
dann ist zu fragen, ob es bei dem Bild thematisch noch um diesen Gegenstand
selbst geht oder nicht eher um den Prozess der Wahrnehmung dieses Gegenstandes
durch den Betrachter. Biemel hat deshalb den Polyperspektivismus auch als eine
Machtattitiide verstanden: ,Wir werden vom Gesehenen auf den Sehenden
zuriickgeworfen und der Sehende zeigt sich durch die Gewalt, die er dem
Gesehenen gegeniiber anwenden kann, er zeigt sich als der verfiigende Wille.*

Gerok-Ritters Argumentation stiitzt sich auflerdem auf Rilkes ,,Poetik des
namenlosen Schauens*, die in seinen Neuen Gedichten erscheint.
Polyperspektivismus ldsst sich zudem auch im Stundenbuch’ vorfinden,
einem Gedichtband, im Rahmen dessen Rilke das slavophile Kulturmodell
dsthetisiert. Die drei Bénde lassen sich als ,,Rollengedicht* (Nubert 2008:
198) deuten, wobei im Mittelpunkt die FEinheit zwischen religioser
Ergriffenheit und Kunst steht. Drei Beispiele konnen in dieser Hinsicht
angefiihrt werden.

Zuerst wire Friedrich Nietzsches ,,Gott 1st tot!* zu erwahnen. Das Zentrum
bzw. die Rechtfertigung des Daseins ist dadurch gesprengt. Rilke bestitigt
das in seinem Gedichtband Das Stundenbuch, wobei das lyrische Ich (und
somit der Mensch selbst) zur ,.Zerstiickelung™ Gottes beitrdgt, indem er
leitmotivisch lber ,,;mein/en] Gott* spricht: ,,Mein Gott ist dunkel und wie
ein Gewebe.“ [Hervorhebung ERW] (Rilke 2007: 12). Das setzt voraus,
dass jedes Individuum quasi seinen eigenen Gott hat oder sich ,,ver-schafft*.
Weiterhin lésst sich die ,,Mein-dein“-Anspielung auch auf den Menschen
selbst libertragen: ,,Ein Rufen deines oder meines Munds* (Rilke 2007: 13);
»Was wirst du tun, Gott, wenn ich sterbe?* (Rilke 2007: 33). Der gottlose
Mensch und der menschenlose Gott sind gleichermallen atomisierbar. Die

® Es enthilt 3 Kapitel und insgesamt 134 lyrische Texte: Buch vom ménchischen Leben
(1899), Das Buch der Pilgerschaft (1901), Das Buch von der Armut und vom Tode (1903).
Veroffentlicht wurde es 1905. Die mittelalterlichen Stundenbiicher enthielten Evangelien-
anfinge, BuBpsalmen, Einzelgebete (horae canonicae), die zu bestimmten Stunden zu
verrichten waren. Rilkes Stundenbuch ist hingegen eine lyrische Asthetisierung der
Beziehung Glaubiger-Gott.

17

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Verben ,,zerscherbe® und ,,verderbe® deuten darauf hin: ,,Was wirst du tun,
Gott, wenn ich sterbe?/Ich bin dein Krug (wenn ich zerscherbe?)/Ich bin
dein Trank (wenn ich verderbe?)/Bin dein Gewand und dein Gewerbe/Mit
mir verlierst du deinen Sinn* [Hervorhebung ERW] (Rilke 2007: 33).

Diese besonders ausgepriagte Desintegration bedarf eines integrativen
Lesens', was sich mit dem Sehen-Lernen in den Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge auch als Lernprozess parallel entfaltet: Das Sehen-
Lernen in Richtung eines sehenden Sehens und das Lesen-Lernen bedingen
sich also gegenseitig und leiten sich sogar voneinander ab.

Ein zweites Argument steht auch in engem Zusammenhang mit den zuvor
erwihnten Aspekten. Es geht um eine Umkehrung der ,,schopferischen*
Perspektive, im Sinne dass sich der Mensch selbst (den eigenen) Gott
schafft. Das wird jedoch nicht der Willkiir iiberlassen, sondern findet in
einem kiinstlerischen Akt statt: ,,Was irren meine Hénde in den Pinseln?/
Wenn ich dich male, Gott, du merkst es. [...] Dein ganzer Himmel horcht in
mir hinaus,/weil ich mir sinnend dir verschwieg.“ [Hervorhebung ERW]
(Rilke 2007: 21). Oder ebenfalls suggestiv: ,,Alle, welche dich suchen,
versuchen dich./Und die, so dich finden, binden dich/An Bild und Gebarde.*
[Hervorhebung ERW] (Rilke 2007: 75). Der ,,Kiinstler* wachst dann quasi-
symbiotisch mit seinem Kunstwerk-,,Gott*.

Der dritte Punkt hat mit dem Verfahren der Verdinglichung zu tun, und zwar
mit den ersten Zeichen diesbeziiglich in Rilkes Werken (vor seinen
sogenannten ,,Dinggedichten*'"). Durch seine abgewandelte Einstellung ist
der Mensch nicht mehr lediglich ein schopferisches Produkt Gottes und
daher kein verdinglichtes , Kunstwerk®. Vielmehr wird Gott doppelt
verwandelt: Einmal vermenschlicht durch den Verlust seiner schopfenden
Kraft und zweitens verdinglicht durch das Binden ,,An Bild und Gebarde*:
,»Ich bin auf der Welt zu gering und doch nicht klein genug,/um vor dir zu
sein wie ein Ding* [Hervorhebung ERW] (Rilke 2007: 17).

Die unterschiedlichen Wahrnehmungen und die daraus erfolgenden
Darstellungen Gottes wirken gleichermallen ,,zerstiickelnd*: Sie erfiillen

' Versuche, zum integrativen Lesen bzw. Begreifen zu kommen, sind schon im
Stundenbuch vorzufinden: ,,Denn jedem wird ein anderer Gott erscheinen,/bis sie erkennen,
nah am Weinen,/dass durch ihr meilenweites Meinen,/durch ihr Vernehmen wund
Verneinen,/verschieden nur in hundert Seinen/ein Gott wie eine Welle geht* (Rilke 2007:
31).

"'In den Neuen Gedichten: ,,Die Dinge scheinen ihrer zeitlichen Prifixierung enthoben und
einer iiberzeitlichen Realitdt zugeordnet. Die wahren Dinge sind fiir Rilke Kunst-Dinge,
denn ihr Seinsmodus ist Zeitentriickung™ (Nubert 2008: 207).

18

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



dabei eine benennende Funktion, wobei dadurch eine Anspielung auf die
Vielfalt der Namen Gottes gemacht wird, die eigentlich nicht ausgesprochen
werden konnen/diirfen (daher die Verbildlichung als moglicher Ersatz fiir
Sprache). Trotz des Schweigens wird eine Art ,,Beliebigkeit erzeugt.
Zwischen der Form und der Bedeutung eines Zeichens (in diesem Fall die
Farbe) besteht kein Abbildverhiltnis, die Bilder sind weder Gott noch
Abgott: ,,Und deine Bilder stehen vor dir wie Namen* [Hervorhebung
ERW] (Rilke 2007: 13).

Trotz der Umkehrung der Perspektive, was Schopfer und Schopfung
anbelangt, wird das Prinzip des Werdens im Stundenbuch konstant
beibehalten. ,,In deinen werdenden Tiefen zu tauchen* (Rilke 2007: 19) ist
auch mit dem Sehen in Verbindung gebracht, das eine quasi phallische
Funktion erfiillt: ,,Nichts war noch vollendet, eh ich es erschaut,/ein jedes
Werden stand still./Meine Blicke sind reif, und wie eine Braut/kommt jedem
das Ding, das er will“ (Rilke 2007: 11). Das Werden entfernt sich vom
zuvor erwdhnten Stillstand, paradoxerweise durch den vorher vom
Menschen geschaffenen Gott: ,,Ich lese es heraus aus deinem Wort,/aus der
Geschichte der Gebarden,/mit welchen deine Hiande um das Werden/sich
rundeten, begrenzend,/warm und weise./Du sagtest /eben laut und sterben
leise/und wiederholtest immer wieder: Sein* (Rilke 2007: 15).

Eben mit dieser Ambivalenz Leben-Sterben, die das Sein bildet sowie mit
den verschwommenen Grenzen dazwischen, fangen Maltes Aufzeichnungen
an. Er bezieht sich auf Paris, wenn er zur folgenden Erkenntnis kommt: ,,So,
also hierher kommen die Leute, um zu leben, ich wiirde eher meinen, es
stiirbe sich hier* (Rilke 2005: 5). Damit beginnt Malte eigentlich eine
einzigartige visuelle Reise, die durch ,sehendes Sehen* geprigt wird.
Dieses ist Voraussetzung fiir sein Schreiben, wie im folgenden Kapitel
gezeigt wird.

4. Sehen lernen

Apodyktisch dargestellt erdffnet die Aufzeichnung ,,11. September, rue
Toullier* die allerersten ,,Augen“ des Textes, die durch die Partizipform
»gesehen den Leser selbst zum Betrachter machen: ,Ich habe gesehen:
Hospitdler. Ich habe einen Menschen gesehen, welcher schwankte und
umsank. [...] Ich habe eine schwangere Frau gesehen* [Hervorhebung
ERW] (Rilke 2005: 5). Die Sinneswahrnehmung wird also durch die
Umgebung tiberflutet. Laut Otto Olzien (1984: 294) wird der Erkennende

19

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



einerseits durch das Erkannte affiziert; andererseits aber ,,auch dies durch
jenen. Der Erkennende nimmt das Erkannte in sein Inneres auf, und dieses
nimmt in ithm eine neue, die intentionale Seinsweise an, ohne dabei sein
reales Sein aufgeben zu miissen” [Hervorhebung ERW]. Auf dem durch
Worter erzeugten Aufzeichnungs-Gemdlde wird daher der Akzent nicht auf
Malte gesetzt, sondern auf die vom Titel angedeuteten ,,Aufzeichnungen*
verlegt, insofern dass die Ich-Figur ein Ich seines Schreibens wird, ein
nintentionales Ich, gerichtet auf die Phdnomene, die Gegenstinde seines
Erlebens: Gegenstinde getaucht in die Farbe des Leids® [Hervorhebung
ERW] (Hamburger 1976: 85). Die Hauptgestalt berichtet selbst dariiber,
dass sie ,,geschrieben wird, wobei sie zugleich versucht, das ,,Sehen* zu
erwerben: ,,Aber diesmal werde ich geschrieben werden. Ich bin der
Eindruck, der sich verwandeln wird* (Rilke 2005: 42).

In diesem Zusammenhang spricht Malte selber iiber sein Inneres'?, das ihm
zuvor unbekannt, verborgen war:

Ich lerne sehen. Ich weill nicht, woran es liegt, es geht alles tiefer in mich ein und
bleibt nicht an der Stelle stehen, wo es sonst immer zu Ende war. Ich habe ein
Inneres, von dem ich nicht wusste. Alles geht jetzt dorthin. Ich weifl nicht, was
dort geschieht (Rilke 2005: 6).

Das Innere scheint vom Sehen lernen erzeugt zu sein; Olzien (1984: 294)
betont genau diese Beziehung dazwischen: ,,[...] unser Blick [ist] die
Region, in der (in conspectu ipsius) die Dinge in unser Inneres eintreten.*
Dieses zu erlebende ,,Sehen® hat ,,nichts mit Mimesis oder Realismus zu
tun“ (Engel 1997: 330), sondern ist gerade dadurch bestimmt, dass in ihm

die Schranke zwischen Subjekt und Objekt, Innen und Aullen zusammenbricht: in
dem Augenblick, in dem das Ich ganz nach Aulen gewandt, ganz aufnehmend ist,
stellt sich in ihm — unbeobachtet und daher ganz und gar authentisch — der dem
Objekt korrespondierende Seelenzustand her (Engel 1997: 330).

Es handelt sich auflerdem um ein unbeherrschtes Schauen, ,,kein willens-
und verstandsgeleiteter Wahrnehmungsakt (Engel 1997: 331), indem es
eher bezeichnet, was ,,das Ich ins Leben hineinreif3t, seinen Willen bricht,
seine Identitdt aussprengt® (Engel 1997: 331). Drittens ist es kein

12 Man kann sogar von einem ,,Weltinnenraum® eines Bildes sprechen, wie das Rilke
(1983: 59) in seinen Briefe[n] iiber Cézanne betont: ,In diesem Hin und Wider von
gegenseitigen vielartigen Einfluss schwingt das Bildinnere, steigt und fillt in sich selbst
zurlick und hat nicht eine stehende Stelle” [Hervorhebung ERW].

20

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



,wiedererkennendes Sehen* (Imdahl zit. nach: Engel 1997: 331), es ist reine
Perzeption, die die eingespielten Aneignungsmuster der Apperzeption lisst.
Viertens kann man von einem ,unwihlerischen Schauen® sprechen,
wodurch alle ambivalenten Aspekte der Realitdt angesehen werden, ohne
Unterschied zwischen Schonem und Hisslichem, Angenehmem und
Wiederwirtigem, Vertrautem und Fremdem. Suggestiv dafiir ist die
intertextuelle Wendung an Baudelaires Une Charogne oder die akribische
Beschreibung der Leiche seines Vaters:

Es war seine Aufgabe, in diesem Schrecklichen, scheinbar nur Widerwirtigen das
Seiende zu sehen, das unter allem Seienden gilt. Auswahl und Ablehnung gibt es
nicht, [...] die Existenz des Entsetzlichen in jedem Bestandteil der Luft. Du atmest
es ein mit Durchsichtigem (Rilke 1962: 53-54).

Trotzdem kann man im Falle Maltes nicht iiber eine sogenannte fascination
of abomination sprechen, im Unterschied zu Joseph Conrads (1994: 93)
kontroverser Gestalt Kurz in Heart of Darkness. Zugunsten des ,,sehenden
Sehens® ldsst sich zwar Malte sinnlich unwihlerisch tberfluten, aber er
empfindet dabei entgegengesetzte Gefiihle: ,,Mir graute, ein Gesicht von
innen zu sehen* (Rilke 2005: 8). Zusétzlich erlebt er einen Zustand, der dem
horror vacui auf schriftlicher Ebene dhnelt: ,,Was hitte es fiir einen Sinn
gehabt, noch irgendwohin zu gehen, ich war leer. Wie ein leeres Papier
trieb ich an den Héusern entlang, den Boulevard wieder hinauf™
[Hervorhebung ERW] (Rilke 2005: 56).

,,Das Sehen-Lernen®, das Sich-Offnen fiir die Eindriicke und Wirkungen,
die von einem fremden Objekt ausgehen — unabhéngig davon, ob es sich um
einen Menschen, ein Tier, ein Geschehen oder einfach um ein Kunstwerk
handelt — hilft Malte die literaturspezifischen Ausdrucksmittel zu finden, die
zur AuBerung der ,,wahrgenommenen Ein-Driicke (Engel 1997: 330)
geeignet sind. Zum Beispiel: ,,Ich habe einen alten Mann gesehen, der blind
war und schrie. Das habe ich gesehen. Gesehen* (Rilke 1962: 35).

In den Vordergrund riickt also die Offnung der Hauptgestalt nach auBen und
innen, mittels &dsthetischer Reflexionen oder dem Bemiihen um Totalitét,
angestrebt durch ein ,,Patchwork® aus den verschiedensten Figuren, die
dennoch fragmentarisch dargestellt sind. Beispielsweise in dem Versuch,
die Gesichtsziige seiner Mutter anhand des Gesichts seiner Tante zu
rekonstruieren, dullert sich Malte wie folgt: ,Nun erst setzte sich aus
hundert und hundert Einzelheiten ein Bild der Toten in mir zusammen, jenes
Bild, das mich tiberall begleitet* (Rilke 2005: 23).

21

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Ebenfalls suggestiv ist die Beschreibung von Christoph Detlevs Schloss,
worauf er nur fragmentarisch in der Erinnerung Zugriff hat:

So wie ich es in meiner kindlich gearbeiteten Erinnerungen wiederfinde, ist es kein
Gebéude; es ist ganz aufgeteilt in mir [...] fiir mich als Fragment aufbewahrt [...] In
dieser Weise ist alles in mir verstreut [...] (Rilke 2005: 21).

Trotzdem bestehen im Rahmen dieses ,,Verstreut-Seins* Beziehungen
zwischen den unterschiedlichen Bruchstiicken, man kann von einer
gewissen Synergie sprechen, genau wie im Falle von Cézannes Gemaélde:
»Bs ist, als wisste jede Stelle von allen® (Rilke 1983: 59).
Nichtsdestoweniger bildet sich trotz der aufzeichnungszentrierten
Perspektive eine egozentrische Auffassung, denn die Aufzeichungen sind
vom Malte-Ich geschrieben und kénnen deswegen als eine Projektion des
Ichs nach auBen gelten, wihrend das AuBere verinnerlicht wird. Das
Schreiben und Malte befinden sich iiberdies in wechselseitiger Beziehung
zueinander, vereint durch vielfiltige ,,Augen®.

Malte sieht nicht immer etwas ganz Konkretes: Das, was er also nicht
unmittelbar ,,sieht, vergegenwartigt er erinnernd, so Hamburger (1976: 73).
Der erzéhlerische Impuls wird dadurch erweckt und Szenarien bzw.
Personen treten im Text auf, wobei Malte objektiviert wird. Er:

[...] sieht dasgleiche, was nicht mehr zu sehen ist, sondern lediglich von seiner
sensiblen Vorstellungskraft hineingesehen wird: ,Da standen die Mittage und
Krankheiten und das Ausgeatmete und der jahrealte Rauch und der Schweil3, der
unter den Schultern ausbricht. [...] und das Fade aus den Munden und der
Fuselgeruch gérender Fiile. Da stand das Scharfe von Urin und das Brennen von
RuB und grauer Kartoffeldunst und der schwere, glatte Gestank von alterndem
Schmalze. Der siifle, lange Geruch von vernachlédssigten Sauglingen war da und
der Angstgeruch der Kinder, die in die Schule gehen (M, 750-751) (Nubert 2008:
284).

Augen sind im Rahmen der Aufzeichnungen nicht nur durch Maltes eigene
Wahrnehmung und deren Darstellungsformen vorzufinden, sondern werden
auch mit gewissen Gestalten obsessiv in Verbindung gebracht. Das
,,nervose Augenlid“ des Studenten (sein Zimmernachbar) ist ein suggestives
Beispiel in dieser Hinsicht: ,,[...] dass das, was diesen Larm [ERW: erzeugt
durch das Offnen einer Blechbiichse] ausloste, jene kleine, langsame,
lautlose Bewegung war, mit der sein Augenlid sich eigenméchtig {iber sein
rechtes Auge senkte und schloss, wédhrend er las* (Rilke zit. nach
Hamburger 1976: 75).

22

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Eriks ,,verkauftes“ Auge ist gleichermaBlen suggestiv: Es guckt ohne
emotionelle Beteiligung und deutet moglicherweise auch auf die
Unfdhigkeit des Menschen, Totalitit wahrzunehmen und die Tendenz
dessen, von daher eher mit Bruchstiicken umzugehen: ,,Er blickte manchmal
ruhig und traurig zu mir herliber, wahrend das andere immer in dieselbe
Ecke gerichtet blieb, als wire es verkauft und kiime nicht mehr in Betracht*
(Rilke 2005: 23). Erik steht aulerdem im Zusammenhang mit dem Konzept
des Gesehenwerden(konnen)s, verbunden mit der Episode kurz vor seinem
verfrithten Tod, als der GroBvater einen Maler gebracht hatte, um sein
Portrét zu malen:

Ich erinnere mich, dass damals dein Bild gemalt wurde. Der GroBvater hatte
jemanden kommen lassen, der dich malte. Jeden Morgen eine Stunde. Ich kann
mich nicht besinnen, wie der Maler aussah, sein Name ist mir entfallen, obwohl
Mathilde Brahe ihn jeden Augenblick wiederholte. Ob er dich gesehen hat, wie ich
dich sah? Du trugst einen Anzug von heliotropfarbenem Samt. Mathilde Brahe
schwéarmte fiir diesen Anzug. Aber das ist nun gleichgiltig. Nur ob er dich
gesehen hat, méchte ich wissen Hervorhebung ERW] (Rilke 2005: 91).

Das kiinstlerische Sehen, das in dieser Textstelle durch Malen und
Schreiben gleichzeitig erreicht wird, erzeugt eine metatextuelle Dimension
der betreffenden Aufzeichnung. Es entsteht auBerdem indirekt ein Appell
des Kunstwerks an den Betrachter:

Das Zentrum des Bildes und der Auffithrung Rilkes bildet der Blick des Kiinstlers
aus dem Bild, jenes Bildelement mithin, das die Verbindung zwischen Betrachter
und Bild herstellt, den Betrachter in einer ,dialogischen Wendung® zum ,Partner
des Zwiegesprichs des Kiinstlers mit sich selbst macht® und dem Betrachter ein
BewuBtsein davon vermittelt, dass er nicht nur selbst sieht, sondern umgekehrt
auch gesehn, ,wahrscheinliches Objekt® des Blicks des Anderen werden kann
(Scharnowski 2000: 259).

Malte selbst erlebt das Sehen und Gesehenwerden: ,,Die sehen mich an und
wissen es. [...] Wer sind diese Leute? Was wollen sie von mir? Warten sie
auf mich? Woran erkennen sie mich? [...] Es sind Abfille, Schalen von
Menschen, die das Schicksal ausgespieen hat“ (Rilke 2005: 31-32).
Hervorgehoben wird also die Gegenseitigkeit und Gleichzeitigkeit des
Sehens und des Gesehenwerdenkonnens, denn ,,in der Welt sein, heif3t
beides zugleich erfahren, so Phelan (2000: 151).

23

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Indem Rilke sich dessen bewusst wird, dass er das Prinzip der
Cézanne’schen réalisation (Ding-Werdung)"® schon selber erreicht bzw.
konkret in seinem Schreiben mit einbezogen hat, findet fiir das Wort eine
dhnliche Metamorphose statt wie fiir die Farbe. Mittels dieser ,,bis ins
Unzerstorbare hinein gesteigerte[n] Wirklichkeit”, wie Rilke (1983: 30) das
Verfahren in seinen Briefe[n] iiber Cézanne definiert, geht es also nicht
mehr darum, etwas zu beschreiben, zu erzidhlen oder darzustellen, sondern
das Wort selbst bringt sich in seinen Klang- und Assoziationsmoglichkeiten
mit ins Gesagte ein. Verwandlung ist ein Kernpunkt der Aufzeichnungen und
vollstreckt sich auf allen Ebenen.

Alles in allem malt Cézanne Dinge im Moment ihres Sichtbar-Werdens'*
und alles ist auf diese Weise wie ,,eine Angelegenheit der Farben [oder der
Worter, bei Rilke] untereinander* (Rilke 1983: 59) zu verstehen. Malen und
Schreiben sind somit bei Rilke quasi ineinander verschmolzen und machen
den Text zum ,,grotesken Korper®, dhnlich dem Konzept, der von Michael
Bahtin theoretisiert wurde und auch auf Rilkes Aufzeichnungen iibertragen
werden kann:

Der groteske Korper ist [...] ein werdender. Er ist nie fertig und abgeschlossen, er
ist immer im Entstehen begriffen und erzeugt selbst stets einen weiteren Korper; er
verschlingt die Welt und ldsst sich von ihr verschlingen. [...] Deshalb spielen seine
Teile, in denen er iiber sich selbst, iiber die eigenen Grenzen hinauswéchst und
einen neuen, zweiten Korper produziert, eine besondere Rolle: der Bauch und der
Phallus. Im Grunde gibt es [...] keinen individuellen K&rper. Der groteske Korper
besteht aus Einbriichen und Erhebungen, die schon den Keim eines anderen
Korpers darstellen, er ist eine Durchgangssituation fiir das sich ewig erneuernde
Leben, ein unausschoptbares Gefall von Tod und Befruchtung (Bahtin 1987: 358-
359).

" Rilke, zit. nach Poltrum, aufrufbar unter: http://www.wienerzeitung.at/Meisterdes
Sichtbaren [06.05.2010].

4" Da der Prozess des Sehens in dem Uberschuss an Deutungsangebot nie abgeschlossen
ist, gerdt die kontextuelle Bindung der ,taches’ immer wieder in Bewegung. Diese
unaufthdrliche Bewegung vollzieht sich nicht im Raum, sondern bewirkt den Raum und die
Dinge. Es entsteht ein Gestaltungsspielraum aus Bewegung. Eben deshalb erscheint die
Natur nie als etwas, das definitiv vorliegt, sondern immer als etwas, ,das sich bildet‘, ,das
wird® und wieder vergeht. Cézanne sicht die Natur in einem fortwéhrenden Werden*
(Nubert 1998: 124).

24

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



5. Schlussfolgerungen

Vorliegende Arbeit hat sich allgemein vorgenommen, Rilkes Auseinander-
setzung mit Kunst zu untersuchen, indem dabei hauptséichlich seine Briefe
iiber Cézanne und Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge in
Betracht gezogen wurden. Warum gerade Cézanne eine Faszination auf den
Schriftsteller ausgeiibt hat, ist der Ausgangspunkt der Untersuchung
gewesen: Sein Arbeitsethos und sein Auflenseitertum einerseits sowie sein
dsthetisches Herangehen andererseits gelten als mogliche Rechtfertigungen
in dieser Hinsicht. Zudem, dass Cézanne den Sehvorgang in den
Vordergrund riickt und einen ,Farbenauftrag® aufweist, spielt eine
ausschlaggebende Rolle fiir Rilke und seine Umsetzung oder Verschriftung
der Cézanne’schen réalisation.

Das Kapitel zum Thema Sehen. Wie? hat mittels der Theorien von John
Ruskin, Walter Benjamin, Conrad Fiedler und Jean Paris auf der einen Seite
den Zweck und die Wirkung von Sehverfahren gezeigt, um auf der anderen
Seite die Konzepte der ,,Unschuld des Auges®“, des ,,Kaspar-Hauser-
Blickes®, des ,,reinen Schauens oder des aktiven und passiven Sehens mit
Max Imdahls Gegensatzpaar des ,,wiedererkennenden“ und ,,sehenden*
Sehens in Verbindung zu bringen. Dabei wurde auf Rilkes Briefe iiber
Cézanne zuriickgegriffen, sei es beziiglich seiner Landschaftsmalerei oder
seiner Stillleben. Nichtsdestoweniger gilt die wissenschaftliche Einfiihrung
iber das ,,sehende Sehen* als vorausdeutend, denn diese Art Sehen begleitet
stindig Maltes ,,Sehen lernen®, wie es die textnahe Analyse bewiesen hat.
Weiterhin wurde die Frage gestellt, ob Rilke Cézannes malerische Technik
auf Textebene vorwegnimmt und sich erst durch die Begegnung mit den
Werken des Malers im Salon d’ Automne 1907 dessen bewusst wird, dass er
selber die betreffende ,,Wendung® in seinem Schreiben schon erreicht hat.
Die Antwort wurde im Laufe des Kapitels Prd-Cezanne’sche Versuche
mittels Beispielen aus dem Stundenbuch geliefert oder aus dem
dichterischen Werk Rilkes allgemein (einige Interpretationen von
Dominique Jehl, Annette Gerok-Ritter und Maurice Merleau-Ponty wurden
zu diesem Zweck auch in der Arbeit herangezogen). Zentralperspektive und
Polyperspektivismus haben diesbeziiglich als Hintergrund fungiert.
Ausgehend vom Leben und Sterben sowie von deren Koexistenz wurde der
Ubergang zu Maltes Aufzeichnungen gemacht und unterschiedliche
»Schichten von ,,Augen“ auf Textebene durch wissenschaftliche
Erkldrungen wie auch anhand von Textausschnitten erldutert: Maltes eigene
Augen und das ,,Sehen lernen“ als Voraussetzung fiir das eigentliche

25

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Schreiben, die Intentionalitit des Ichs, der Bezug zur AuBlenwelt, der
Umgang mit Uberflut auf dem Niveau der Sinneswahrnehmung, Eriks
,verkaufte® Augen und das ,,nervose” Augenlid des Studenten bilden die
Hauptaspekte. Sehen und Gesehenwerdenkdnnen sind gleichermallen
relevant (wegen ihrer Gegenseitigkeit und Gleichzeitigkeit), genauso wie
die Darstellung dessen, was Malte nicht unmittelbar vor Augen hat
(Vergangenheit, Unsichtbares usw.). Alles wird im Werden veranschaulicht,
was den Text zum ,,grotesken Korper (stindig ,,in the making®) werden
lasst. Die Konstruktion und die Dekonstruktion, die diesbeziiglich parallel
oder simultan zueinander laufen, erfiillen eine identitdtsstiftende Funktion
und tragen zur Modernitét des Textes bei:

[...] die Erfahrung der Entwurzelung, des Sinnesentzugs, der amorphen Bedrohung
und der Angst, in der sich aber das schopferische Ich des Protagonisten Malte —
schreibend — behauptet und zunehmend festigt. Typisch modern ist so eben nicht
nur die Negativitdt der Erfahrungsstruktur, die Dekonstruktion, sondern auch die
Positivitdt der schopferischen Selbstbehauptung, der Identitdtsfindung des Ichs
und die Konstruktivitit des Textes. Der Abgrund der Negativitdt der Erfahrung ist
geradezu die Voraussetzung der schopferischen Produktivitidt und Texterzeugung
der Moderne (Vietta 1992: 310).

SchlieBlich lésst sich durch die maltechnische und textnahe Argumentation
feststellen, dass Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge in der
Tat eine gewisse ,,Korperlichkeit” aufweisen und somit als textueller
»Argos® gedeutet werden konnen.

Literatur

Bahtin, Michael (1987): Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegen-
kultur. In: Renate Lachmann (Hrsg.): Gedéichtnis und Literatur:
Intertextualitat in der russischen Moderne, Frankfurt/M.:
suhrkamp, 7-46.

Becks-Malorny, Ulrike (1995): Paul Cézanne. Pioneer of Modernism,
KoIn: Benedikt Taschen.

Engel, Manfred (Hrsg.) (1997): Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge. Eine kommentierte Auflage, Stuttgart: Philipp Reclam.

Hamburger, Kite (1976): Rilke. Eine Einfiihrung, Stuttgart: Ernst Klett.

Koller, Wilhelm (2004): Perspektivitit und Sprache. Zur Struktur von
Objektivierungsformen in Bildern, im Denken und in der
Sprache, Berlin: Walter de Gruyter.

26

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)



Miihlher, Robert (1975): Rilke und Cézanne. In: Ders.: Osterreichische
Dichter seit Grillparzer, Wien/Stuttgart: Wilhelm Braumiiller, 458-
374.

Nubert, Roxana (1998): Raum- und Zeitbeziehungen in der
deutschsprachigen Literatur, Temeswar: Mirton.

Nubert, Roxana (2008): Das Stundenbuch. In: Dies.: Einfiihrung in die
literarische Moderne — Naturalismus und Jahrhundertwende
1900, Temeswar: Mirton, 193-202.

Nubert, Roxana (2008): Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge. Sehen-Lernen. In: Dies: Einfilhrung in die
literarische Moderne-Naturalismus und Jahrhundertwende 1900,
Temeswar: Mirton, 277-300.

Olzien, Otto H. (1984): Rainer Maria Rilke. Wirklichkeit und Sprache,
Stuttgart: Hans-Dieter Heinz Akademischer Verlag.

Paris, Jean (1973): Mirroirs de Rembrandt. Le someil de Vermeer. Le
soleil de van Gogh. Espaces de Cézanne, Paris: Editions Galilée.
Phelan, Anthony (2000): ,,Gesicht aus Aussehen *: Rilke, Cézanne, Merleau-
Ponty. In: Adrian Stevens/Fred Wagner (Hrsg.): Rilke und die

Moderne, Miinchen: iudicium, 135-154.

Poltrum, Martin (2006): Meister des Sichtbaren. Aufrufbar unter:
http://www.wienerzeitung.at/MeisterdesSichtbaren_[06.05.2010].

Rilke, Rainer Maria (1983): Briefe iiber Cézanne, Frankfurt/M.: Insel.

Rilke, Rainer Maria (2005): Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge (M), Kbln: Anaconda.

Rilke, Rainer Maria (2007): Das Stundenbuch, Ko6In: Anaconda Verlag.

Scharnowski, Susanne (2000): Rilkes Poetik des Blicks zwischen Einfiihlung
und Abstraktion: Die Bilderbeschreibung in den ,, Briefen iiber
Cézanne“. In: Hans Richard Brittnacher/Stephan Porombka/Fabian
Stormer (Hrsg.): Poetik der Krise. Rilkes Rettung der Dinge in den
»Weltinnenraum®, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 250-261.

Vietta, Silvio (1992): Die literarische Moderne. Eine problemgeschicht-
liche Darstellung der deutschsprachigen Literatur von Holderlin
bis Thomas Bernhard, Stuttgart: Metzler.

27

BDD-A13067 © 2012 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:24:21 UTC)


http://www.tcpdf.org

