Laura Cheie
Temeswar

Zu einer literarischen Kippfigur:
Carmen Francesca Bancius ,,Mutter unser'

Abstract: Ambiguous figures, known also as reversible figures, were initially used by the
psychology of perception in order to describe the so-called multistable perception. The
painting (Salvador Dali), as well as the philosophy (Thomas S. Kuhn) spotted ambiguous
figures as paradigmatic, exemplary representations. Furthermore the literary criticism
(Wolfgang Iser) explains the comical phenomenon, based on the tipping principle, that
characterizes the switching from a figure to another while observing an ambiguous figure.
The present paper focuses also on the literary text as an ambiguous figure, however not
regarding to the comical elements but rather to the phenomenon of intertextuality. It
analyses the text ,,Our Mother” in the novel ,,The Sad Mother’s Song” by Carmen
Francesca Banciu, whose textual structure points to two different sorts of text: the prayer
and the hymn.

Keywords: ambiguous figure, intertextuality, prayer, hymn, mother-image.

Kippfiguren, bekannt auch als Inversions- oder Umschlagfiguren, sind
meistens zeichnerische Darstellungen, die je nach Blickwinkel und
Perspektive abwechselnd als zwei unterschiedliche Figuren, ohne jegliche
morphologische Anderung der Konturen, wahrgenommen werden kénnen:
das Bild einer Vase beispielsweise, das plotzlich als Bild zweier gegen-
einander gerichteten Gesichtsprofile erscheint, der Kopf eines Hasen, der
nach intensiver Betrachtung schlagartig als Entenkopf gedeutet werden kann
oder ein Nilpferd, in dem man auf einmal einen Totenkopf erkennen kann.
Wichtig ist dabei das spontane ,,Kippen* der Wahrnehmung und somit der
wahrgenommenen Gestalt in eine andere aufgrund einer impliziten Deutung.
Als Stimulus fiir einen spontanen, sprunghaften Gestalt- bzw.
Wahrnehmungswechsel diente zunéchst die Kippfigur der Wahrnehmungs-
psychologie fiir die Beschreibung einer so genannten multistabilen
Wahrnehmung.

" Der vorliegende Beitrag ist eine leicht abgednderte Fassung des gleichnamigen Textes,
veroffentlicht in: Grazziella Predoiu/Beate Petra Kory (Hrsg.) (2013): Streifziige durch
Literatur und Sprache. Festschrift fiir Roxana Nubert, Temeswar: Mirton, 144-154.

69

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Wahrnehmung geht mit Deutung einher. Man sieht die eine oder die
andere Figur im Bild, wie man sie eben deutet. Diesen Zusammenhang
interpretiert der spanische Maler Salvador Dali an selbst gezeichneten
Kippbildern unter dem Einfluss der Psychoanalyse Sigmund Freuds.
Ausgehend von Freuds Theorien zur Paranoia® entwickelt Dali in den 30er
Jahren des vorigen Jahrhunderts seine ,,paranoisch-kritische® Malmethode,
die er folgendermallen erklart:

Die spontane Art irrationaler Erkenntnis, die auf einer kritischen und
systematischen Objektivierung von Fiebertraumen und Interpretationen beruht.
Durch den rein paranoischen ProzeB war es moglich, ein zweifaches Bild zu
gewinnen, namlich die Vorstellung des Gegenstands, die ohne die geringste
figurative oder anatomische Verdnderung gleichzeitig die Darstellung eines
anderen, vollig unterschiedlichen Gegenstands ist, wobei auch diese frei von jeder
Deformation oder Abnormitét ist, die irgend einen Eingriff verraten konnte... Das
zweifache Bild (als Beispiel konnte man das Bild eines Pferdes anfiihren, das
zugleich das Bild einer Frau ist) kann verlidngert werden; im Verlauf des
paranoischen  Prozesses geniigt dann die Existenz einer anderen
Zwangsvorstellung, um ein drittes Bild (z. B. eines Lowen) entstehen zu lassen,
und so weiter, bis eine Anzahl von Bildern zustandekommt, die einzig durch den
Grad der paranoischen Denkfzhigkeit begrenzt ist (zit. nach Frantisek 1974: 32).

Was hier als Zwang interpretiert wird, passiert aber auch im
nichtpathologischen Alltag im Falle der multistabilen Wahrnehmung,
namlich das schlagartige Erkennen der Ambivalenz einer Figur. Was Dali
allerdings mit seiner Methode erreichen will, ist schlieBlich nicht das Sehen
von ambivalenten Bildern, sondern die kreative Herausforderung der
Einbildungskraft, kippfigurenartige Gebilde zu imaginieren und zu
produzieren. Wichtiger dabei als die Kippfigur selbst ist ihr Prinzip und
dessen Wirkung auf die malerische Fantasie.’

Dass sich die Kippfigur nicht nur zu einem Stimulus der kiinstlerischen
Fantasie, sondern auch zu einem Erkliarungsmodell eignet, beweist ihre
Verwendung bei den Philosophen Ludwig Wittgenstein und Thomas S.

% Freud definiert Paranoia als Deutungswahn, in dem die kreative, zugleich aber auch
pathologische Leistung des Kranken darin besteht, einzelne Wahnsymptome zu deuten und
diese in ein logisches Ganzes zu ordnen. Kennzeichnend fiir die dementia paranoides ist
also laut Freud, die Tendenz zur ,,Systematisierung” des Wahns durch den Betroffenen
(vgl. Freud 1994: 133-203).

? Eine entscheidende Rolle spielt bei Dali im kreativen Prozess des Entwickelns von
kippbildartigen, d. h. ambi- und multivalenten Gemélden aus einer invarianten Matrixform
der bewusst instrumentalisierte Zustand des Obsessiven (vgl. Cheie 2004: 29-34).

70

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Kuhn. Fiir Wittgenstein ermoglicht eine Kippfigur dem ,,Sehenden®, d. h.
jenem der beispielsweise in einem ambivalent gezeichneten Hasen-Enten-
Kopf sowohl den Hasen als auch die Ente, also den Gestalt- bzw.
Aspektwechsel erkennen kann, ein Bedeutungserleben.* Thomas S. Kuhn
verdeutlicht in seiner Wissenschaftstheorie den Sprung von einem
wissenschaftlichen Paradigma zu einem neuen paradigmatischen Entwurf
aufgrund des fundamentalen Prinzips der Kippfigur, also deren plétzlichen
»gestalt-switch®. Eine grundlegende ,,Wendung“ im wissenschaftlichen
Diskurs sei somit erst durch die Féhigkeit gegeben, das bestehende
Paradigma schlagartig zum ,,Kippen‘ zu bringen und die andere Gestalt, die
neue paradigmatische Mdglichkeit darin zu erblicken.’

Robert Gernhardt iibertrdgt den Begriff und das Prinzip der
Kippfigur auf die Literatur im Jahr 1986 mit dem Erscheinen seines
Erzdhlbandes Kippfigur. Erzihlungen. Der Begriff bezieht sich in diesem
Fall auf rhetorische Figuren oder auf Ereignisse und Stimmungen, die zum
»Kippen“, also zum ,,Umschlagen* der Geschichte fiihren. Um mit Lutz
Hagestedt zu argumentieren, ist es vor allem ein leiser Humor, der diese
Geschichten vom Ernst in den Unernst umschlagen lisst.® Dem Germanisten
Robert Gernhardt diirfte der Zusammenhang von Kippen und Komik wohl
auch tiber die Theorie des Komischen bei Wolfgang Iser bekannt gewesen
sein. Dieser definierte 1976 das Komische als ,,Kipp-Phdnomen.”“ Das
Komische schlief3t in seiner Auffassung zwei Positionen zusammen, die sich
wechselseitig autheben oder negieren. Jede der beiden Positionen bringt die
andere dadurch zum Kippen, also zum Zusammenbruch. Dieses unerwartete
Kollabieren beider Positionen iiberrascht und iiberfordert, meint Wolfgang
Iser, den Rezipienten, der sich nicht mehr in der Lage sieht, verniinftig mit
der Situation fertig zu werden und in Lachen ausbricht. Dieses Lachen
selbst, erklért Iser, sei als eine Fortsetzung der Kippstruktur des Komischen
in der Haltung des Rezipienten zu betrachten, denn das Lachen sei eine Art
Krisenantwort des Korpers, Ausdruck eines Kippens kognitiver und
emotionaler Fahigkeiten in Ohnmacht (Iser 1976: 399-401).

* Vgl. Andrea Ana Reichenberger: Wie wir Kippfiguren sehen kénnen: http://wab.uib.no/
ojs/agora-alws/article/view/872/442 [01.07.2012].

> Vgl. Gesine Doernberg: Paradigmabegriff und Postmoderne. In: http://www.gesine
doernberg.com/paradig ma.htm [01.07.2012].

S Lutz Hagestedt: Reich der Sinne. Welt der Worter. Robert Gernhardt: Kippfigur.
Erzihlungen. In: http://www.netzwerk-literaturkritik.de/wiki/index.php/Reich_der Sinne,
Welt der Worter. Robert Gernhardt: Kippfigur. Erzdhlungen [01.07.2012].

71

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Zusammenfassend wire festzustellen, dass die Verwendung der
Begriffe , Kippfigur bzw. ,,Kipp-Phinomen* in den erwédhnten Theorien
und Erkldrungsmodellen der Kunst, Philosophie, Literatur und
Literaturwissenschaft verschiedene Akzente in der Begriffsbestimmung
setzt. Fir Kunst und Philosophie besteht grundsitzlich kein kontréres
Verhiltnis zwischen den alternativen Bildern einer Kippfigur, die
Beziehung zwischen den alternativen Moglichkeiten einer Figur ist neutral
oder jedenfalls viel weniger bedeutungsintensiv als jene bei einer
literarischen Kippfigur. Ein Hase oder eine Ente, ein Pferd oder eine Frau
sind alternative Deutungsmoglichkeiten, die keinen direkten Gegensatz
zueinander bilden. In der Literatur und Literaturwissenschaft, mit Blick auf
das Komische und den Humor, sehen die ambivalente Form und der
Gestaltwechsel — nicht  dhnlich  neutral aus. Die alternativen
Deutungsmoglichkeiten oder die zwei verschiedenen Positionen stehen in
einer von Kontrast markierten Beziehung. Sie ,kippen* sich gegenseitig,
weil sie einen Gegensatz bilden. Der Gegensatz zwischen den
verschiedenen Positionen ist vor allem fiir die von Ironie und Humor
markierten literarischen Textsorten konstitutiv. Wie aber die vorliegende
Arbeit zu beweisen bestrebt ist, gibt es auch literarische Texte, die von einer
kippfigurenartigen Ambivalenz gekennzeichnet sind und dabei nicht auf
einem ausgeprigten Kontrast der Deutungsmdglichkeiten basieren, wohl
aber auf Intertextualitét.

Literarische Kippfiguren sind u. E. grundsitzlich intertextuell. Sie
verweisen mehr oder weniger explizit auf eine Vorlage, die sie in eine
Kontrafaktur ironischer oder nicht ironischer Art ,,kippen‘ lassen. In diesem
Sinne kann das Form- oder Gattungszitat, also die Ubernahme der Struktur
eines Textes oder einer Textgattung in einen anderen Text, einer anderen
Textgattung eine literarische Kippfigur konstruieren. Literarische Gattungen
und Formen haben institutionalisierte Qualititen, an denen der Leser
beispielsweise ein Gedicht, ein Sonett, Erlebnislyrik usw. erkennen kann.
Diese Eigenschaften gehen auch im Falle der Variation oder Modifizierung
in einem anderen Text nicht verloren. Der Leser oder Rezipient erkennt
immer wieder, aus seinem kulturellen und literarischen Wissen heraus, diese
Qualitdten im so genannten Form- oder Gattungszitat. Derartige
Gattungszitate konnen den gattungstypischen Elementen einen neuen,
verdnderten Sinn zuweisen, wie z. B. in der Parodie. Das verdndert jedoch
nicht notwendig die Gattungssemantik (d. h. die kommunikativen
Eigenschaften der Gattung), sondern erweitert vielmehr den poetischen

72

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Spielraum.” Diese Behauptungen sollen im Folgenden an einem Text des
2007 erschienenen Romans Das Lied der traurigen Mutter von Carmen
Francesca Banciu néher untersucht und veranschaulicht werden.

Der Roman verarbeitet Erinnerungen und Erfahrungen der aus dem
ruminischen Banat stammenden Autorin zur Zeit der kommunistischen
Diktatur. Dafiir entwickelt Banciu einen eigenartigen lakonischen Prosastil,
bei dem schon das Schriftbild, der oft verwendete Flattersatz, ein dauerndes
Schwanken zwischen Prosa und Lyrik sichtbar macht. Der gesamte Text
wird somit zu einer Zwitterform, doch diese ist bei Banciu quasi Programm.
In einem Interview aus dem Jahr 2008 beantwortet die ruménischstimmige
Schriftstellerin, die inzwischen als freie Autorin in Berlin lebt, die Frage
nach ihrer deutschen versus ruméinischen Literatursprache mit folgendem
Bekenntnis gegentiber der Zeitschrift Observator cultural:

Ich wurde anfangs, als ich des Deutschen noch nicht méchtig genug war, um mit
der literarischen Sprache spielen, experimentieren, gestaltend umgehen zu kénnen,
gezwungen, die sprachlichen Regeln genau zu befolgen, um verstanden zu werden.
Und das bedeutete, dass ich irgendwann meinen ruménischen, auf Anspielung und
Verweis bedachten Schreibstil aufgeben musste. Ich meine damit eine Art, ein
Thema anklingen zu lassen, es streifen und dann auf seine Resonanz zu warten,
ohne es explizit zu Ende zu fiihren. Dadurch entsteht so etwas wie eine Vibration,
die mehrere Interpretationen zuldft. Im Deutschen hat man mir, am Anfang
zunichst, gesagt: Du mufit deinen Gedanken zu Ende fithren. Ich habe das getan
und irgendwann festgestellt, dass es mich vielleicht mitverdndert hat. Ich bin
genauer geworden, konzentrierter, ich lieB meinem Leser weniger Freiheit, mit
meinem Text zu spielen, ihn zu interpretieren. Das war einerseits ein Gewinn,
denn ich habe dabei viel iiber die Arbeit mit der Sprache gelernt. Gleichzeitig war
es aber auch ein Verlust, denn ich konnte nicht mehr so viele offene Tiren lassen.
Der nichste Schritt, den ich versuchte, war, die Genauigkeit zu bewahren und
zugleich Tiiren zu 6ffnen. Das beschiftigt mich auch heute noch: eine poetische
und erzdhlerische Sprache zu schaffen, Prosa zu schreiben, mit poetischem
Ausdruck. Es hort sich widerspriichlich an aber so sehe ich eben die Dinge®.

7 Vgl. zu Formzitat und Gattungssemantik: Jan Anders (2005): ,, Auf Poesie ist die
Sicherheit der Throne gegriindet”. Huldigungsrituale und Gelegenheitslyrik im 19.
Jahrhundert, Frankfurt/Main: Campus, 275. Siehe auch: Andreas Bohn (2007):
Formzitat. In: Metzler Literatur-Lexikon [MLL]. 3., vollig neu bearbeitete und erweiterte
Auflage. Hrsg. v. Dieter Burdorf, Christoph Fasbender u. Burkhard Moennighoff, Stuttgart
u. Weimar: Metzler, 248.

¥ Tulia Dondorici (2008): ,, Consider cd apartin si literaturii romdne, si literaturii
germane”. Interviu cu Carmen  Francesca Banciu. Observator cultural.
http://www.observatorcultural.ro/Consider-ca-apartin-si-literaturii-romane-si-literaturii-
germane.-Interviu-cu-Carmen-Francesca-Banciu*articleID 19763-articles_details.html
[20.09.2010].

73

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Um diese formale und gattungsméaBige, erzédhlerisch-dichtende
Zweigestaltigkeit literarisch umzusetzen, entwickelt Carmen Francesca
Banciu eine Lakonik, die den Text quasi kippbildartig zwischen Erzéhlung
und Dichtung schwanken ldsst. Die Geschichte einer von Hassliebe
geprigten, komplexen Tochter-Mutter-Beziehung ist der narrative Inhalt des
Romans, dessen Rhetorik durch leitmotivisch wiederkehrende Sitze und
Szenen, Variationen immer wieder auftauchender Erinnerungen und das
stellenweise lyrisch anmutende Schriftbild auf die im Titel suggerierte
Intention eines Liedes von der traurigen Mutter hinweist’.

Das Buch konzipiert Carmen Francesca Banciu ebenfalls als ein
vielschichtiges Bild einer Mutter, einer Mutter-Tochter-Beziehung und einer
bereits historischen und zugleich traumatischen Epoche Ruminiens. Darin
schildert die Protagonistin Maria-Maria, aufgewachsen in Ruméinien zur
Zeit des kommunistischen Regimes, ihre Kindheit und Jugend in einer
strengen, linientreuen Familie, in welcher Liebe und Zuneigung von einem
aufgezwungenen Pflichtbewusstsein des ,,neuen Menschen* gegeniiber dem
Staat, der Partei und der sozialistischen Gesellschaft ersetzt wurden. Die
zentrale Gestalt der Erzdhlung ist die harte, dominante aber auch leidende,
traurige, gequilte Mutter Maria-Marias. lhre nun erwachsene und
mittlerweile selber Mutter gewordene Tochter versucht diese Frau in ihrer
dramatischen Widerspriichlichkeit — der &uBeren Hirte und inneren
Zerbrechlichkeit — von ihrer Kindheit bis zu ihrem Sterbebett zu begreifen
und zu begleiten. Dabei wird eine Lebensgeschichte aufgerollt, in der sich
physische und seelische Gewalt von Generation zu Generation fortpflanzen
und in ein spartanisches, ideologisiertes Erziehungs- und Selbsterziehungs-
konzept miinden, das die Mutter Maria-Marias schlieSlich zu einer
paradoxen Autoritdit werden ldsst. Sie ist die strenge Mutter, die ihr
Midchen mit dem Riemen ziichtigt, dessen Puppen am ersten Schultag
verbrennt, um ihm so den Beginn einer neuen, ernsten und
verantwortungsvollen Lebensphase zu verdeutlichen und ihm schlieBlich
auch das Weinen verbietet: ,,Weil man mit sieben schon grof3 ist. Und zur
Schule geht. Und es sich nicht schickt, zu weinen. Weil man von mir etwas
anderes erwartete, sagt Maria-Maria“ (Banciu 2007: 16). Die allméichtige

? Zur Analyse der lakonischen Gestaltung dieses Romans, wie auch seiner dichterischen
Spielarten vgl. meinen Beitrag: Laura Cheie (2012): ,,.Lakonische Dichtung als Roman:
Carmen Francesca Banciu Das Lied der traurigen Mutter “. In: Temeswarer Beitrige
zur Germanistik, 9/2012, Temeswar: Mirton, 165-178.

74

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Autoritdt ihrer Mutter erfdhrt die Tochter schon in der alltidglichen
Kommunikation, die keine ist:

Mutter hat mich nie um etwas gebeten. Sie hatte mir befohlen. Befehle waren
Mutters Art zu kommunizieren.

Manchmal befahl Mutter: Bring den Riemen.

Und ich brachte ihr den Riemen.

Und sie schlug auf mich ein.

Sie schlug die Wut aus sich heraus (Banciu 2007: 20).

In den Augen der kindlichen Maria-Maria erreicht die miitterliche
Allmacht gottdhnliche Dimensionen: ,,Mutter entschied iiber Leben und
Tod. Manchmal, wenn sie wiitend war, sagte sie: Ich habe dich geboren, und
ich bringe dich um. Mit meiner eigenen Hand* (Banciu 2007: 39). Sie ist
ebenfalls eine berufstitige Mutter, steht als Buchhalterin und als Prisidentin
der lokalen kommunistischen Frauenorganisation im Dienste des Regimes,
doch zugleich ist sie auch die klassische Ehefrau, die den Haushalt allein
bewiltigen und sich fiir Mann und Kind ,,opfern® muss. Hinter der harten
Fassade dieser dominanten Mutter erblickt Maria-Maria die an Eifersucht,
mangelnder Liebe, Angsten und Uberforderung leidende und langsam daran
zerbrechende Frau. Denn dieselbe unerbittliche und konsequente Strenge
lasst Maria-Marias Mutter auch fiir sich selbst gelten. Sie verleugnet ihre
biirgerliche Herkunft, die dem neuen Regime verhasst war, und verschreibt
sich eisern der neuen Ideologie, deren Verfechterin sie sogar in
Familienbeziehungen wird. Den abstrakten Erwartungen dieser Ideologie,
die Gliick mit Nitzlichkeit und Liebe mit Pflicht ersetzt, versucht sie als
Aktivistin, Mutter und Ehefrau bis zur volligen Selbstaufgabe
nachzukommen. Von den Nonnen ebenfalls mit gewaltsamer Strenge
erzogen, versucht sich Maria-Marias Mutter spiter in einer gottlosen und
Gott verweigernden Welt neu einzurichten, indem sie alte und neue Werte
in ein von Schuld und Pflicht getragenes Lebenskonzept integriert.
Selbstziichtigung wird dabei zu einem unterschwelligen Lebensinhalt, der
vom ehemaligen Z6gling der Nonnen neu interpretiert wird:

Mutter sagte mir nie, was sie dachte. Woran sie glaubte. Was sie empfand. Sie
hatte feste Regeln. Und sie zwang sich, sie zu befolgen. Weil sie mir ein Beispiel
sein wollte. Und weil sie glaubte, sie sei verantwortlich fiir die anderen.

Mutter glaubte, sie miisse fiir Fehler biiflien. Fiir die Fehler ihrer Vorfahren. Sie
miisse fiir sie Verantwortung iibernehmen. Aus Néchstenliebe. Das hatte sie bei
den Nonnen gelernt.

75

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Die Verantwortung fiir die anderen hat ihr die Partei beigebracht. Und die
Konzentration auf die Zukunft (Banciu 2007: 48).

Als uneheliches Kind in einer traditionellen Gesellschaft geboren,
schamt sich die Mutter Maria-Marias fiir ihre eigene Mutter, zu der sie eine
gestorte Beziehung entwickelt. Und auch die durch religiose Geschichten
vorgeschriebene Beziehung zur Mutter Gottes misslingt, denn die heilige
Maria erscheint dem einsamen Médchen als willkiirlich und bestechlich in
ihrer Gnade und einer bedingungslosen Liebe unféhig. Jahre spiter wird die
Tochter, mit dem wohl nicht zufdlligen Namen Maria-Maria, zunéchst
zeichnerisch das Bild der verweigerten Mutter Gottes in der Frau, die sie
geboren hatte, suchen:

Ich zeichnete Mutters Briiste in Kohle. Ich zeichnete sie in Bleistift. In Tusche. Ich
malte sie in Aquarell und in Olfarben.

Ich versuchte, Mutter zu entdecken.

Ich suchte Mutter, die Lebensgebende.

Mutter, die Liebende.

Mutter, die Nahrende.

Mutter, die Quelle allen Lebens (Banciu 2007: 100).

Anders als ihre Mutter startet Maria-Maria immer wieder den
Versuch, sich der geliebt-gehassten Frau, die sie geboren hatte, gedanklich
und emotional zu ndhern. Mutter, die Liebende, zeigt sich aber als eine eher
furchterregende Machtperson:

Vielleicht meinte Mutter mit Liebe eigentlich Aufpassen.
Und mit Aufpassen meinte sie eigentlich Kontrollieren.
Und mit Kontrollieren meinte sie Zwingen.

Und mit Zwingen meinte sie Ziichtigen.

Und mit Ziichtigen meinte sie Erziehen.

Und mit Erziehen meinte sie das Beste fiir das Kind.

Das Beste fiir das Kind ist Liebe (Banciu 2007: 181).

Die Kontrollsucht der Mutter wird allerdings von der Tochter als
eine verkehrte Form von Ohnmacht entlarvt, als eine Angst, den Pflichten
nicht gewachsen zu sein und vor den Augen der Gesellschaft und ihres
Mannes nicht als Mutter und Ehefrau bestehen zu konnen. Das Leben der
Mutter fuBBt auf einem Grundsatz, der ihre permanente Daseinsangst quasi
aphoristisch auf den Punkt bringt: ,,Mutters Spruch war: Das Leben ist eine
dauernde Katastrophe. Man muss sie jeden Tag iiberleben* (Banciu 2007:

76

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



75). Auf ihrem Sterbebett liegt sie schlieBlich wie ,,ein verfolgtes Tier” und
verlangt von der Tochter, diese solle fiir sie beten: ,,Mutter lag im Bett. Sie
sagte, ich solle fiir sie beten. Mutter sagte beten, als wire es dasselbe wie
Handewaschen. Mir war nur Hindewaschen beigebracht worden* (Banciu
2007:9).

Die Bitte, die die Erzéhlerin bereits auf der ersten Seite des Romans
erwahnt, durchzieht leitmotivisch das ganze Buch. Es ist ein
ungewohnlicher Wunsch der ehemaligen kommunistischen Parteiaktivistin
und auch fiir das Kind einer sozialistischen Vorzeigefamilie ist Beten keine
Selbstverstindlichkeit. Doch die Schwierigkeit, dieser Bitte nachzukommen,
ist im Falle Maria-Marias eigentlich nicht auf ideologische Griinde
zuriickzufiihren, sondern hingt vielmehr mit der belasteten Beziehung zu
threr Mutter zusammen. Die Tochter erinnert sich der letzten Bitte ihrer
Mutter in sehr unterschiedlichen Kontexten: am miitterlichen Sterbebett,
nachdenkend iiber das, was die Mutter als Tugenden bezeichnete, darunter
jedoch nicht Liebe und Mitgefiihl, im Zusammenhang mit der immer
geahnten und geflirchteten Untreue des Ehemanns oder in Verbindung mit
Mutters ,,schmutzigen® Zunge, die eben diesem Ehemann ,.die Wahrheit*
ins Gesicht schleudern konnte — und spiter, angesichts des nahen,
unvermeidbaren Todes der Todkranken. Auf die wiederkehrenden Worte
,Bete fiir mich* klingt die mehr oder weniger explizite Antwort Maria-
Marias verschieden: iiberrascht, ironisch-bitter, mitleidend, abwehrend,
stumpf, bis schlieBlich das Gebet Mutter unser gelingt:

Mutter unser

Die du den Himmel geboren hast,

Die Sterne und die Erde.

Mutter unser,

Die Quelle des Lebens, der Liebe. Des Hasses und des Todes.
Die Quelle des Tages und der Nacht,

Quelle des Schmerzes und der Freude,

Quelle des Lichts und des Schattens,

Quelle der Wirme und der Todeskilte,

Nimm uns in deinen SchoB3.

Mutter unser,

Mutter aller Miitter und Mutter der Miitter,
Mutter der Geborenen und Ungeborenen,
Mutter alles Lebendigen und Nichtlebendigen,
Mutter aller Viter und S6hne,

Und Sohne der Séhne.

77

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Mutter unser,

Anfang von allem.

Ende und Anfang.

In alle Ewigkeit gehasst,

Geehrt und geliebt ist dein Name (Banciu 2007: 192).

Der Text ist eines der letzten Kapitel des Romans und stellt eine
besondere ,,Station* auf dem Erkenntnisweg Maria-Marias dar. Schon auf
den ersten Blick signalisiert der Titel einen ungewdhnlichen Text, der ab
initio auf das wichtigste und bekannteste Gebet des Christentums verweist
und somit auch ein gattungszitierendes Element enthélt. Der Leser erwartet
aufgrund der zu Vater unser analogen Formulierung ein Gebet oder
zumindest eine gebetihnliche AuBerung an eine heilige Mutter,
beispielsweise der Mutter Gottes, der heiligen Maria. Dieser Erwartung wird
auch durch einige Textteile entgegengekommen, die bekannte Stellen des
Vater unser variieren oder in verschobener und erkennbar abgewandelter
Form neu integrieren. Das Mutter unser Maria-Marias verwandelt den
Beginn des ,,Vater unser, der Du bist im Himmel in ,,Mutter unser, die du
den Himmel geboren hast®, wodurch der erste Verweis auf eine heilige
Mutter, sei es Maria oder eine vorchristliche Allmutter, gegeben ist. Auch
die zweite Zeile des ,Herrengebets™: ,Geheiligt werde Dein Name®,
zusammen mit der Idee der Ewigkeit in dem spéter eingefiihrten Lobpreis
des Herrn: ,,Denn Dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in
Ewigkeit™ ist am Ende des Gebets Maria-Marias in abgewandelter Form
wiedererkennbar: ,,In alle Ewigkeit gehasst, / Geehrt und geliebt ist dein
Name.“ Die eigentliche Bitte an die gottliche Macht, die im ,,Vater unser
den Hauptteil des Gebets ausmacht und eigentlich aus mehreren Bitten
besteht: die Brotbitte, jene um Vergebung fiir begangene Siinden, die Bitte,
nicht in Versuchung zu geraten und jene um Erlésung vom Bosen — wird in
Mutter unser auf eine einzige reduziert: ,,Nimm uns in deinen Schof3“. Diese
Bitte um Geborgenheit ist zwar in der Mitte des Textes angesetzt und kann
somit als Kernsatz dieses Textes angesehen werden. Das Bitten macht hier
allerdings nicht den Hauptteil des Textes aus. Dominant wird stattdessen der
Gestus des Preisens, was auf eine andere literarische und religiose
Textgattung verweist, genauer auf die Hymne.

Die Mutter wird als Gebarerin des Weltalls, als Quelle von Leben
und Tod, Ursprung alles Lebendigen und Nichtlebendigen, der stirksten und
vitalsten Gefiihle, wie Liebe und Hass, und schlie8lich als Anfang und Ende
von allem beschrieben und gepriesen. Das ist keine typische Beschreibung
der heiligen Maria, doch wird diese Mutter trotzdem mit dem Gott- bzw.

78

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Christusattribut ,,Alpha und Omega®, der Erste und der Letzte als Symbol
fiir die allumfassende Totalitit bedacht. In seinem hymnischen Ausdruck
kehrt dieser Text zu den einleitenden Motti des Romans zuriick: einem
gnostischen Text der frithchristlichen Nag-Hammadi-Schriften aus dem 2./3.
Jahrhundert:

Denn ich bin die Erste und die Letzte,

Ich bin die Verehrte und die Verachtete,

Ich bin die Hure und die Heilige,

Ich bin die Ehefrau und die Jungfrau.

Ich bin die Mutter und die Tochter,

Ich bin die Unfruchtbare, und zahlreich sind meine Séhne.
Ich bin die Braut und der Brautigam, jene, die mein Gemahl erzeugte.
Ich bin die Mutter meines Vaters und die Schwester
meines Mannes. Welcher mein Nachkomme ist.

Ich bin das Schweigen, das unbegreiflich ist ...

Ich bin das Sagen meines Namens.

Ich bin die Verurteilung und der Freispruch ...

Ehrt mich! (Banciu 2007: 7).

und zu der Inschrift einer Isis-Séule:

Ich bin alles, was gewesen ist, was ist und was sein wird,
kein Sterblicher hat meinen Schleier geliiftet,
die Frucht, die ich geboren, ist die Sonne (Banciu 2007: 7).

In der Nag-Hammadi-Schrift definiert sich ein weibliches Wesen
mithilfe des christlichen Totalititspradikats: ,,ich bin die Erste und die
Letzte* und veranschaulicht diese kontradiktorisch und synthetisch
konstruierte  Einheit aufgrund einer Reihe von  Antithesen:
Verehrte/Verachtete; Hure/Heilige; Ehefrau/Jungfrau. Zu diesen Antithesen
konnten, mit Blick auf die Erzéhlung des Romans und die Beziehungen in
der Familie Maria-Marias, auch Mutter/Tochter, Mutter/Vater zu den
widerspriichlichen Kombinationen gezéhlt werden. Durch stirkste Kontraste
und gewaltige Paradoxien inszeniert sich so eine archetypisch verstandene
Allmutter, die Anspruch auf Erkenntnis und Ehrung erhebt und dadurch eine
komplexe, allumfassende Autoritit etabliert.'® Im zweiten Motto, der

"% In manchen gnostischen Schriften trigt dieses kontradiktorische weibliche Wesen den
Namen Sophia (Weisheit) und ist sowohl gottliche Mutter, ein hoherer Geist, ja sogar
Inbegriff des Logos, wie auch, als Verfiihrerin, eine gefallene Frau, eine ,,Hure. In anderen
gnostischen Texten wird dieses charakterlich ambivalente Wesen auch als ein androgynes

79

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Inschrift einer Isis-Sdule, wird das weibliche Wesen zur geheimnisvollen
Allgéttin, in  der Gestalt der &dgyptischen Isis, Mutter der alles
beherrschenden Sonne, und Parallelfigur der christlichen Maria, der Mutter
Jesu.

Die Poesie dieser antiken Selbstoffenbarung miitterlicher
Herrlichkeit und Autoritdt mit ihrer widerspriichlichen Bildlichkeit und dem
stringenten, feierlichen Duktus des Sagens wird von Banciu in ihrer
,»Hymne* an die Mutter mit dem wohl bekanntesten Gebet des Christentums
kombiniert. Der Text weist dadurch die schwankende Ambivalenz einer
Kippfigur auf. Denn so wie man bei einer zeichnerischen Kippfigur durch
die abwechselnde Konzentration auf die Figur oder auf den Grund das eine
oder das andere Bild erblicken kann, so fithrt das Betonen der einen oder
anderer Textsequenzen in Mutter unser zu der Textgattung ,,Gebet™ oder zu
jener der ,Hymne*. Bancius Mutter unser konnte somit aufgrund des
gattungszitierenden Elements im Titel, des erkennbar abgewandelten
Anfangs und Endes, wie auch der Bitte in der Mitte des Textes als Gebet
gelesen werden. Gleichzeitig ldsst sich aber eine parallele Lektiire erkennen
und zwar jene, die vom hier dominanten Gestus der Lobpreisung, der eher
fiir eine Hymne typisch ist, ausgeht. Sowohl im Falle der ersten Lektiire wie
auch im Falle der zweiten basiert die literarische Rezeption des Textes
Mutter unser auf einem intertextuellen Bezug entweder zum christlichen
Gebet Vater unser oder zu den Motti des Romans, der Nag-Hammadi-
Schrift und der Inschrift auf der Isis-Séule. Im Unterschied zur bildlichen
Kippfigur, bei welcher die zwei oder mehrere mogliche Bilder nicht
simultan, sondern lediglich nacheinander wahrgenommen werden, kann
man bei der abstrakteren literarischen Kippfigur zwei parallele Lektiiren
textlich miteinander in Bezug setzen und so die zwei ,Textfiguren*
gleichzeitig als einen ,,Zwittertext* erkennen.

Die Zweigestaltigkeit solcher Texte, wie Bancius Mutter unser, wird
nicht nur intertextuell, sondern auch gattungsméBig durch gattungs-
zitierende Elemente, die typische Qualititen von literarischen Gattungen
kommunizieren, bestimmt. In dem besprochenen Fall sind es jene des
Gebets, in welchem die Bitte definitorisch, und der Hymne, in welcher die
Anbetung des Gottes oder der Gottin um seiner oder ihrer selbst willen
konstitutiv ist. Es handelt sich auBerdem um ambivalente Gattungen, die
sowohl zu religidsen, christlichen und antiken Praktiken, wie auch zur

und somit die fundamentalen Prinzipien in sich vereinigendes Wesen beschrieben (vgl.
Culianu 1995: S. 97-117).

80

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Literatur gehoren. Sie sind (religiose) Gebrauchs- und (literarische)
Kunstformen zugleich. Als Textgattung also bewegen sich Gebet und
Hymne zwischen einem pragmatischen und einem poetischen Typus, wobei
letztlich Kontext und Rezeptionssituation iiber die Zuordnung entscheiden. !
Die Ambivalenz der Gattung kann in beiden Féllen gut dokumentiert
werden, doch jene des Gebets ist meistens durch ironische oder humorvolle
Kontrafakturen sehr auffillig geworden.'? Bancius Mutter unser profitiert
ebenfalls von der Gattungsambivalenz des Gebets und von jener der Hymne.

Die komplexe Zwiespiltigkeit des Gebets von Maria-Maria
entspricht ihren Gefiihlen fiir die Mutter, genauer der Hassliebe, die sie aus
der Kindheit bis in die reiferen Jahre hinein quéilt. Kippfigurenartig gestaltet
sich die Tochter-Mutter-Beziehung, die dauernd zwischen Angst und Liebe,
Wut und Mitleid, Enttduschung und Bewunderung schwankt. Die Mutter
selbst ist fiir die Tochter eine Art Kippbild der Autoritdt, die beim
genaueren Hinsehen in eine tiefliegende Fragilitdt wechselt. Und auch das
,Gebet Maria-Marias spiegelt kontrapunktisch die konstitutive Ambivalenz
des vergottlichten Portréits der Mutter wider: ,,Die Quelle des Lebens, der
Liebe. Des Hasses und des Todes. / Die Quelle des Tages und der Nacht, /
Quelle des Schmerzes und der Freude usw.*

In diesem Zusammenhang bewéhrt sich die Kippfigur als mdgliches
Erklarungsmodell fiir die Struktur und die Rezeption eines Textes, sowie flir
jene des Portrits der Hauptgestalt und der Natur der Tochter-Mutter-
Beziehung.

""" Siehe diesbeziiglich Wolfgang Wiesmiillers zusammenfassenden Diskurs (2006):

Zwischen Poesie und Gebrauchsliteratur. Gebetslyrik nach 1945: http://www literatur-
religion.net/diskurs/d2wiesmueller.pdf [15.07.2012].

'2 Ich mochte an dieser Stelle lediglich auf das kurze Gedicht Gebet von Robert Gernhardt
hinweisen, das zu Beginn der neunziger Jahre des vorigen Jahrhunderts fiir viel Spal3 aber
auch fiir eine betrdchtliche Irritation gesorgt hat: ,,.Lieber Gott, nimm es hin,/ daf3 ich was
Besondres bin./ Und gib ruhig einmal zu,/ daB ich kliiger bin als du./ Preise kiinftig meinen
Namen,/ denn so setzt es etwas. Amen.“ Laut dem Dichter sollte das Gedicht eigentlich
nicht auf Gott, sondern auf eine bestimmte Gottesvorstellung reagieren (vgl. Robert
Gernhardt: Gesammelte Gedichte 1954-2006, Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 2008,
1022-1024). Allerdings wurde der literarische Gebrauch der Gebetsform von einem Teil
des Publikums als Missbrauch und das Gedicht Gernhardts als Gotteslasterung gedeutet.

81

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Literatur

Anders, Jan (2005): ,,Auf Poesie ist die Sicherheit der Throne
gegriindet“. Huldigungsrituale und Gelegenheitslyrik im 19.
Jahrhundert, Frankfurt/Main: Campus.

Banciu, Carmen Francesca (2007): Das Lied der traurigen Mutter, Berlin:
Rotbuch.

Bohn, Andreas (2007): Formzitat. In: Dieter Burdorf, Christoph Fasbender
u. Burkhard Moennighoff (Hrsg.): Metzler Literatur-Lexikon
[MLL]. 3., vollig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Stuttgart/
Weimar: Metzler, 248.

Cheie, Laura (2004): Die Poetik des Obsessiven bei Georg Trakl und
George Bacovia, Salzburg/ Wien: Otto Miiller.

Cheie, Laura (2012): ,,Lakonische Dichtung als Roman: Carmen Francesca
Banciu Das Lied der traurigen Mutter®. In: Temeswarer Beitrige
zur Germanistik, 9/2012, Temeswar: Mirton, 165-178.

Culianu, Ioan Petru (1995): Gnozele dualiste ale Occidentului, Bucuresti:
Nemira.

Freud, Sigmund (°1994): Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen
autobiographisch beschriebenen Fall von Paranoia (Dementia
paranoides). In: Sigmund Freud: Zwang, Paranoia und Perversion,
Studienausgabe, Bd.VII, Frankfurt/Main: S. Fischer, 133-203.

Gernhardt, Robert (1986): Kippfigur. Erzihlungen, Ziirich: Haffmans.

Gernhardt, Robert (2008): Gesammelte Gedichte 1954-2006,
Frankfurt/Main: Fischer.

Iser, Wolfgang (1976): Das Komische: ein Kipp-Phdnomen. In: Wolfgang
Preisendanz/ Rainer Warning (Hrsg.): Das Komische, Poetik und
Hermeneutik, Bd. 7, Miinchen: Fink, 398-402.

Smejkal, Frantidek (1974): Die surrealistische Zeichnung, ins Deutsche
iibersetzt von M. Vanickova, Hanau: Dausien.

Internetquellen

Dondorici, Iulia (2008): ,, Consider ca apartin si literaturii romdne, §i
literaturii germane”. Interviu cu Carmen Francesca Banciu.
Observator cultural. http:// www.observatorcultural.ro/Consider-ca-
apartin-si-literaturii-romane-si-literaturii-germane.-Interviu-cu-
Carmen-Francesca-Banciu*articleID 19763-articles details.html
[20.09.2010].

82

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)



Hagestedt, Lutz: Reich der Sinne. Welt der Worter. Robert Gernhardt:
Kippfigur. Erzdhlungen. In: http://www.netzwerk-literaturkritik.de/
wiki/index.php/Reich_der Sinne, Welt der Worter.

_Robert Gernhardt: Kippfigur. Erzdhlungen [01.07.2012].

Reichenberger, Andrea Ana: Wie wir Kippfiguren sehen kénnen. In:
http://wab.uib.no/ojs/ agora-alws/article/view/872/442 [01.07.2012].

Wiesmiiller, Wolfgang (2006): Zwischen Poesie und Gebrauchsliteratur.
Gebetslyrik  nach 1945: http://www literatur-religion.net/diskurs/
d2wiesmueller.pdf [15.07.2012].

83

BDD-A13054 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

