Gennady Vassiliev
Nishnij Novgorod

Hiob (1930) Joseph Roths: Der biblische Diskurs und die
individuelle Manier als Hauptkennzeichen des Stils

Abstract: The article analyzes the style in Joseph Roths novel Hiob (1930) as an
interaction between the biblical discourse and the author’s individual manner of writing.
Roths style in the novel can be recognized by the reader as a choice from several linguistic
possibilities, such as the recipient can reconstruct the author’s style according to his
individual perception. The author interpreted the biblical parable from the perspective of
assimilation problems. The divergences from the biblical discourse refer to Roths
,,mythomanie”. He tries to interpret the biblical discourse further and to understand it from
a universally-human point of view. Special emphasis is placed on the destiny of the Jewish
people, which acquires a universal, mythological and universally-human sense in the novel.
Keywords: Joseph Roth, discourse, biblical parable, mythos, mythology, the destiny of the
Jewish people.

Im Buch Hiob. Roman eines einfachen Mannes (1930) konnen wir den
Stil Joseph Roths aus der Zusammenwirkung des biblischen Diskurses und
der individuellen Manier des Schreibens analysieren. Wir definieren den
Stil als ein Epiphdnomen an geschriebenen Texten, der von einem Schreiber
bewusst oder unbewusst hervorgebracht und in der Rezeption von einem
Leser manifestiert und aktualisiert wird (Spillner 2002: 234). Da der
literarische Stil nur interdisziplindr beschrieben werden kann, trdgt die
Hinwendung zum Bibeldiskurs sowohl fiir den Autor als auch fiir den
Forscher einen universellen Charakter.

Das Thema des Romans Hiob ist die Frage danach, ob das Leid in
der Welt einen Sinn habe. Gott gestattet dem Satan, den frommen Hiob zu
priifen. Darauthin nimmt Satan Hiobs Besitz weg, spéter seine Kinder und
schlieBlich die Gesundheit. Wider Erwarten aber hilt Hiob Gott die Treue.

Die Hauptfigur in Roths Roman, Mendel Singer, erleidet innerhalb
kiirzester Zeit so viele Schicksalsschlige, dass ihr gesamtes Weltbild
zerbricht und sie an Gott und seine Allmacht und Erhabenheit zu zweifeln
beginnt. Mendel Singer wird nicht als Idealtyp dargestellt wie sein
biblischer Leidensgenosse. Er hat Schwichen, begeht Fehler und Irrtiimer
wie andere Menschen. Seine Entscheidung, den kranken Menuchim
zurlickzulassen, verursacht ihm Gewissensbisse. Hiob und Mendel Singer

237

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



gehoren auch zu verschiedenen sozialen Schichten. Dem reichen, weisen,
sprachmichtigen, von Gott geliebten Gro3grundbesitzer der Bibel entspricht
im Roman der arme, einfaltige Lehrer, der seine Heimat verldsst und in der
Fremde wohnt. Deshalb trigt der Roman den Untertitel Roman eines
einfaches Mannes. Am Beispiel von Mendels Schicksal will Roth das
Schicksal von unzdhligen anderen Menschen beispielhaft darstellen.

Beide, Hiob und Mendel Singer, sind davon iiberzeugt, dass Gott
den Schuldigen bestraft und den Gerechten belohnt. Am Anfang des
Romans tritt Mendel Singer als Schuldloser auf: ,,Sein Gewissen war rein.
Seine Seele war keusch® (Roth 2004: 10). Im Unterschied zu Hiob will
Mendel Singer die Schicksalsanschldge nicht hinnehmen, sondern er sagt
sich von Gott los. Der biblische Hiob sagt: ,Ich bin nackt von meiner
Mutter Leibe gekommen, nackt werde ich wieder dahinfahren. Der HERR
hat’s gegeben, der HERR hat’s genommen; der Name des HERRN sei
gelobt” (Hiob 1, 21). Er siindigt nicht gegen Gott, lehnt den Ratschlag
seiner Frau ab, Gott zu beschimpfen und zu sterben (Hiob 2,9), da wir
sowohl Gutes als auch Boses von Gott annehmen sollen (Hiob 2,10).

Mendel Singer kann zuerst nicht verstehen, wofiir ihn Gott bestraft.
,,Er hat keinen Sohn, er hat keine Tochter, er hat kein Weib, er hat keine
Heimat, er hat kein Geld. [...] Mendel hat den Tod, Mendel hat den
Wahnsinn, Mendel hat den Hunger, alle Gaben Gottes hat Mendel*“ (Roth
2004: 153). Die Schicksalsschldge haben, im Unterschied zum biblischen
Hiob, seinen Glauben an Gott zerstort. Mendel will die Gebetsutensilien wie
Gebetriemen, Gebetmantel und Gebetbiicher verbrennen, tut das aber nicht:
ein Zeichen, dass er nicht von Gott abfillt. Er will ihn durch Verweigerung
margern® (Roth 2004: 161), betet nicht mehr mit den anderen und siindigt
bewusst. Er isst Schweinefleisch und lésst sich seine Anwesenheit beim
gemeinsamen Gebet als notwendiger zehnter Mann bezahlen. Im
Unterschied zum biblischen Hiob, der keine Schuld aufweist und als
,Priifstein® fiir die Satansversuchung und Gottestreue interpretiert werden
kann, bekennt sich Mendel Singer zu seinen Siinden. Er wirft sich vor, sich
zu wenig um seine Kinder gekiimmert und seine Frau Deborah nicht
geniigend geliebt zu haben. Wegen seiner treulosen Haltung Menuchim
gegeniiber wurde er von Gott bestraft. In der jiidischen religidsen Tradition
trifft die Strafe nach einem Verstof3 gegen die Vorschriften der hebriischen
Bibel ein, in erster Linie gegen die fiinf Biicher Mose und der Lehre, der
Thora. Laut dem Alten Testament kann der Mensch nur gerettet werden,
wenn er alle gottlichen Vorschriften erfiillt. Mendel Singer siindigt nicht
gegen ein Gesetz. Er erfiillt sorgfiltig das erste Gebot ,,Ich bin der HERR,

238

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



dein Gott, der ich dich aus Agyptenland, aus dem Diensthause, gefiihrt
habe. Du sollst keine anderen Gotter neben mir haben* (Deuteronomium
6,4-6,5), (Mose 20,2-20,3). Durch diese enge Beziehung zu Gott fiihlt sich
Mendel Singer im Glauben geborgen. Das Verhéltnis Schuld-Strafe deutet
er aber nicht auf religioser, sondern auf menschlicher Ebene, bzw. auf der
Ebene des Neuen Testaments: ,,Alles nun, was ihr wollt, da3 euch die
Leute tun sollen, das tut ihr ihnen auch. Das ist das Gesetz und die
Propheten® (Matthius 7,12). Die Strafe Gottes erfolgt nach dem Verlassen
des hilflosen Menuchim.

Die Heilung des unheilbar Scheinenden als Gottes Wunder hat Roth
schon von Anfang an in der Struktur des Romans angelegt. Der russische
Arzt konne ,ihn vielleicht gesund machen® (Roth 2004: 14). Als
strenggldubiger Jude will Mendel aber sein Kind in einem russischen
Hospital nicht einem nicht-jliidischen Einfluss aussetzen. Wenn Gott will,
kann er seinen Sohn heilen, wenn er nicht will, kann dies ein Krankenhaus
auch nicht erreichen. Aus dieser religiosen Haltung resultiert Mendels
fatalistische Lebenseinstellung. Mit seinem streng auf die biblischen
Schriften und auf die Erfiillung der Vorschriften ausgerichteten Glauben
vertritt Mendel das orthodoxe Judentum. Sein tdglicher Umgang mit der
Thora und den Psalmen bringt ihn in ein unmittelbares und lebendiges
Verhéltnis zu Gottes Wort. Deshalb braucht er ,,keinen Vermittler zum
Herrn* (Roth 2004: 92).

Im Unterschied zu Mendel ist seine Frau Deborah Vertreterin des
Chassidismus, einer religiosen Bewegung, die in der Mitte des 18.
Jahrhunderts entstanden ist und eine mystische, gefiihlsbetonte jiidische
Volksfrommigkeit entwickelt hat. ,,Den Kern des Chassidismus bildet die
,Devekut®, die Vereinigung mit Gott. Es ist keine ,Heiligung des Alltags®,
sondern eher eine absolute Vernachldssigung des Diesseits. Durch die
Dinglichkeit und trotz der Dinglichkeit der Welt soll sich der Chassid stets
mit Gott verbinden* (Davidowicz 2009: 159). Der Chassidismus stellte dem
Ideal des rabbinischen Gelehrten ein anderes Ideal gegeniiber: den
charismatischen Fiihrer mit stark vereinfachten religiosen Vorstellungen,
der sich von den anderen Menschen durch radikale Religiositét
unterscheidet (Davidowicz 2009: 163). Deborahs Gottesverstindnis erklért
ihren Aktivismus und ihre lebenspraktische Tatigkeit. Sie fahrt zu dem
Wunderrabbi, der als ,,Zaddik®, als Gerechter, zwischen den Frommen und
Gott vermittelt. Beide religiose Richtungen haben Probleme miteinander,
ebenso wie Mendel mit Deborah. Mendel ist stark in seinem Glauben,

239

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



wiéhrend Deborah eine innere Neigung zur Assimilierung aufweist (Raffel
2002: 210).

Genau diese Stirke im Glauben wird im Roman gepriift. Als Mendel
Gott angreift, kommen — wie im Buch Hiob — Freunde zu ihm, um ihm in
seinem Leid beizustehen. So sagt Skowronnek, dass Gottes Schldge einen
verborgenen Sinn enthalten. Das ist eine klassische Losung des Problems
der Theodizee, der Rechtfertigung Gottes angesichts des Bosen in der Welt.
Rottenberg behauptet, dass Mendels Leid Gottes Priifung ist und Mendel
sein Leid selbst verschuldet hat. Groschel duBlert seine Auffassung iiber das
Gleichgewicht von Gliick und Leiden. Mendel wendet sich gegen diese
Trostungsversuche. Er glaubt nicht an Wunder:

,»501l mein Sohn Schemarjah aus dem Massengrab in Frankreich auferstehen? Soll
mein Sohn Jonas aus seiner Verschollenheit lebendig werden? Soll meine Tochter
Mirjam plétzlich gesund aus der Irrenanstalt heimkehren? [...] Soll mein Weib
Deborah sich aus dem Grab erheben, noch ist es feucht? Soll mein Sohn
Menuchim mitten im Krieg aus Russland hierherkommen, gesetzt den Fall, dass er
noch lebt? (Roth 2004: 157).

Darauf erwidert sein Freund Menkes, dass Gott keine grole Wunder
mehr vollbringt, da die Welt ihrer nicht wert ist (Roth 2004: 157). Menkes
vermutet, dass sowohl Hiobs Sohn Jonas als auch Menuchim am Leben
sind, seine Tochter Mirjam geheilt werden kann und Mendel fiir seinen
Enkel sorgen soll. Mendel weist von sich, dass er fiir irgendeine Schuld von
Gott bestraft worden sein konnte. Wie Hiob lehnt er die Trostungen seitens
seiner Freunde ab: ,,bis dass mein Ende kommt, will ich nicht weichen von
meiner Unschuld“ (Hiob 27, 5). Zum Unterschied von Hiob, der Gottes
Anwesenheit erleidet: ,,Siehe, meine Unterschrift, der Allméichtige antworte
mir!“, (Hiob 31, 35), versucht Mendel Singer Gottes Anwesenheit zu
ignorieren. Seine bisher liberméBige Frommigkeit schlidgt in iibergroen
Hass um. Fiir ihn ist Gott jetzt ,,ein groBer, grausamer Ispravnik* (Roth
2004: 155) voller Bosartigkeit und Willkiir, der nicht die Maéchtigen,
sondern die Schwachen vernichtet. Diese Interpretation wird im Buch
Maleachi kritisiert: ,,Darum preisen wir die Verdchter; denn die Gottlosen
nehmen zu; sie versuchen Gott, und alles geht ihnen wohl aus* (Maleachi
3,15). Gottes Gnade und Gottes Zorn werden dabei aufler Acht gelassen:
,Denn sieche, es kommt ein Tag, der brennen soll wie ein Ofen; da werden
alle Verdchter und Gottlosen Stroh sein“ (Maleachi 3,19). In Mendels
Wahrnehmung lisst ihn Gott nicht sterben, um ihn durch immer neue
Schicksalsschldge zu quélen. Deshalb kiindigt er ihm den Gehorsam auf und

240

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



stellt sich auf die Seite des ,,Teufels*, der fiir ihn ,,giitiger als Gott* ist (Roth
2004: 159), weil er nicht so grausam sein konne. Teufel und Gott haben fiir
ihn die Rollen getauscht, er fiihlt sich als Wahnsinniger in der Irrenanstalt,
wo seine Tochter Mirjam untergebracht wurde. ,,Gott hat meine Gedanken
verwirrt, der Teufel denkt aus mir (Roth 2004: 150). Einerseits sagt sich
Mendel Singer von Gott los, andererseits wohnt ,,in seinen Muskeln noch
die Furcht vor Gott“ (Roth 2004: 154). Nach Menuchims wunderbarem
Erscheinen nimmt Mendel den Vergleich mit Hiob an. ,,Schwere Siinden
hab’ ich begangen, der Herr hat die Augen zugedriickt. Einen Ispravnik hab’
ich ihn genannt. Er hat sich die Ohren zugehalten. Er ist so grof3, dass
unsere Schlechtigkeit ganz klein wird* (Roth 2004: 196).

Roths Stil als Auswahl von mehreren sprachlichen Moglichkeiten im
Roman trifft nach bestimmten Ausdrucksabsichten eine Wahl unter
Alternativen:

Ohne Auswahlmoglichkeiten unter sprachlich konkurrierenden
Formulierungsalternativen kann es keinen Stil geben. ,,Stil“ kommt also erst
zustande, wenn der Rezipient auf die codierten Textmerkmale reagiert. Der Stil
kann von Fall zu Fall anders rekonstruiert werden, je nach Wahrnehmung des
Lesers. (Spillner 1996: 106-107)

Die Bearbeitung der biblischen Parabel ist eine Aufforderung zum
Erkennen und soll den Leser dazu bringen, das Gemeine als Allgemeines
herzuleiten. Roth hat die biblische Parabel nicht nur von dem Blickpunkt
Glaube und Unglaube, sondern auch seitens der Assimilationsproblematik
interpretiert. Der Roman kann als Parabel fiir das Schicksal des jiidischen
Volkes betrachtet werden. Roth wirft im Roman die Frage nach dem
spezifisch jidischen Problem der Heimatlosigkeit auf. Die Auswanderung
der Familie Singer ldsst an den Auszug der Kinder Isracl aus Agypten
denken. Dabei gilt Russland als feindseliger Ort, wo die Juden Schikanen
und Demiitigungen durch die arroganten und korrupten Beamten erdulden
und wegen zahlreichen Pogromen seitens der Kosaken leiden. Amerika gilt
im Gegenteil als ,,Vaterland®, ,,gelobtes Land* und ein ,,Paradies auf der
Erde®. ,,Russland ist ein trauriges Land, Amerika ist ein freies Land, ein
frohliches Land* (Roth 2004: 75).

Die Uberquerung der Grenze iiber das Meer bedeutet fiir die Familie
Singer ein Ablegen einer traditionsgebundenen Lebensweise und die
Wendung zu einer modernen Lebenskonzeption, die Amerika verkorpert.
Das Meer als gottliche Schopfung hat groe Bedeutung fiir die jiidische
Religion. Diese Stelle bezieht sich auf das Buch Hiob (38,1-17), wo Gott

241

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



Hiob iiber den Schopfungsakt des Meeres unterweist und das Meer auch in
Verbindung mit dem Tod bringt. Die Uberquerung des Meeres nimmt das
tragische Schicksal der Familie vorweg. Die Erwdhnung von Leviathan,
einem Untier in Gestalt eines Krokodils, eines Drachens oder einer
Schlange, das im Roman Hiob ausfiihrlich charakterisiert wird (Hiob 40,
25-32; 41, 1-26) und an dem Gott seine Grofle demonstriert, kann als
indirekter Hinweis auf Gottes Gnade interpretiert werden, da es fiir Gott
nichts Unmogliches gibt: ,,Was bei den Menschen unmdglich ist, das ist bei
Gott moglich® (Evangelium des Lukas 18, 27)". Die Angst vor dem Ozean
interpretiert Roth als Angst vor der Desorientierung:

Der Jude ist gewohnt dreimal am Tag sich gegen Misrach, den Osten, zu wenden.
Auf dem Meer aber weill man nicht, wo Gott wohnt. Man erkennt nicht, wo der
Misrach liegt. [...] Man kennt seine Stellung zur Welt nicht. Man ist nicht frei.
Man ist abhéngig vom Kurs, den das Schiff genommen hat. (Roth 2006: 90-91)

Selbst die Reiselust des Judentums bezeichnete Fuhrmann
Samesckin in Bezug auf Familie Singer als ,,Teufelstrieb®, was auch die
negativen Folgen der Auswanderung vorhersieht. ,,.Der Teufel schickt euch
von einem Ort zu andern® (Roth 2004: 88). Fiir Deborah, Schemarjah und
Mirjam  bedeutet = die =~ Umsiedlung nach  Amerika  einen
Assimilationsversuch. So fiihlt sich Schemarjah der Tradition seines Vaters
verbunden und bekennt sich dazu, doch will er aber ,lieber ein reicher
Mann sein [...] und das Leben sehen (Roth 2004: 37). Er gibt seine
jidische Identitdt weitgehend auf und richtet sich nicht nach den jiidischen
Vorschriften, wenn sie seiner Karriere hinderlich sind. Er kleidet sich
westlich, heiratet eine Amerikanerin, erzieht seine Kinder nicht im Sinne
der jiidischen Tradition, verkehrt mit nicht-jiidischen Freunden und gibt
seinem Sohn einen amerikanischen Namen. Der Name Schemarjah bedeutet
im Hebréischen ,,Gott schiitze dich® (Schmidjell 2004: 12). In Amerika hat
er sich den Namen Sam gegeben. Die Herausbildung einer neuen Identitét
bedeutet auch den Verlust von Gottes Schutz, als Strafe flir Versto3 gegen
biblische Vorschriften. In der Bibel erfolgt diese Strafe wegen Ungehorsam
gegen Gott: ,,[...] deren soll keiner das Land sehen, das ich ihren Vitern

' 1934 hat Roth die gleichnamige Erzihlung geschrieben (erschien 1940, postum), die eine
endgiiltige Absage an den Glauben thematisiert, dass das Ostjudentum in seiner alten Form
weiterbestehen konnte. Der Korallenhdndler Nissen Piczenik sehnt sich nach dem Ozean,
in dem die Individualitit und die von Menschen gesetzte Ordnung aufgehoben sind. Roth
formuliert in dieser Novelle noch einmal eine Absage an die moderne Zivilisation mit all
ihren technischen Errungenschaften (Raffel 2002: 259).

242

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



geschworen habe: auch keiner soll es sehen, der mich verldstert hat*
(Numeri 14, 23). Wegen diesem Ungehorsam Gott gegeniiber werden die
Juden in der Bibel als ,halsstarriges Volk* bezeichnet (Exodus 32, 9).
Schemarjah entwickelt sich zu einem amerikanischen Patrioten, der
freiwillig in den Krieg zieht und sein Leben fiir die Demokratie einsetzt.
Der Wehrdienst ist mit den jiidischen Sitten unvereinbar, weil er die
Ausiibung der Riten ihrer Glaubenszugehorigkeit unmoglich macht.
Deswegen versuchten die Juden, dem Dienst mit allen Mitteln zu entgehen.
Doch Schemarjah macht das nicht aus religidsen, sondern aus rein
pragmatischen Griinden. Er dient fiir ein ,,echtes Vaterland®, das aber fiir
ihn, wie Mendel feststellt, zum ,tédlichen Vaterland* wird (Roth 2004:
146). Roth verurteilte diese Art der jlidischen Assimilationsbereitschaft in
Juden auf Wanderschaft scharf: ,,Diec Juden [..] ndherten sich
vollkommen den westlichen Unsitten und Missbrauchen. Sie assimilierten
sich. [...] Das nennt man dann: westliche Kultur haben* (Roth 2006: 22-23).
Der Versuch, sich aus Russland in ein ,,gelobtes Land* zu retten, zeigt seine
Kehrseite; Schemarjah findet seinen Tod, was auch als Gottes Werk
interpretiert werden kann. ,,.Der Herr totet und macht lebendig, flihrt in die
Holle und wieder heraus. Der Herr macht arm und macht reich; er erniedrigt
und erhoht” (Samuel 1: 2, 6-7). In dem 5. Buch Mose steht: ,,Seht ihr nun,
dass ich’s allein bin und ist kein Gott neben Mir! Ich kann téten und
lebendig machen, ich kann schlagen und heilen, und ist niemand, der aus
meiner Hand errette” (Deuteronomium 32, 39). Der Jude soll sich kein
besseres Leben aussuchen, denn dies gilt als Abkehr von der Thora.

Im Unterschied zu Schemarjah ist Jonas bereit, in der russischen
Armee zu dienen. Sein Name bezieht sich auf den alttestamentlichen
Propheten Jona, der drei Tage und Nichte im Bauch eines Wals verbringen
muss, weil er sich gegen den Willen Gottes aufgelehnt hat. Erst nach seiner
Einsicht und Reue wird er wieder ausgespieen (Jona 1-4). Jonas ist ,,stark
wie ein Bar* (Roth 2004: 22) und wird seinem jiingeren Bruder (,,schlau wie
ein Fuchs“, Roth 2004: 22) gegeniibergestellt, wobei man an die
Konstellation der ungleichen Briider Esau und Jakob erinnert wird. Esau ist
ein Jager und streift durch die Felder, wahrend Jakob ein sanfter Mann ist,
der in der Hiitte bleibt. Der biblische Diskurs pridestiniert das Schicksal
Jonas. Er will von seinem Judentum loskommen. Er trinkt Branntwein,

? Diese Bemerkung hat der Oberrabbi der Nischegoroder Synagoge Schimon Bergmann
gemacht in Bezug auf die derzeitige Auswanderung der Juden aus Russland nach
Deutschland, die negativ bewertet war.

243

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



schlidft mit den Bauernméidchen und will Soldat werden. Er ist mit seinem
Dienst in der russischen Armee zufrieden und nach der Revolution kampft
er in der Armee der russischen Weillgardisten. Der Erzédhler lasst Jonas
Schicksal im Ersten Weltkrieg offen, mit dem Tod wurde er aber nicht
bestraft. Die ,teuflische Reiselust™ hatte er nicht, suchte auch kein besseres
Los und ist da geblieben, wo er geboren wurde. Seine Chance, in Russland
nach der Revolution zu iiberleben, war, historisch gesehen, unvergleichbar
geringer, als im Falle von Schemarjah fiir Amerika im Ersten Weltkrieg zu
fallen, was als deutliche Einmischung Gottes verstanden werden soll. Trotz
dieser Einmischung und sogar der Hinweise auf den richtigen Weg, die mit
Hilfe eines Rabbi vermittelt werden, befolgen ihn nicht alle Personen im
Roman. So verlédsst Deborah den kranken Menuchim trotz der Prophezeiung
des Rabbi. Der Name Deborah (hebrdisch ,Biene®) geht auf die
prophetische Richterin Deborah des Landes Israel zuriick, die die Fiihrung
des Volkes iibernahm und mit dem Heerfiihrer Barak die Befreiung Israels
erkdmpfte (Schmidjell 2004: 16). Zeugnis davon gibt das ,,Deborahlied*
(Richter 5, 2-31). Deborahs Charakter tragt ambivalente Ziige: einerseits
Eifer und Fleil3, andererseits aber Bestimmtheit und Eigenwilligkeit. Sie ist
unzufrieden, launisch und reizbar. Mendel Singer empfindet, dass die
Frauen gefdhrlich sind, weil Deborah ihn verleiten wird, die Regeln zu
iibertreten, genauso wie Eva Adam verleitet hat, die verbotene Frucht zu
kosten. Deborah verkraftet die Umsiedlung nach Amerika ohne Miihe, weil
sic zur Assimilation bereit ist. Sie genieBt die neue Freiheit, ist
unternehmungslustig, versteckt Geld unter den Dielenbrettern, geht ins
Kino, ins Theater und kleidet sich so, dass sie ihren Mann ,,an eines der
Lustweiber* (Roth 2004: 118) aus der Bibel erinnert. Ihr Selbstverstindnis
und Selbstgefiihl sind auf das Gliick ihrer Kinder fixiert, fiir die sie sich
riickhaltlos einsetzt. Laut biblischer Tradition besteht die Familie aus einem
Mann und aus einer Frau, die aber nicht ausschlieBlich auf ihre Kinder
fixiert sein sollen (Epheser 5, 22-33)°. Einen indirekten Hinweis gibt es
auch bei Jeremia: ,,Verflucht ist der Mann, der sich auf Menschen verlidsst
und hélt Fleisch fiir seinen Arm, und mit seinem Herzen vom HERRN
weicht“ (Jeremia 17, 5). Genau diese Hoffnung auf die Menschen, aber
nicht auf Gott endet bei ihr mit einer Katastrophe, was wieder auf den
biblischen Diskurs verweist: ,,Denn der Tod ist der Siinde Sold* (Rémer 6,

3 Zu diesem Thema wurde ein Seminar in der evangelisch-lutheranischer Kirche in Nishnij
Novgorod in Februar-Marz 2011 veranstaltet. Siehe http://www.elci.ru/index.php?option
=com_content&task=view&id=27&Itemid=44 [23.01.2014].

244

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



23). Nicht alle Siinden werden mit dem sofortigen Tode bestraft. Mirjam ist
wahnsinnig geworden, konnte aber durch drztliche Behandlung in Europa
wieder gesund werden. Im Alten Testament ist Mirjam die éltere
Schwester von Mose und Aaron, die sich gegen ihren Bruder Mose stellt
(Numeri 12) und wird dafiir von Gott mit Aussatz bestraft. Auf Bitten
Moses nimmt Gott die Krankheit jedoch nach sieben Tage wieder von ihr.
Im Roman will Mirjam ihre Triebhaftigkeit ausleben und sucht sexuelle
Befriedigung. Thr Verhalten trdgt krankhafte, nymphomane Ziige. Sie ist
nicht frei, sondern von ihrem sexuellen Drang getrieben. In Amerika kann
sie ihre Sinnlichkeit noch stirker ausleben als in threm Heimatort, weil es
hier keine soziale Kontrolle seitens der jiidischen Gemeinde gibt. ,,Alle
Juden sind fiireinander verantwortlich® — diese Aussage des Nischegoroder
Oberrabbi Schimon Bergmann war fiir die Zeit Roths nicht weniger aktuell®.
Das liberale Land mit seinen ,Millionen Ménnern*“ gibt Mirjam die
Moglichkeit, ihrem Trieb ungehindert nachzugehen, was sie sich in
Russland nicht erlauben konnte. Der Ausbruch aus den tradierten jiidischen
Lebensformen kann in diesem Fall nicht als Versuch der Assimilation
verstanden werden, weil es sich um den Zwiespalt zwischen
Normenbewusstsein auf der einen und der Triebhaftigkeit auf der anderen
Seite handelt. Der Wahnsinn als Strafe fiir die siindige Sexualitét ist das
Ergebnis dieses Zwiespalts. Wie wir feststellen konnen, ist Amerika fiir die
Familie Singer kein ,,gelobtes Land“, sondern ein Land des Leidens
geworden, eine Charakteristik, die am Anfang des Romans auf Russland
bezogen worden ist. Amerika bedeutet eine Daseinsweise, einen Lebensstil,
der alles als moglich ansieht und keine technischen oder moralischen
Grenzen kennt. Mendel Singer erkennt schmerzhaft die Ziige der
amerikanischen Lebensweise: Traditionslosigkeit, Einsamkeit,
Gottlosigkeit. Das im Roman entworfene ironische Amerika-Bild entspricht
Roths Kritik, die das Aufkommen eines Amerikanismus fiir Europa ablehnt.
In seinem Aufsatz Russland geht nach Amerika betont Roth einerseits die
Begeisterung fiir den amerikanischen technischen Fortschritt, andererseits
die Seelenlosigkeit des groen Kapitalismus, ,,[...] das Land in dem Gott
Gold ist“ (Roth 1995: 179). Die letzte Passage bezieht sich auf einen
biblischen Diskurs, bzw. auf die Strafe Gottes fiir die Herstellung des von
Aaron aus Gold gegossenen Kalbes. Die Juden, die dem goldenen Kalb
anstatt Gott geopfert haben, wurden von Mose ermordet (Exodus 32, 25-
29). Im Roman kommt dieser Versto3 gegen Gottes Gebote in der Aussage

* http://base.ijc.ru/basesite/site.aspx?1ID=51528&SECTIONID=51521 [23.01.2014].

245

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



von Mendel Singer zum Ausdruck: ,,Amerika hat uns getitet™ (Roth 2004:
146).

Als Retter aus einer scheinbar hoffnungslosen Situation fiir Mendel
Singer erscheint sein in Russland verlassener Sohn Menuchim (der Name
bedeutet im hebraischen ,, Troster*). Die Figur ist mit zahlreichen biblischen
Geschichten verbunden, in erster Linie mit der Josephsgeschichte. Seine
Briider wollten den jungen Joseph ermorden, aber dann verkauften sie ihn
nach Agypten. Durch seine wunderbare Klugheit wurde er dort méchtig und
konnte seine Familie vom Hungertod retten (Genesis 37-45). Auch
Menuchim wurde von seinen Briidern fast ermordet, dann wird er berithmt
und rettet seinen Vater. Seine Kindheit erinnert auch an die
Kindheitsgeschichte Moses, der in einem Weidenkdrbchen ausgesetzt
wurde, als ihn die Mutter in einem Korb schwebend liegen ldsst (Exodus 2-
3). Obwohl ein krankes Kind bei den orthodoxen Juden als Strafe Gottes
gilt, ist Menuchim ein ,,heiliger* Kranker, der einen bestimmten Auftrag im
Heilsplan Gottes zu erfiillen hat (Ausserhofer 1970: 277):

Seine Sonderstellung wird ersichtlich zum einen durch eine Art Unverletzbarkeit,
als ihn die Geschwister in ein Regenfass stecken, dariiber hinaus deutet die
Darstellung seiner tiberdurchschnittlichen Qualen auch auf eine Christusnachfolge
hin, da er das Leid stellvertretend fiir andere iibernehmen muss. (Schmidjell 2004:
21)

Menuchims Erscheinen im Zimmer wihrend des Osterfestes ist eine
Anspielung auf das Kommen des Messias. Als entscheidenden Augenblick
wihlt Roth den Zeitpunkt, an dem ein voller Becher mit Wein aufgestellt
ist. Dieser soll nach dem Volksglauben fiir den Propheten Elias
bereitstehen, der vielleicht in der Gestalt eines fremden Gastes eintritt.
Dieser Gast ist der Komponist Kossak, Mendels Sohn Menuchim. Der
Prophet Elias ist der Triager der gottlichen Botschaften durch alle
Generationen. Er soll alle im Gegensatz zueinander stehenden
Auffassungen, Traditionen und Lehren miteinander vers6hnen, verkorpert
das Ideal der jiidischen Frommigkeit. Fiir Mendel Singer bedeutet diese
Erscheinung von Menuchim Gottes Wunder, der seinen Glauben gepriift
hat. Zeichen von Mendels Versohnung mit Gott und der Welt ist die
HauptentbloBung, die in der jidischen Vorstellung die direkte
Gottesbegegnung versinnbildlicht, die nur im Sterben moglich ist
(Schmidjell 2004: 70). Mendel-Hiobs Schicksal verkdrpert exemplarisch
das unbegreifbare und unmittelbare Eingreifen Gottes in ein Menschenleben
und schlieBlich Gottes Gnade.

246

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



Der Stil des Romans Hiob demonstriert uns deutlich, dass der
Schriftsteller den biblischen Diskurs aktiv benutzt hat. Im Text kénnen
kodierte Stilelemente vom Leser erkannt und als Stil rekonstruiert werden.
Der Stil gibt Aufschluss iliber den Autor, iiber die Besonderheiten der
dichterischen Individualitit, die aus der Biographie vorab bekannt sind und
im Text erneut belegt werden. Dazu gehoren einige Parallelen des
Schicksals von Mendel Singer mit Roths Schicksal, wie seine permanenten
Wanderungen von Hotelzimmer zu Hotelzimmer, Menuchims Krankheit
und das Leiden von Roths Vater an Epilepsie (Schmidjell 2004: 22),
Mirjams Wahnsinn und die Schizophrenie von Roths Frau Friedl
(Schmidjell 2004: 81). Die Abweichungen vom biblischen Diskurs beziehen
sich auf die individuelle Manier Roths, auf seine ,,Mythomanie“. Es kommt
ithm weniger auf die Wirklichkeit des biblischen Textes an, als vielmehr auf
dessen innere Wahrheit. Er versucht den biblischen Diskurs weiter zu
interpretieren und zu begreifen. In den Vordergrund tritt dabei das Schicksal
des jiidischen Volkes, das im Roman einen universellen, mythologischen
und allgemeinmenschlichen Sinn erwirbt.

Literatur

Ausserhofer, Hansotto (1970): Joseph Roth und das Judentum. Ein
Beitrag zum Verstindnis der deutsch-jiidischen Symbiose im
zwanzigsten Jahrhundert, Dissertation, Bonn.

Davidowicz, Klaus S. (2009): Die Kabbala. Eine Einfiihrung in die Welt
der jiidischen Mystik und Magie, Wien/Ko6ln/Weimar: Bohlau.

Raffel, Eva (2002): Vertraute Fremde. Das ostliche Judentum im Werk
von Joseph Roth und Arnold Zweig, Tiibingen: Narr.

Roth, Joseph (1995): Russland geht nach Amerika. In: Ders.: Reise nach
Russland. Feuilletons, Reportagen, Tagebuchnotizen 1919-1930,
hrsg. und mit einem Nachwort von Klaus Westermann, Koln:
Kiepenheuer&Witsch, 176-180.

Roth, Joseph (2004): Hiob, K&ln: Kiepenheuer& Witsch.

Roth, Joseph (2006): Juden auf Wanderschaft, Miinchen: Deutscher
Taschenbuch Verlag.

Schmidjell, Christine (2004): Joseph Roth. Hiob. Erliuterungen und
Dokumente, Stuttgart: Reclam.

247

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)



Spillner, Bernd (1996): Interlinguale Stilkontraste in Fachsprachen. In:
Ders. (Hrsg.): Stil in Fachsprachen, Frankfurt/Main: Peter Lang,
105-137.

Spillner, Bernd (2002): Stilistik. In: Arnold, Heinz Ludwig/Detering,
Heinrich  (Hrsg.): Grundziige der Literaturwissenschaft,
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 234-256.

248

BDD-A13047 © 2014 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:45 UTC)


http://www.tcpdf.org

