
221 

Roxana Nubert /Ana-Maria Dascălu-Romițan  
Temeswar/Bukarest  

 
 

Sprache und Diktatur bei Herta Müller – Mit besonderer 
Berücksichtigung des Romans Herztier  

 
 
Motto 
 
„Das Schweigen ist keine Pause beim Reden, sondern eine Sache für sich.“ 
(Herta Müller) 
 
Abstract: The communist dictatorship is reflected both in the themes of Herta Müller’s 
texts and in her language. By approaching the novel Herztier (The Land of Green Plums) 
we want to highlight a new perspective on the writer’s books. 
Two issues underlie the analysis undertaken: In the characters, who often express 
themselves through idioms. We try to clarify what is the role of introducing everyday 
idioms in the novel. We, also, consider a device, typical for Herta Müller, based on 
repetition: some characters are evoked by the same traits; entire sentences or certain words 
are repeated over and over again, certain items are always and obstinately mentioned. 
Therefore, the question is whether and to what extent the phenomena of recurrence meet 
motif or symbol functions. 
The last issue discussed is the term "Herztier". 
Keywords: Herta Müller, dictatorship, repetitions, idioms, aphorisms, Herztier ("animal of 
heart").  
 
 
Das stark autobiographisch geprägte Thema der Diktatur rückt in den 
Vordergrund von Herta Müllers Texten. Sie zeigen einerseits Menschen, die 
dem Regime zum Opfer fallen, aber andererseits auch Menschen, die 
versuchen, trotz Überwachung, trotz Verfolgung und  Verrat ihr Selbst zu 
behaupten.   

Der politische Roman Herztier (1994), in dem die Macht- und 
Gewaltstrukturen in der Regierungszeit Nicolae Ceauşescus im Mittelpunkt 
stehen, stellt einen dokumentarischen Bericht über eine bedrückende 
Realität dar, die schmerzhaft präsent und fassbar wird. In ihrem Buch 
entwirft die Autorin ein apokalyptisches Bild Rumäniens in der Zeit der 
kommunistischen Diktatur, wobei Temeswar den tragischen Hintergrund 
des Geschehens darstellt. Aus dieser Sicht erhebt sich die Sprache bei Herta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



222 

Müller zum Ausgangspunkt einer kritischen Distanzierung vom 
diktatorischen System.    

Gellu Naums (1915-2001) Verse („jeder hatte einen Freund“) 
durchziehen leitmotivisch Herta Müllers Roman Herztier und provozieren 
in ihrer Klarheit den Staatsapparat. Unter den Bedingungen der Diktatur 
ereignet sich eine allumfassende Verwirrung der Ideen und Gefühle. Die 
Protagonisten sind der Zensur, den Hausdurchsuchungen, offenen 
Demütigungen, den Verhören, der Verfolgung und dem Foltern durch den 
Geheimdienst –  verkörpert durch die Figur des Hauptmanns Pjele –  
ausgesetzt.  Durch zunehmende Repressalien werden die Freunde (die Ich-
Erzählerin, Edgar und Georg) zur Ausreise genötigt. Kurt begeht 
Selbstmord. Tereza, die einzige Freundin der Protagonistin, übt Verrat an 
der Hauptfigur, nicht nur aus Schwäche, sondern paradoxerweise aus 
Zuneigung zur deutschstämmigen Freundin, die mittlerweile in die 
Bundesrepublik Deutschland  übersiedelt ist. Es dauert lange – erst nach 
Terezas Ableben – bis bei der Ich-Erzählerin die durch den Verrat 
erloschene Liebe zur Freundin wieder erwacht. Die Erfahrung, dass der 
Verdacht jegliches zwischenmenschliches Miteinander vergiften kann, ist 
offensichtlich. Der Überwachungsstaat denaturiert die menschliche 
Persönlichkeit so sehr, dass Liebe und Freundschaft immer mit dem Verrat 
verbunden sind. 

Zwei Aspekte liegen vorliegender Analyse zugrunde: Auf der Ebene 
der Figuren, die sich oft in Phraseologismen äußern, ist zu klären, welche 
Funktion der Einsatz der formelhaften Formulierungen hat. Des Weiteren 
gehen wir auf das für Müller typische Bauprinzip der Wiederholungen1 ein: 
Verschiedene Personen werden durch dieselben Merkmale beschrieben; 
ganze Sätze oder bestimmte Wörter werden wiederholt, gewisse 
Gegenstände immer wieder genannt. Es stellt sich somit die Frage, ob und 
inwieweit die wesentliche Bedeutung der Rekurrenzphänomene mit 
leitmotivischen oder symbolischen Funktionen erfasst wird. Der letzte 
Aspekt, auf den unsere Arbeit eingeht, ist die Sprachschöpfung „Herztier“. 

Die sprachlichen Merkmale, die allen Spruchformen gemeinsam 
sind, bemerkt Petra Meurer (1999: 179), könne man nur sehr allgemein 
formulieren: Es sind abgeschlossene Aussagen in abgeschlossenen Sätzen 
                                                            
1 Öfter wurde auf die Einfachheit von Herta Müllers Sprache und auf die Tatsache 
hingewiesen, dass die Wiederholungen beträchtlich dazu beitragen. Siehe: Prak-Derrington, 
Emmanuelle (2013):  Sprachmagie und Sprachgrenzen. Zu Wort- und Satzwiederholungen 
in Herta Müllers Atemschaukel.  In: Helgard Mahrdt/Sissel Laegreid (Hrsg.): Dichtung 
und Diktatur, Würzburg: Königshausen & Neumann, 133-148.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



223 

ohne Verweis auf den situativen Kontext. Spruchformen weisen oft Reime, 
Rhythmik und eine formelhafte Syntax auf. Typisch sind außerdem: das 
unpersönliche Subjekt – meistens das Indefinitpronomen „man”, das 
Präsens und eine starke Bildlichkeit,  – die oft aus dem  „Alltag” 
entnommen ist.  

Schon der erste Satz des Romans, ein Teil des Gesprächs zwischen 
der Ich-Erzählerin und ihrem Freund Edgar, enthält eine formelhafte 
Formulierung:  

 
Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm, sagte Edgar, wenn wir reden, 
werden wir lächerlich. (H 7) 

 
Der Spruchcharakter der Aussage entsteht durch den parallelen 

Satzbau, den Rhythmus, den fehlenden Bezug zur konkreten Situation und 
inhaltlich durch den Kerngedanken; ohne Überleitung, ohne Konjunktion 
wird dem Schweigen das Reden gegenübergestellt. Petra Meurer (1999: 
180) sieht in Herta Müllers Formulierung eher einen Aphorismus, weil die 
Bildlichkeit und der Bezug zum Alltäglichen fehlen und eher die 
Infragestellung der menschlichen Kommunikation – also eine (sprach-
)philosophische Betrachtung – herangezogen wird. Das „wir” beschreibt die 
wörtliche Rede einer Figur, die generell bei Herta Müller graphisch 
unmarkiert bleibt, und deutet die Subjektivität des Gesagten an, was die 
aphoristische Form betont. Durch das Pronomen „wir” und das für den 
Leser Hinzugefügte „sagte Edgar” wird auch der eigentliche Spruchgestus 
gestört. Die Sätze bleiben als mündliche bzw. gesprochene Sprache 
erkennbar. Die Form, unterstreicht Meurer (1999: 180), sei zwischen der 
eines Spruches und mündlicher Sprache anzusiedeln. 
 Der Leser gibt sich Rechenschaft darüber, dass Edgar ein 
Menschenkenner sein muss. In diesem Zusammenhang ist es kein Zufall, 
dass der Roman mit demselben Satz endet. Denn mit Edgars Bemerkung, 
derzufolge wir durch unser Schweigen unangenehm werden und durch 
unser Gerede lächerlich, schließt sich ein Kreis, aus dem es kein Entrinnen 
gibt. Auch die Tatsache, dass der Roman überwiegend Lebensmomente in 
einer Diktatur vorführt, ist als eine konstruktive Antwort auf die 
Ausweglosigkeit des Schweigens und Redens über die Opfer der Diktatur zu 
lesen: Weder durch Schweigen zum Unrecht des Regimes beitragen, noch 
durch Reden vereinfachen.        
  Folgende spruchhafte Form betont ihrerseits die Antithese zwischen 
Reden und Schweigen:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



224 

 
Mit den Wörtern im Mund zertreten wir so viel wie mit den Füßen im Gras. Aber 
auch mit dem Schweigen. (H 7) 

 
Gras scheint hier für einen organischen Zusammenhang zu stehen, 

der der Gewalt der Rede bzw. des Schweigens von Menschen passiv 
ausgesetzt ist. „Gras” und „zertreten” verhalten sich wie Opfer und Akt des 
Täters zueinander (vgl. Schmidt 1998: 62). Sowohl Reden als auch 
Schweigen sind gleich, wirken unangenehm oder lächerlich und zerstörend. 
Was die Autorin damit ausdrücken möchte, ist, dass die Protagonisten sich 
sprachlos der Realität gegenüber sehen, wobei eine Auseinandersetzung und 
Bewältigung im Gespräch unmöglich scheint. Das Reden zeigt sich sinnlos 
und lächerlich angesichts der zu beschreibenden Realität. Die einzige 
Alternative zum Reden, das Schweigen, ist wiederum unmöglich. Die 
besondere Bedeutung von Reden und Schweigen lässt sich auf mehreren 
Ebenen verfolgen: Für die Figuren ist es wichtig zu entscheiden, worüber 
sie z. B. bei Vernehmungen reden oder besser schweigen sollten. In diesem 
Zusammenhang bekennt die Autorin in ihrem Essay Wenn wir schweigen, 
werden wir unangenehm – wenn wir reden, werden wir lächerlich. Kann 
Literatur Zeugnis ablegen? (2002: 17), dass sie sich an die Zeit der Diktatur 
als an ein Leben erinnert, in dem sie immer mehr wusste, was man nicht 
sagen konnte.   
 Diese Aussage zu Beginn des Romans thematisiert aber auch das 
Ungenügen an der Sprache. Sprache ermöglicht keinen individuellen und 
angemessenen Ausdruck für das Einzigartige von Erlebtem. Die 
Allgemeinheit der Sprache ist vielmehr von einer gewissen Lächerlichkeit 
geprägt: 
 

Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm, sagte Edgar, wenn wir reden, 
werden wir lächerlich. (H 252) 
 
In diesem Zusammenhang birgt das Motiv Sprache im Roman 

Herztier auch eine allgemeine kritische Problemstellung, indem es 
unmittelbar an  Hugo von Hofmannsthal knüpft, der schon 1902 in seinem 
berühmten Chandosbrief  seinen Briefschreiber über „die abstrakten 
Worte“, die ihm im Munde zerfielen „wie moderige Pilze“ (Hofmannsthal 
1979: 465), klagen ließ. Es gibt aber einen grundlegenden Unterschied 
zwischen dem Zweifel an der Sprache in der Moderne und  der 
rumäniendeutschen Autorin, nämlich die Tatsache, dass bei Herta Müller 
immer die Diktatur  im Hintergrund steht.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



225 

 Die Schriftstellerin (2002: 17)  bemerkt, dass sie die formelhafte 
Aussage „Das Gras steht im Kopf.”, die am Ende des ersten Kapitels des 
Romans  steht, „aus den Friedhofsgräsern” gemacht habe, wobei die 
Assoziation mit dem Tod offensichtlich ist:  
 

Das Gras steht im Kopf. Wenn wir reden, wird es gemäht. Aber auch, wenn wir 
schweigen. Und das zweite, dritte Gras wächst nach, wie es will. Und dennoch 
haben wir Glück. (H 8)      

    
Zunächst ist hier auffallend, dass Gras dem handelnden Menschen 

nicht als Objekt gegenüber stehe, sondern in ihm sei, hebt Ricarda Schmidt 
hervor (1998: 63). Zudem scheint es an dieser Stelle durch den Kontext eher 
negativ konnotiert zu sein. In seiner Regenerationskraft sei es von den 
Handlungen des Menschen wenig beeinflusst, sei stärker als er. Der 
Bedeutungsgehalt der Metapher Gras oszilliere also ebenso wie die ihm 
zugeordnete menschliche Handlung. Wenn entgegengesetzte Handlungen 
Gleiches bewirken können, was sowohl Negatives als auch, vorübergehend 
zumindest, Positives sein kann, wird die Absurdität der Welt ansichtig. Dem 
Wort an sich wird keine heilende Kraft zugesprochen, sondern die 
Möglichkeit seiner destruktiven Wirkung und einer nur intermittierenden 
eindämmenden Kraft verweist auf die pragmatische Kontextabhängigkeit 
des Wortes (vgl.  Schmidt 1998: 63).    

Das Gras im Kopf ist aber auch die Erinnerung, die Vergangenheit, 
die weiterhin eine Wirklichkeit darstellt. Das Reden davon zeigt den nur 
kurzfristig wirksamen Versuch, das Gewesene abzulegen. Die 
Vergangenheit zu „mähen”, sie für immer zu vernichten, wird nie gelingen. 
Gras ist eine sehr anschauliche Metapher und Grashalme sind banale 
Pflanzen, die überall wachsen. Damit wird die starke Nachwirkung des 
Erlebten angesprochen.     
 Das an zahlreichen Stellen erwähnte Gras stellt übrigens ein 
bedeutendes Motiv des Romans dar und ist mit Sprichwörtern bzw. 
alltagssprachlichen Redewendungen verbunden. In Anlehnung an die 
alltagssprachliche Wendung Über eine Sache Gras wachsen lassen kann das 
Gras-Motiv auch in Herztier in dem Sinn verstanden werden,  eine 
unangenehme Sache mit der Zeit zu vergessen. Nachdem die Protagonistin 
von ihrer Freundin Tereza verraten wird und diese an ihrer Krebserkrankung 
stirbt, braucht die Ich-Erzählerin lange Zeit, um ihrer verstorbenen Freundin 
zu verzeihen: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



226 

Ich wollte, daß Liebe nachwächst, wie das gemähte Gras. Soll sie anders wachsen, 
wie Zähne bei den Kindern, wie Haare, wie Fingernägel.  Soll sie wachsen, wie sie 
will. (H 161) 

 
Im konkreten Vergleich wird Gras gleichbedeutend mit Liebe, 

Vergeben und zugleich mit der Unmöglichkeit desselben in einer 
abweisenden Gesellschaft: 
 

Heute horcht das Gras, wenn ich von Liebe rede. Mir ist, als wäre dieses Wort zu 
sich selber nicht ehrlich. (H 163) 

    
Von einer Liebesbeziehung zu einem fremden Mann erzählt die 

Hauptfigur:  
 

Von Liebe sprach er nie. Er dachte an Wasser und sagte, ich sei ein Strohhalm für 
ihn. Wenn ich ein Strohhalm war, dann aber einer auf dem Boden. Dort lagen wir 
jeden Mittwoch nach der Arbeit im Wald. Immer auf derselben Stelle, wo das 
Gras tief und die Erde fest war. Das Gras blieb nicht tief. Wir liebten uns eilig, 
dann waren Hitze und Frost zusammen in der Hand. Das Gras richtete sich, ich 
weiß nicht wie, wieder auf. (H 170)  

 
Liebe wird als eine Unmöglichkeit formuliert. Der Mann denkt 

bereits an die bevorstehende Flucht mit seiner Ehefrau über die Donau, 
während er der Geliebten sagt, sie sei für ihn der rettende Strohhalm. Das 
Gras kann aber nicht tief bleiben, denn: 
 

Auf dem Waldboden ist ein Stohhalm Mist. Das war ich für ihn und er für mich. 
Mist ist ein Halt, wenn Verlorenheit schon Gewohnheit ist. (H 171)   

 
An dieser Stelle wird somit das Paradoxon des bildlichen Motivs 

formuliert: Das Gras, gemäht oder niedergedrückt, wächst auf unerklärliche 
Weise nach (H 8). Erst in Deutschland kann die Protagonistin in 
Umkehrung einer weiteren Redewendung – Das-Gras-wachsen-zu-hören – 
dem entgegenhalten: 
 
 Heute horcht das Gras, wenn ich von Liebe spreche. (H 163)     
      

Eine andere wichtige spruchhafte Form kommt in der Szene vor, in 
welcher sich die Ich-Erzählerin während des Verhörs ausziehen und singen 
muss. Danach darf sie sich wieder anziehen: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



227 

Ich stand gebückt und band meine Schuhe, als der Hauptmann Pjele sagte: Eines 
ist sicher, wer sich sauber anzieht, kann nicht dreckig in den Himmel kommen. (H 
146)  

 
Im Grunde genommen benutzt der Geheimdienstoffizier die Form 

des Sprichwortes als allgemeingültige Aussage und scheinbare 
Verhaltensregel zur Erniedrigung seines Opfers, indem er andeutet, er hätte 
dessen Kleidung auf Sauberkeit hin untersucht. Gleichzeitig spricht er eine 
Morddrohung aus, denn die Botschaft des Spruches zielt auf die 
Möglichkeit eines plötzlichen Todes, den der Hauptmann fähig wäre 
herbeizuführen2.  
 Neben den Spruchformen gibt es in Herta Müllers Roman mehrere 
Wiederholungsstrukturen, die als formelhaft bezeichnet werden können und 
desgleichen die Darstellung der Diktatur pointieren. Zu Beginn des Textes 
sagt die Ich-Erzählerin: 
 

Ich kann mir heute noch kein Grab vorstellen. Nur einen Gürtel, ein Fenster, eine 
Nuß und einen Strick. (H 7)    

 
Diese vier für den Leser zunächst  rätselhaften Gegenstände werden 

im Verlauf des Geschehens öfter wiederholt. Sie erinnern an die 
einzigartigen Todesarten der Figuren aus dem unmittelbaren Kreis der 
Protagonistin: Mit dem Gürtel hat sich die Kommilitonin Lola erhängt; 
Georg stürzt sich aus dem Fenster eines Übergangsheims in Deutschland; 
Tereza hat ein Krebsgeschwür, das ihren Tod verursacht; und Kurt erhängt 
sich. Die Todesinstrumente und -ursachen werden zu empirischen 
Symbolen für mörderische Verhältnisse und deuten auf einen unnatürlichen 
Tod3 hin. Gleichzeitig versucht die Autorin damit, den Verlust der Freunde 
festzuhalten. Für die Erzählerin ist die Erinnerung an diese Gegenstände 
und noch stärker an diese Worte gebunden, die auch analoge 
Gewalterlebnisse der Kindheit in ihr wachrufen: 
 

Ein Kind läßt sich die Nägel nicht schneiden. Das tut weh, sagt das Kind. Die 
Mutter bindet das Kind mit den Gürteln ihrer Kleider an den Stuhl. (H 14)       

 

                                                            
2 Die Ich-Erzählerin wurde damit schon bedroht: „Bevor ich gehen durfte, sagte der 
Hauptmann Pjele: Ihr seid eine böse Saat. Dich stecken wir ins Wasser.” (H 106) 
3 Auch Terezas Krankheit wird als unnatürlicher Tod verstanden, als Befall von außen, den 
die Erzählerin erklärt und damit den Verrat Terezas entschuldigt.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



228 

Dieser Erinnerung kann sie sich nicht entziehen, sie kann sich nur 
von den Gegenständen fernhalten: 
 
 Nach Lolas Tod trug ich zwei Jahre keinen Gürtel mehr. (H 41)   
 

Auf diese Weise konzentriert sich die rumäniendeutsche 
Schriftstellerin auf die konkreten Gegenstände und lässt diese zu Wort 
kommen. Dadurch gelingt es ihr, die vernichtende Macht der 
Unterdrückung durch ihre sprachliche Strategie zu suggerieren.       
 Herta Müller verwendet einen treffenden Ausdruck, um die 
Gemeinsamkeiten zwischen dem Nationalsozialismus und der 
kommunistischen Diktatur hervorzuheben: „Friedhöfe machen”, der darauf 
hinweist, dass beide politischen Systeme den Tod verursacht haben. Die 
Bezeichnung bezieht sich sowohl auf die Tätigkeit des sozialistischen 
Diktators: 
 

Wenn einer, nur weil er geht, ißt, schläft und jemanden liebt, Friedhöfe macht, 
sagte Edgar, dann ist er ein größerer Fehler als wir. Ein Fehler für alle, ein 
beherrschender Fehler ist er. (H  8) 

 
als auch auf jene des Vaters, wobei das Prinzip der Wiederholung 
beträchtlich dazu beiträgt, die Gräueltaten des ehemaligen SS-Soldaten zu 
betonen:   

   
Ein heimgekehrter SS-Soldat, der Friedhöfe gemacht hat und die Orte schnell 
verlassen hat. (H  4)  
Der Vater musste nie fliehen. Er war singend in die Welt marschiert. Er hatte in 
der Welt Friedhöfe gemacht und die Orte schnell verlassen. Ein verlorener Krieg, 
ein heimgekehrter SS-Soldat [...] Die Friedhöfe hält der Vater unten im Hals, wo 
zwischen Hemdkragen und Kinn der Kehlkopf steht. Der Kehlkopf ist spitz und 
verriegelt. So können die Friedhöfe nie hinauf über seine Lippen gehen. (H 21) 

 
Die verblüffenden Ähnlichkeiten zwischen den beiden Diktatoren 

werden vor allem gelegentlich des Todes des Vaters angedeutet: 
 
Ich sagte: Seine Leber ist so groß wie die Lieder des Führers. Der Arzt  legte den 
Zeigefinger auf den Mund. Er dachte an Lieder für den Diktator, ich aber meinte 
den Führer. (H  71) 
 
Der Übergang vom Faschismus zum sozialistischen Totalitarismus 

habe sich in der politischen Realität bruchlos vollzogen; die Wirksamkeit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



229 

der Zwänge des Außen auf das Erzähler-Ich und die bedrückende 
Wirklichkeit der dörflich-kollektivistischen Überwachungsstrategie seien 
nicht nur ländlich-naive Modernitätsscheu oder unschuldiges 
Deutschtümeln, sondern hier funktioniere der Mikrokosmos eines totalitären 
Überwachungsstaates reibungslos, erklärt Christian Dawidowski (1997: 13). 

Eine mehrdeutige Sprachschöpfung der rumäniendeutschen 
Schriftstellerin ist das Wort „Herztier“. Lydia Rössler (1995: 98) meint, 
dass dieser Begriff möglicherweise von Paul Celans „Flimmertier“, das 
durch das Auge rudert, angeregt wurde. Herztier benennt eine innere Kraft, 
die den Menschen treibt, ihn am Leben hält und doch selbst noch gar nichts 
im eigentlichen Wortsinn an sich hat.  

Der ästhetisch wie mysteriös anmutende Titel ist als eine nach 
Sigmund Freud dem Traum übliche zusammengesetzte Vorstellung 
gekennzeichnet, oder anders gelesen, durch einen Riss: Herz-Tier. Der 
Begriff schließe zwei Bezeichnungen in sich ein, unterstreicht Philipp 
Müller (1997: 110): erstens die Bezeichnung für das seit dem Mittelalter als 
zentral geltende Organ des Menschen; zweitens den allgemeinen Ausdruck 
für die vom Menschen als tiefer eingestuften Lebewesen. Während letztere 
Bezeichnung die Vorstellung von Instinkt, Triebhaftigkeit und das Auftreten 
in größeren Kollektivverbänden evoziere, eröffne die Kategorie des Herzens 
die Perspektive vom Menschen als einem von Seele und individueller 
Emotionalität gezeichnetem  Wesen, betont Philipp Müller (1997: 110): 

 
Aus jedem Mund kroch der Atem in die kalte Luft. Vor unseren Gesichtern zog 
ein Rudel fliehender Tiere. Ich sagte zu Georg: Schau, dein Herztier zieht aus. 
Georg hob mein Kinn mit dem Daumen hoch: Du mit deinem schwäbischen 
Herztier, lachte er. (H  89) 

 
Das Herz als Größe für das menschliche Individuum fällt den 

kollektiven Machenschaften im „angebundenen“  (H 17, 42, 52) sozialen 
Umfeld der Protagonistin zum Opfer. Einer der  Freunde der Ich-Erzählerin, 
Kurt, Ingenieur in einem Schlachthaus, berichtet von den „Blutsäufern“ (H 
134) an seiner Arbeitsstelle, wobei die Grenze zwischen Realität und 
Surrealität fließend ist:  
 

Wenn Neue hinzukommen, werden sie schnell zu Komplizen. Sie brauchen nur 
einige Tage, bis sie wie die anderen schweigen und warmes Blut saufen. (H  100) 
 
Wie stark die Anziehungskraft des „Blut Saufens“ wirkt, beweist 

auch die Tatsache,  dass sogar die Kinder der Arbeiter davon betroffen sind:    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



230 

 
Diese Kinder sind schon Komplizen. Die riechen, wenn sie abends geküsst 
werden, daß ihre Väter im Schlachthaus Blut saufen und wollen dorthin. (H 101) 
 
Und der verwundete Kurt hat sogar Angst, dass die Arbeiter ihn 

„leer saufen“: 
 
Die haben mich mit der Wunde allein gelassen […] und geschaut, wie ich blute. 
Sie hatten Augen wie Diebe. Ich hatte Angst, die denken nicht mehr. Die sehen 
Blut und kommen, die kommen und saufen mich leer. (H 134) 

 
Unter diesen Umständen dauert es nicht lange, bis Kurt sich der 

Magie des „Blut Saufens“ nicht mehr entziehen kann. Er wird zum 
Komplizen der Blut saufenden Arbeiter, von denen er sich letztlich nur 
durch Selbstmord befreien kann. Das Bild des Blutes erhebt sich somit zum 
Symbol des Sterbens und der Schuld (Butzer/Jacob 2008: 53-54). An das 
„Sakrament des Büffels“  in Heinrich Bölls Roman Billiard um halbzehn 
(1959) erinnernd, sei das „Blut Saufen“ im Herztier ein Ritual, das sich 
zum Handwerk der Polizisten entwickelt und die Menschen in 
Mitverantwortliche und Mitwissende teilt, hebt Philipp Müller (1997: 111) 
hervor. In Billiard um halbzehn kann ein Sakrament des Lammes, mit dem 
die Personen assoziiert werden, die sich jeder Gewaltausübung fernhalten, 
noch in Opposition stehen zu dem des Büffels, das jene beherrscht, die der 
Gewalt unterworfen sind. In Herta Müllers Roman gibt es keine Alternative. 
Das totalitäre Regime impliziert die Unterwerfung des Einzelnen unter 
staatlich-ideologische Autorität, die jederzeit in Bestialität und sogar in Tod 
umschlagen kann. Dabei habe Herta Müllers halluzinatorisches Bild als 
„Ausdruck des Protestes und als Wille zur Provokation“ Gemeinsamkeiten 
mit dem Surrealismus, schlussfolgert Olivia Spiridon (2002: 257).  

Auch Terezas surreale Erzählung über eine merkwürdige 
Erscheinung bietet die Möglichkeit, sich dem Titelbild zu nähern: 
 

Als der Winter vorbei war, sagte Tereza, gingen viele Leute in der ersten Sonne in 
die Stadt spazieren. Als sie so spazierten, sahen sie ein fremdes Tier langsam in 
die Stadt kommen. Es kam zu Fuß, obwohl es hätte fliegen können. […] Als das 
fremde Tier auf dem großen Platz in der Stadt war, schlug es mit den Flügeln, 
sagte Tereza. Die Menschen fingen an zu schreien und flüchteten vor Angst in 
fremde Häuser. […] Das Geweih flog vom Kopf des fremden Tieres weg und 
setzte sich auf das Geländer eines Balkons. Oben in der hellen Sonne leuchtete das 
Geweih wie die Linien einer Hand. […]  Als das fremde Tier wieder mit den 
Flügeln schlug, verließ das Geweih den Balkon und setzte sich auf den Kopf des 
Tieres zurück. Das fremde Tier ging langsam durch die hellen, leeren Straßen aus 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



231 

der Stadt hinaus. Als es weg war aus der Stadt, kamen die Leute aus den fremden 
Häusern wieder auf die Straße. […] Die Angst blieb in ihren Gesichtern stehen. 
Sie verwirrte die Gesichter. Die Leute hatten nie mehr Glück. (H 124-125) 
 
Ein seltsames Wesen beherrscht diese Szene, in der das „Auge der 

Macht“ (TS 20) die vertraute Umgebung in ein feindliches Milieu 
verwandelt. Das „fremde Tier“ weist Geweih und Flügel auf. Es kann als 
die Nachahmung eines surrealistischen Vogels betrachtet werden,  wie wir 
ihn etwa bei Max Ernst im Gemälde Figure humaine/Menschliche Figur 
(1930) finden. In der surrealistischen Kunst treten nämlich oft dominierende 
Tiervorstellungen auf. Der surrealistische Künstler versteht Vögel als 
Stellvertreter des Menschen. Sie sind Symbole für die dämonischen Kräfte, 
die aus dem Unbewussten auftauchen, aber auch für den Tod. Wie bei Max 
Ernst wird die seltsame Gestalt in Herta Müllers Schilderung zu einem 
bedrohlichen Wesen. Das mythologische Tier verkörpert die Erscheinung  
des Neuen. Ähnlich wie in  Heiner Müllers Text Der Schreck ist die erste 
Erscheinung des Neuen (1990) sei das Neue vom Schrecken begleitet, der 
den geflohenen Passanten – womöglich das Endbild des Kommunismus – 
im Gesicht stehen bleibt, bemerkt Philipp Müller (1997: 112). Das erstarrte 
neue Bild lässt  keinen Freiraum mehr für die Hoffnung.   

Ersten Eingang in den Text findet der Topos Herztier in einer der 
vier vorkommenden Kindheitserinnerungen der Protagonistin, als die 
„singende Großmutter“  (H 81) dem scheinbar schlafenden Kind zuspricht: 
 
 Ruh dein Herztier aus, du hast heute soviel gespielt. (H  40) 
 

In einer zweiten Äußerung der „singenden Großmutter“: 
 
  Dein Herztier ist eine Maus. (H  81) 
 
erhält die zunächst abstrakte Dingvorstellung „Herztier“ erstmals eine 
konkrete inhaltliche Bestimmung. Später bezieht sich  diese Analogie auf 
die vier Freunde: 
 

Unsere Herztiere flohen wie Mäuse. (H 89) 
 

Die letzte Erwähnung des Titelbildes knüpft an sein erstmaliges 
Aussprechen an und zwar in ironisch-distanzierter Form. Die nach sechs 
Jahren irrsinnige, verstorbene, „singende Großmutter“ liegt auf dem 
Totenbett: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



232 

 
Der Mund der Großmutter stand offen, obwohl um das Kinn ein Tuch gebunden 
war. Ruh dein Herztier aus, sagte ich zu ihr. (H 244) 
 
So wie die fragmentarischen Textpassagen sich in der Retrospektive 

der Ich-Figur durch bildliche Assoziationen im Roman verbreiten, lösen 
sich die einzelnen bildlichen Motive im Blick der Erzählerin auf, ohne im 
Wesentlichen das Epizentrum Herztier aus dem Auge zu verlieren. So z. B. 
gewinnt das herz- und mausgraufarbene Holz eine konstitutive Bedeutung 
für den Großvater. In permanenter Auseinandersetzung mit seinen 
Erfahrungen aus dem Krieg kann er seine innere Unruhe nur im Schachspiel 
austragen – aber nur verbissen und einsam, indem er „mit der hellen und 
dunklen Farbe gegen sich selbst spielt“  (H 50). Analog steht dazu die 
Äußerung der Großmutter: 
 

Du [der Großvater] sollst noch nicht schlafen, dein Herztier ist noch nicht zu 
Hause. (H  138) 
 
Als jedoch die Königinnen, die als nicht unwichtige Spielfiguren 

sogar mit Herztieren versehen sind, verschwinden, weigert sich der 
Großvater, neue zu schnitzen. Kurz darauf stirbt er. 

Durch die Assoziation des konkret fassbaren  Herztieres mit dem 
Diktator wird wie im Surrealismus der begrenzte Erfahrungsbereich durch 
das Fantastische und Absurde erweitert: 
 

Ich stellte mir vor dem offenen Kühlschrank einen durchsichtigen Mann vor. Der 
Durchsichtige war krank und hatte, um länger zu leben, die Eingeweide gesunder 
Tiere gestohlen. 
Ich sah sein Herztier. Es hing eingeschlossen in der Glühbirne. Es war  gekrümmt 
und müde. Ich schlug den Kühlschrank  zu, weil das Herztier nicht gestohlen war. 
Es konnte nur sein eigenes sein, es war häßlicher  als die Eingeweide aller Tiere 
dieser Welt. (H  70) 

 
Der Bildraum bleibt unbestimmt. Die Protagonistin identifiziert  das 

Herztier des durchsichtigen Mannes als ein hässliches Organ. In dieser 
bildlichen Verknüpfung wird die Illusion der Gerüchte über den Diktator 
entlarvt. Im sozialistischen Rumänien berichten die Leute über scheinbare 
Krankheiten des Diktators („Lungenkrebs, Rachenkrebs […] Darmkrebs, 
Gehirnschwund, Lähmung, Blutkrebs“ H 69), die zum Durchhalten und 
Abwarten ermuntern, ohne dass der erhoffte Tod des Diktators eintritt. In 
der Begegnung mit dem Kühlschrank, in dem Lola ihre angeschafften 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



233 

Eingeweide aufbewahrt hat, wird offenbar, dass der „durchsichtige Mann“, 
scheinbar sterbenskrank, zur Verlängerung seines Lebens die Eingeweide 
gesunder Tiere stiehlt. Sein Herztier bleibt jedoch ungestohlen. Diese 
Gestalt, mit großer Wahrscheinlichkeit der scheinbar kranke Diktator, ist 
eben nicht einer, der bestohlen wird und sterben muss. Er ist vielmehr 
derjenige, der sich der gesunden Tiere seiner Herde und ihrer Eingeweide 
bedient, um sich am Leben  zu erhalten. Sein Herztier bleibt verschont und 
verschwindet nicht, auch nicht durch entsprechende Gerüchte. Die 
Einbindung des Fantastischen in das Erzählgeschehen dient also bei Herta 
Müller wie bei Günter Grass in seinem Roman Die Blechtrommel (1959) 
als Enthüllung der politisch sozialen Wirklichkeit.    

In ihrem Essayband Der König verneigt sich und tötet (DK 54)  
erklärt die Autorin übrigens, dass sie sowohl den Begriff König als auch das 
Wort Herztier für den Diktator ausgewählt habe. Herta Müller mutet uns 
den Blick in den eigenen Kopf, ins Herz zu, wo jeder als seine persönliche 
Macht herrscht oder rasch zum Tyrannen aus Angst umerzogen werden 
kann: 

 
 Das „Herztier“ ist im Unterschied zum gelebten „König“ ein geschriebenes Wort. 
Es hat sich auf dem Papier ergeben, beim Schreiben als Ersatz für den König, weil 
ich für die Lebensgier in der Todesangst ein Wort suchen mußte, eins, das ich 
damals, als ich in Angst lebte, nicht hatte. Ich wollte ein zweischneidiges Wort, so 
zweischneidig wie der König sollte es sein. Sowohl Scheu als auch Willkür sollten 
drin sitzen. Und es  mußte in den Körper hinein, ein besonderes Eingeweide, ein 
inneres Organ, das mit dem ganzen äußeren rundherum befrachtet werden kann. 
Ich wollte das Unberechenbare ansprechen, das in jedem einzelnen Menschen 
sitzt, gleicherweise in mir und in den Mächtigen. (DK 57-58). 
 
Die Schriftstellerin zeigt ein nacktes, klopfendes Herztier in einer 

Sprache, die die abgründige Tiefe der Wirklichkeit heraufbeschwöre, hebt 
Udo Scheer (1998: 9) hervor.   
 
Schlussfolgerungen 
 
Herta Müller ist es in ihrem Roman gelungen, auch sprachlich die 
Umstände,  unter denen er entstanden ist, zu widerspiegeln und zu 
entdecken. Der sozial-politische  Kontext ist die Diktatur Ceauşescus, die 
durch Terror den Menschen das authentische Empfinden geraubt hat. Das 
allgemeine Misstrauen dem rein Begrifflichen gegenüber, das deswegen 
entstanden ist, kommt in Müllers Text klar zum Ausdruck. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



234 

Die Spruch- und Erinnerungsformen sind ein unabweisbarer 
Ausdruck der gestörten Verhaltens- und Kommunikationsmechanismen der 
Figuren und leisten aufgrund der erweiterten Bedeutungen einen 
entscheidenden Beitrag zur Demonstration der umfassenden Präsenz des 
Geheimdienstes und damit zur Darstellung der Diktatur.  
 Neben den Spruchformen, die die Auswirkungen der Diktatur direkt 
auf die Figuren zeigen, rekurriert der Text auf mehrere Strukturen, die als 
formelhaft bezeichnet werden können und die Daueranwesenheit von 
Staatsmacht veranschaulichen. Dazu zählt auch die Wiederholung von Gellu 
Naums Versen.    

Im Roman Herztier können Spruchformen und sprachliche 
Wiederholungen als scheinbare Erfahrungssätze nachgewiesen werden, 
deren Einsatz ausschließlich der Illustration der Diktatur dienen und die 
Verkörperung von allgegenwärtiger Bedrohung und Gewalt darstellen. 
Diese Formeln können auf einer höheren Ebene als Widerstand gegen das 
totalitäre Regime gedeutet werden und so erscheint als letztmöglicher Ort 
der Freiheit und Selbstbehauptung auch in einer Diktatur doch noch die 
Sprache selbst. In diesem Zusammenhang nimmt die Bezeichnung Herztier 
einen besonderen Platz ein.       
 
   
Literatur  
 
Butzer, Günter/Joachim Jacob (Hrsg.) (2008): Metzler Lexikon 

literarischer Symbole, Stuttgart/Weimar: Metzler. 
Dawidowski, Christian (1997): Bild-Auflösung: Einheit als Verlust von 

Ganzheit. Zu Herta Müllers Niederungen. In:  Ralph Köhnen 
(Hrsg.): Der Druck der Erfahrung treibt die Sprache in die 
Dichtung. Bildlichkeit in Texten Herta Müllers, Frankfurt/Main: 
Peter Lang, 13-16. 

Hofmannsthal, Hugo von (1979): Ein Brief. In: Ders., Gesammelte Werke in 
zehn Einzelbänden, Bd. 7: Erzählungen, erfundene Gespräche und 
Briefe, Reisen, Franfurt/Main: Fischer.  

Mahlberg, Gerhard (1994): „Herta Müller: Herztier. Roman, Reinbeck bei 
Hamburg 1994, ISBN: 3-498-04366-8, 252 Seiten”. In: Neue 
Literatur. Zeitschrift für Querverbindungen, 4/1994, 103-108. 

Mahrdt, Helgard/Laegreid, Sissel (Hrsg.) (2013): Dichtung und Diktatur, 
Würzburg: Königshausen & Neumann.    

Meurer, Petra (1999): Diktatorisches Erzählen. Formelhaftigkeit in den 
Romanen von Herta Müller. In Iris Denneler (Hrsg.): Die Formel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag



235 

und das Unverwechselbare. Interdisziplinäre Beiträge zu Topik, 
Rhetorik und Individualität, Frankfurt/Main: Peter Lang, 177-194.   

Müller, Herta (1994): Herztier, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt. 
Müller, Herta (2002): „Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – 

wenn wir reden, werden wir lächerlich. Kann Literatur Zeugnis 
ablegen?” In: Heinz Ludwig Arnold (Hrsg.): TEXT + KRITIK,  
153/ Juli 2002, 6-17.  

Müller, Herta (2003a): Der König verneigt sich und tötet (DK), 
München/Wien: Hanser. 

Müller, Herta (2003b): Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – 
wenn wir reden, werden wir lächerlich. In: Dies.,  Der König 
verneigt sich und tötet,  München/Wien: Hanser, 74-105. 

Müller, Julia (2014): Sprachtakt. Herta Müllers literarischer 
Darstellungsstil, Weimar/Wien: Böhlau, 148-154, 179-206. 

Müller, Philipp (1997): Herztier. Ein Titel/Bild inmitten von Bildern. In: 
Ralph Können (Hrsg.): Der Druck der Erfahrung treibt die 
Sprache in die Dichtung: Bildlichkeit in Texten  Herta Müllers, 
Frankfurt/Main: Peter Lang, 109-122.   

Müller, Philipp (2002): „Fluchtlinien der erfundenen Wahrnehmung. 
Strategien der Überwachung und minoritäre Schreibformen in Herta 
Müllers Roman ‚Heute wär ich mir lieber nicht begegnet’“. In: 
Heinz Ludwig Arnold (Hrsg.): TEXT + KRITIK, 153/ Juli/2002, 
49-58.  

Papadima, Liviu (1988): Sprache und Diktatur (Langue et dictature).  In:  
Günter Haltus [u. a.] (Hrsg.): Lexikon der Romanistischen 
Linguistik, Bd. 1/2, Tübingen: Niemeyer, 512-525. 

Rössler, Lydia (1995): Und sie lebt doch – Herta Müllers Roman 
Herztier als Beispiel neuester rumäniendeutscher Literatur, 
Diplomarbeit an der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der 
Universität Wien. 

Rüther, Günther (Hrsg.) (1997): Literatur in der Diktatur, Paderborn: 
Ferdinand Schöningh. 

Scheer, Udo (1998): „Nacktes, klopfendes Herztier. Leiden an der Diktatur 
erhält den Impac-Literaturpreis“. In: Die Welt, 20. Mai 1998, 9. 

Schmidt, Ricarda (1998): Metapher, Metonymie und Moral. Herta Müllers 
Herztier. In: Brigid Haines (Hrsg.): Herta Müller, Cardiff: 
University of Wales Press, 57-74.    

Spiridon, Olivia (2002): Untersuchungen zur rumäniendeutschen 
Erzählliteratur der Nachkriegszeit, Oldenburg: Igel. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 08:12:47 UTC)
BDD-A13046 © 2014 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

