
 118

POETICA SACRULUI 

RUGĂCIUNE – UN PSALM ARGHEZIAN 

LIVIUS PETRU BERCEA 

Cuvinte-cheie: creaţie, Dumnezeu, monolog, psalm. 
 
Textul, pe care-l reproducem alăturat, se poziţionează între cele 

prin care Tudor Arghezi îşi confirmă mereu poziţia de pol al 
încercării de comunicare cu Divinitatea, situaţie care este proprie 
psalmilor, dar cărora le putem adăuga numeroase alte texte. Suntem, 
de fapt, în prezenţa unui fals dialog, mai mult îndârjire interogativă, 
chemare, reproşuri, revoltă. Dumnezeu nu-i răspunde poetului 
niciodată. Acceptând formula „Cărţii din vechi”: vox clamantis in 
deserto, ca un model de structurare a dialogului cu divinitatea, dar 
altul decât cel strict biblic, devine pertinentă caracterizarea lui 
Nicolae Balotă că „Psalmii sunt, de fapt, monologuri ale celui-ce-
glăsuieşte-în-pustiu. Vox clamantis in deserto – formula s-a aplicat 
profetului ales şi trimis de divinitate, dar neascultat de semeni” (1). 
Sau, cum spunea Emilia Parpală, abordând poezia lui Arghezi mai 
ales din perspectiva cunoaşterii, printr-o amplă analiză a modelelor 
semiotice, „în Psalmi, înscenarea dramei gnoseologice într-o 
<vânătoare tragică> se face după principiile unui astfel de discurs 
<figurat>; deşi plastic-dramatic, mesajul rămâne, în esenţă, 
fundamental liric: monolog dialogal” (2). La Arghezi, iniţiativa 
adresării şi destinatarul comunicării sunt schimbate faţă de cadrul 
biblic. Poetul nu are comun cu profetul Cărţii decât canalul de 
transmitere a mesajului (propria „voce”). Se ştia, ab initio, că 
„interlocutorul”, destinatarul, nu va răspunde, n-a răspuns niciodată, 
în actualitatea noastră, unor asemenea întrebări incomode, adresate 
de pământeni. Nu şi-a făcut cunoscută prezenţa decât rar, şi atunci 
unor „aleşi”, spre deosebire de vremurile vechi, când s-a „arătat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 119

adeseori făpturii / Şi-ntotdeauna-n haine de-mpărat”. Nici măcar 
mesajul nu mai are atributele biblicului. Nu se mai comunică oame-
nilor voinţa divinităţii, ci divinitatea e, pur şi simplu, „interpelată”, 
ba, mai mult, nu o dată, acuzată de neintervenţie, care s-ar dovedi 
benefică, în destinul omului. 

Poetul se adresează Domnului „de pe un promontoriu înaintat” 
(3), dar „monologul nu ajunge niciodată să devină dialog” (4). Lip-
seşte „feed-back”-ul, răspunsul, reacţia destinatarului. Se presupune 
că Domnul umple hăul în faţa căruia răsună vocea poetului, că 
Dumnezeu e o prezenţă universală, dar, din păcate, mută, ascunsă, 
intangibilă. 

Prima întrebare sau nedumerire pe care o presupun textele 
poetice din această secţiune a Psalmilor este cea referitoare la relaţia 
dintre creator şi creat. Sigur, omul nu s-a ridicat la înălţimea 
aşteptărilor Divinităţii, dar poate că tocmai noua lui condiţie, aceea 
de muritor, ar implica şi iertarea din partea Creatorului ori măcar un 
răspuns. Acest răspuns clar în privinţa statutului său în Univers omul 
nu l-a primit însă niciodată. Relaţia Dumnezeu – om devine una cel 
puţin ciudată. Se pare că Dumnezeu îşi întemeiază eternitatea, 
nestingerea, pe „mărturia celor ce-au murit”, ceea ce nu e puţin din 
perspectiva pământeanului, care e, volens-nolens limitat, şi care vede 
cum propria extincţie pare a deveni „baza” perpetuităţii Celui Care 
l-a creat. 

Iată, însă, textul care ne îndreptăţeşte să aşezăm Rugăciune în 
rândul psalmilor: 

 
„De ce stârnişi ţărâna şi viu m-ai zămislit, 
Dacă-nceputului i-ai dat sfârşit 
De mai nainte de-a fi şi-nceput? 
 
De când te-ai murdărit pe degete cu lut 
Vremelnic şi plăpând tu m-ai făcut. 
Poţi cere o durată aceluia-njghebat 
Din tină trup şi suflet cu scuipat ? 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 120

Torcând mătasea, tu o faci de scamă 
Şi frumuseţea i se şi destramă. 
Ai scos din buturugă o vioară 
Şi-i pui şi coarda-n care vrei să moară, 
Pleznind în miezul nopţii albe, de smarald, 
Pe strigătul şi zborul în sus cel mai înnalt 
Un zbor i-ai dat şi şoimului la stele 
Împiedicat în peticele mele. 
 
Tu ai rămas de-a pururi şi viaţa noastră piere. 
Te mulţumeşti cu-atâta mângâiere 
Că singur, între neguri, eşti veşnic, sorocit 
Prin mărturia celor ce-au murit” (5). 
 
Trebuie remarcată, de la început, poziţia textului Rugăciune, 

printre psalmii pe care i-am putea numi „ai reproşului” (ca formă de 
comunicare), poziţie dublată de permanentul sentiment al depărtării 
(şi în-depărtării) de divinitate. Aici mai putem aşeza texte precum 
următoarele, toate aparţinând Psalmi-lor:”Pâinea nu mi-o caut să te 
cânt pe tine / Şi nu-mi vreau cu stele blidu-nvăluit” (Scrieri, I, 18); 
„În rostul meu tu m-ai lăsat uitării / Şi mă muncesc din rădăcini şi 
sânger” (Scrieri, I, 37); „Piscul sfârşeşte-n punctul unde-ncepe. / 
Marea mă-nchide, lutul m-a oprit” (Scrieri, I, 80); „Dar ajungând în 
piscuri, de râpi încrucişate, / Să birui înnălţimea văzui că nu se 
poate” (Scrieri, II, 288) etc. 

Cu toate că poezia poate fi citită prin diverse „grile”, că există 
multiple niveluri de lectură, interpretările tind să devină convergente 
şi înlesnesc, cât mai aproape de realitate, încadrarea textului în 
ansamblul poeziei religioase a lui Arghezi. 

În configuraţia expresivă generală, un loc aparte (şi poate mai 
vizibil ca altele) îl ocupă organizarea metaforică şi lexicală a 
textului. Reţine atenţia o abundentă prezenţă, sub diverse forme, a 
noţiunii creaţie, prezentă la Arghezi în numeroase ipostaze, mai cu 
seamă a celei divine, deloc neglijabilă în ansamblul poeziei arghe-
ziene, scopul final al acestei opere cereşti fiind, ca un corolar al 
actului, zămislirea omului. În text se învecinează, parcă selectiv 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 121

alese, „mostre” din gestul „facerii”, atât din lumea vie, cât şi din cea 
neînsufleţită, trimiţând la ideea de „unitate” a materiei rezultate în 
urma creaţiei. 

În afara unor sinonime ale conceptului de creaţie şi a unor 
expresii care denumesc exact, inventiv, dar normal şi, poate, grav, 
„preocupările” de făurar ale dumnezeirii (stârnişi ţărâna, viu m-ai 
zămislit, torcând mătasea, ai scos din buturugă o vioară, un zbor 
i-ai dat şi şoimului), îşi găsesc locul o serie de circumstanţieri care 
par a adăuga gestului creator al divinităţii atribute ale insignifian-
tului, uneori ale derizoriului, în orice caz, ceva contrar opiniei şi 
expresiei general încetăţenite că omul a fost creat după chipul şi 
asemănarea lui Dumnezeu. Primului om, care poate fi echivalat cu 
viaţa în sine, i-a fost „scrisă” moartea în însuşi actul naşterii: „înce-
putului i-ai dat sfârşit / De mai nainte de-a fi şi-nceput”. Anodinul, 
maleabilitatea şi fragilitatea fiinţei umane se întrezăresc şi în 
formulări metaforice precum: te-ai murdărit pe degete cu lut, vre-
melnic şi plăpând tu m-ai făcut, înjghebat, suflet cu scuipat, fru-
museţea i se şi destramă, -i pui şi coarda-n care vrei să moară / 
Pleznind... În sprijinul afirmaţiilor de mai sus putem cita (dar 
exemplele sunt mult mai multe) începutul poemului La stele: „...ieşi 
din frământarea ţărânii cu scuipat”, „materiale” impure, trecătoare, 
pe care divinitatea le-a ales pentru crearea primului om. 

Revine, în tot textul, chiar dacă uneori sub umbrela expresivă a 
aluziei, un reproş pentru efemerul şi imperfecţiunea creaţiei divine. 
El se concretizează (fiind şi cel mai evident) sub forma unor intero-
gaţii adresate retoric creatorului suprem: „De ce stârnişi ţărâna şi viu 
m-ai zămislit / Dacă-nceputului i-ai dat sfârşit / De mai nainte de-a fi 
şi-nceput ?” sau: „Poţi cere o durată aceluia-njghebat / Din tină trup 
şi suflet cu scuipat ?” Ambele formulări interogative sunt expresia 
faptului că divinitatea a creat o fiinţă nedurabilă, cu atributele rezul-
tate din înseşi „materialele” facerii, inferioare: tina şi scuipatul. 

La celălalt capăt al relaţiilor semantice dintre diferite fragmente 
ale textului, o persistentă antonimie confirmă prăpastia care desparte 
cele două entităţi (şi care justifică, o dată în plus, efortul individului 
de a se afla, măcar o clipă, în preajma celui care a modelat totul): 
divinitatea şi omul. Catrenul din finalul poemului este „organizat”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 122

dacă se poate spune aşa, pe opoziţia dintre veşnic şi efemer. 
Expresia directă: „Tu ai rămas de-a pururi şi viaţa noastră piere” 
(subl. n.) se completează cu cea din ultimele două versuri ale 
catrenului, care par a acredita ideea că veşnicia divinităţii se sprijină 
pe însăşi perisabilitatea şi vremelnicia duratei terestre a omului, pe 
„mărturisirea” sa (în sens etimologic: martirajul său): „singur între 
neguri, eşti veşnic, sorocit / Prin mărturia celor ce-au murit” (s. n.) 

Demn de luat în seamă este şi nivelul structurii integrale a 
textului. Rugăciune face parte din categoria aşa-numiţilor „psalmi ai 
comunicării”(6), concept care se concretizează aici sub forma: 
interogaţie (interogaţii) – răspuns – concluzie. Textul debutează 
printr-o terţină interogativă privitoare la efemeritatea fiinţei umane, 
la rostul morţii în ansamblul existenţei omului, iar tot ce urmează 
este un răspuns detaliat, exemplificator la întrebarea iniţială. Cea de-
a doua interogaţie („Poţi cere o durată...?”) nu face decât să reia 
afirmaţia dinainte („De când te-ai murdărit pe degete cu lut / 
Vremelnic şi plăpând tu m-ai făcut”), înscriindu-se în aria aceleiaşi 
poziţii a poetului faţă de fragilitatea şi şubrezenia omului muritor. 
Diversele ipostaze ale creaţiei şi libertăţii (pe care trebuie să le 
vedem complementare!) nu fac decât să concretizeze înţelegerea 
vieţii ca purtătoare a germenului morţii. Acest „germene” se între-
vede şi în spaţiul non-uman al lumii, fie că este alcătuit din elemente 
purtătoare de viaţă (zborul şoimului la stele este „împiedicat în 
petice”), fie că e un cadru de evidenţiere a neînsufleţitelor (mătasea 
toarsă, în loc să dea o ţesătură strălucitoare, ajunge „scamă”, iar 
viorii i se pune „coarda-n care vrei să moară”, dar nu oricum, ci când 
artistul atinge apogeul virtuozităţii, „pleznind în miezul nopţii albe, 
de smarald”). Mă opresc la acest din urmă vers (din păcate neluat în 
seamă de Şerban Cioculescu în studiul său despre oximoronul 
arghezian (7)) şi remarc faptul că oximoronul reprezintă aici figura 
optim expresivă pentru a reda strălucirea, nu numai cosmică, aşa cum 
pare la prima vedere (un întuneric perpetuu, brăzdat de fulgerările 
aştrilor nocturni). 

Avem şi aici, ca în aproape toată poezia argheziană, o ruptură 
între expresia de suprafaţă – aglomerarea de întrebări, răspunsuri, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 123

constatări – şi continuitatea de adâncime, constând în unitatea 
ideatică a textului. 

Rugăciune, ca toţi psalmii arghezieni, este construită pe 
polarizarea unor concepte fundamentale: viaţă / moarte, eternitate / 
vremelnicie, credinţă / tăgadă, demonstrând încă o dată că „dincolo 
de forme şi stiluri, polimorfismul dinamic al poeticii lui Tudor 
Arghezi este reflexul unei concepţii complexe despre viaţă, al 
vibraţiei unei conştiinţe literare aflate în permanent şi febril efort – 
încordare transmisă structurilor [...]. Reliefarea prin contrast, 
polarizarea generală a structurilor duale pare a fi <cheia> 
succesului”(8). 

 
 

Note 
 

1. Nicolae Balotă, Opera lui Tudor Arghezi, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1979, p. 149. 
2. Emilia Parpală, Poetica lui Tudor Arghezi, Ed. Minerva, Bucureşti, 1984, p. 93. 
3. Nicolae Balotă, op. cit., p. 149. 
4. Ibidem. 
5. Scrieri, vol. II, EPL, Bucureşti, 1962, p. 195. 
6. Emilia Parpală, op. cit., p. 105. 
7. O figură de stil argheziană: oximoronul, în Şerban Cioculescu, Argheziana, Ed. 

Eminescu, Bucureşti, 1985, pp. 207-210. 
8. Emilia Parpală, op. cit., p. 256. 

 
 

RUGĂCIUNE (RUGA) – AN ARGHEZI ҆S PSALM 
 

(Abstract) 
 

Key-words: creation, God, monologue, psalm 
 
There are number of texts written by Arghezi which match perfectly this type 

of poetry, besides the Psalms themselves. Rugăciune (Ruga) is one of these texts, a 
psalm among the others in the communication category. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:42:39 UTC)
BDD-A13029 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

