
 61

SACRALITATE ŞI LIMBAJ 

VALENŢELE COMESENIEI ÎN ACTUL CREATOR 
LA NICOLAE STEINHARDT 

PĂTRUŢ-NICOLAE BĂNĂDUC 

Cuvinte-cheie: convivialitate, echilibru, relaţie, interpretare, sacralitate 
 
Actul creator steinhardtian dispune în textele sale de existenţa 

unor termeni ce au puterea de a conceptualiza, a semnifica până la 
definiţii deja clasice pentru contemporaneitatea mărturisitoare 
monahului eseist. Un astfel de concept, după propunerea lui Ion 
Vartic, ce fundamentează „revelarea viziunii religioase”1 a celui în 
cauză, este comesenia, iar şase sunt textele care aduc la lumină un 
astfel de termen: Secretul „Scrisorii pierdute” (Încercare asupra 
unei interpretări raţionale a operei lui I.L. Caragiale),Călătorului îi 
şade bine cu drumul, Despre singurătatea lui Noica, Falsul idealism 
(I), Falsul idealism (II), Nunta din Cana Galileii, toate acestea, 
alături de o inedită Addenda, cuprinse în volumul intitulat Cartea 
împărtăşirii. Dar adiacent acestor texte, vom surprinde linearitatea 
termenului şi în alte texte ale lui Nicolae Steinhardt. 

Pentru a surprinde relevanţa termenului nostru, vom face apel la 
explicaţiile pe care acesta le dobândeşte în dicţionare, fiind un cuvânt 
care deschide mai multe perspective; sensul lexical este fundamentul 
pentru semnificaţiile pe care acest termen, pornind de la 
„întrebuinţările” steinhardtiene, au relevanţă literară, morală şi 
teologică. 

Cuvântul comesean, aşa cum îl explică Dicţionarul fundamental 
al limbii române explicativ, morfologic, ortografic şi ortoepic are 
                      
1 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii, ediţie alcătuită de Ion Vartic, Biblioteca 

Apostrof, Cluj-Napoca, 1998, p. 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 62

sensul de „persoană care stă la masă împreună cu altcineva; conviv”, 
cu varianta „conmesean”2. Dicţionarul etimologic al limbii române3 
nu face referinţe la el, şi nici Dicţionarul de neologisme4. În schimb, 
Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea românească” din 1931, 
alcătuit de doi congeneraţionişti ai lui Nicolae Steinhardt, I. Aurel 
Candrea şi Gh. Adamescu, oferă următoarea explicaţie, nu lipsită de 
uzul/izul interbelic al exprimării: comesean – „cel ce mănâncă de 
obiceiu la masă cu altul”, urmat de un exemplu (ca folosire într-un 
enunţ al cuvântului) ce comunică în viziunea de ansamblu cu 
concepţia şi predilecţia steinhardtiană pentru opera lui I.A. Brătescu-
Voineşti: „trebuia acum o nouă bătaie de cap…pentru potrivirea 
locurilor fiecăruia din comeseni (BR.-VN.)”5; „abreviaţiunile”6 trimit 
la acest scriitor şi la posibilele texte suport ale „bibliografiei”: În 
lumea dreptăţii (Iaşi, 1907), Întunerec şi lumină (Bucureşti, f.a.), În 
slujba păcii (Bucureşti, f.a.)7. 

Acelaşi Dicţionar enciclopedic ilustrat oferă şi o etimologie a 
termenului nostru supus analizei: comesean – „refăcut din mesean, 
după fr. commensal”8, iar Nicolae Steinhardt îl va ridica ierarhic 
comparativ cu englezescul conviviality9, pentru a-l nuanţa în câmpul 
semantic al interdisciplinarităţii implicite. 

                      
2 Dicţionarul fundamental al limbii române explicativ, morfologic, ortografic şi 

ortoepic, autori: Gabriel Anghelescu (coordonator), Emilia Mareş, Alexandru 
Muşina, Tania Muşina (revizia finală a termenilor), Braşov, Editura Aula, 2008, p. 
252. 

3 Alexandru Ciorănescu, Dicţionarul etimologic al limbii române, ediţie îngrijită şi 
traducere din limba spaniolă de Tudora Șandru Mehedinţi şi Magdalena Popescu 
Marin, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 2001 

4 Onufrie Vinţeler, Dicţionarul de neologisme, Editura Lucman, Bucureşti, 2006. 
5 Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea românească”, Partea I de I.-Aurel 

Candrea, profesor la Facultatea de Litere din Bucureşti şi Partea II de Gh. 
Adamescu, profesor, membru corespondent al Academiei Române, Editura 
„Cartea Românească” S.A. – Bucureşti, 1931, p. 312. 

6 Ibidem, p. XXII. 
7 Ibidem, p. XIX. 
8 Ibidem, p. 312. 
9 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii..., p. 94. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 63

La origine, termenul provine din limba latină, din rădăcina 
verbală a lui com-edo, edi, essum, edere (cu formele comes, comesse, 
comesses) şi are sensul de „a mânca, a hrăni, a consuma, a mânca 
bani, a risipi, a ruina”10; Dicţionarul latin-român adaugă şi substan-
tivul comes, itis, cu sensul de „tovarăş, companion, însoţitor, 
camarad, prieten, pedagogul unui copil, cel ce întovărăşeşte pe un 
nobil sau un împărat, funcţionar, suită”11; acestea sunt evidente 
pentru faptul că sensul termenului comesean redă ideea de a însoţi pe 
cineva la masă. Nu mai departe, acelaşi dicţionar prevede ideea de 
„împreună cu” şi pentru verbul com-bibo, bibi,ere, sugerând actul de 
„a bea împreună”, cu substantivul dedus com-bibo, onis în sensul 
„tovarăşului de băutură, de chef”12. 

Argumentele monahului eseist nu sunt numai religioase, ci ţin şi 
de viaţa practică, mergând, unde este cazul, până la justificare 
interdisciplinară, uzând de termeni literari, filosofici, judiciari sau 
teologici, semantica termenului comesenie îmbogăţindu-se cu orice 
consemnare textuală. 

Locul iniţial al termenului comesenie derivă din teoretizarea 
valorilor spirituale pe care le presupune „sufletul românesc”; în acest 
sens, ipostaza creatoare a monahului Nicolae Steinhardt din Secretul 
„Scrisorii pierdute”13 este genială prin sintetizarea concepţiei sale 
asupra spiritualităţii spaţiului românesc. 

Se iscă o întrebare: de unde porneşte, din punct de vedere 
ideatic, consultativ şi livresc, această „încercare asupra unei inter-
pretări raţionale a operei lui I. L. Caragiale”? Eseul steinhardtian este 
generos, primul filon al „referinţelor” trimiţând la Machiavelli: 

                      
10 Teodor Iordănescu, Dicţionar latin-român, Bucureşti, Editura Ziarului 

„Universul”, 1945, p. 139. 
11 Ibidem, p. 139. 
12 Ibidem, p. 139. 
13 Eseul, precizează Ion Vartic în Explicaţie pentru „Cartea împărtăşirii”, „a fost 

iniţial publicat în revista Ethos, de la Paris, în 1975, cu complicitatea lui Virgil 
Ierunca şi în condiţii de clandestinitate căutată, menit să nu atragă atenţia 
Securităţii: Nicolae Niculescu. E numele cu care N. Steinhardt şi-a semnat şi 
Testamentul politic, pus ulterior în faţa Jurnalului fericirii” (Cartea împărtăşirii, 
p. 5). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 64

„Jacques Maritain, în Antimoderne, ia apărarea lui Machiavelli, 
stabilind o deosebire între machiavelismul relativ de altădată şi 
machiavelismul absolut din zilele noastre”, eseistul nostru preferând 
pe „cel din dintâi”, care, „deşi vrednic de osândă şi puţin îmbietor, i 
se pare totuşi de îndurat, deoarece nu răstoarnă valorile umane 
tradiţionale şi nu instaurează iadul pe pământ; mai umblă cu unele 
perdele şi menajamente, şi-n marginile lui se mai poate trăi”, făcând 
trimitere la conotaţiile conceptelor de „dreapta-socotinţă”14 şi 
„amenitate”15 ale poporului român; când comentează „machiavelis-
mul absolut”, apar şi elementele care ţin de câmpul semantic al 
comeseniei (familia, mâncarea, băutura, credinţa, erosul), pentru că 
în această atitudine „lucrurile se schimă cu desăvârşire: politica 
devine singura entelehie recunoscută […], politicul e necontestat 
(familia, mâncare, băutura, viciul, slăbiciunile, credinţele, eresurile, 
erosul, patosul, logosul, felurimile toate i se supun făcând 
proskinesis)”16. 

Cel de-al doilea filon interpretativ face trimitere la Marshall 
McLuhan cu opera sa, Galaxia Gutenberg, după care interpretul 
oricărei opere trebuie să abolească „metoda punctului de vedere fix 
sau specializat, potrivit căreia repetarea este piatra de încercare a 
adevărului şi a simţului practic”, şi mai mult decât atât, „astăzi, 
ştiinţa şi metoda noastră nu tind spre un punct, ci se străduiesc să 
descopere cum să facem ca să nu avem doar un punct de vedere: nu 

                      
14 Exaltat în faţa faptului că Virgil Ierunca îi va edita volumul Între viaţă şi cărţi, de 

pe patul spitalului în urma uni infarct, la data de 19 august 1976, îi scrie „o 
epistolă”, mulţumindu-i şi parafrazând cartea lui Alexandr Soljeniţîn, Auguste 
quatorze: „Dar asta-i curată dreaptă socoteală ortodoxă, asta-i adevărată înţelep-
ciune românească! Niciodată la noi sfinţenia nu s-a confundat cu neghiobia, 
dimpotrivă, cu neînfricarea, cunoaşterea, coborârea în întunecimi, frecventarea 
nepuritană a realităţilor celor mai abisale” (Dumnezeu în care spui că nu crezi... 
Scrisori către Virgil lerunca (1967-1983), Editura Humanitas, Bucureşti, 2000, 
p. 206). 

15 „Amenitatea, gentileţea, politeţea ţin de creştinism: dragostea e în primul rând 
amabilă bunăvoinţă, vorbire nerăstită, surâs îmbietor, degajată compasiune, 
linişte” (Dumnezeu în care spui că nu crezi... Scrisori către Virgil lerunca (1967-
1983), p. 71). 

16 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii, p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 65

este metoda delimitării şi a proiectării în perspectivă, ci a 
«câmpului» deschis şi a suspendării judecăţii. Aceasta este acum 
singura metodă viabilă în condiţiile electrice de mişcare simultană, 
de informare şi de interdependenţă umană totală”17. Valenţele acestei 
expresii ultime („interdependenţă umană totală”) îşi găsesc 
reverberaţii literare la orice nivel al ipostazelor spiritului său creator 
şi direct proporţional cu experienţa sa culturală, carcerală ori 
baptismal-monahală. 

Având o astfel de lectură referenţială şi primar actualizată în 
eseul său din 1975 (dar şi de contemporaneitate, de generaţie am 
putea spune, 1975 fiind şi anul traducerii acestei cărţi de excepţie), 
actul creator steinhardtian se redefineşte pe sine, când aserţiunile 
acestuia reprezintă „un alt ajutor” de interpretare: „Până a fi apărut 
sistemele lui, îmi formulam convingerile privitor la Caragiale cu 
oarecare sfială şi teamă. După aceea am prins însă mare curaj. De ce? 
Pentru că McLuhan propune pentru orice operă literară o analiză 
dincolo de text, de vorbe, o analiză căreia el îi spune «de câmp» şi 
care ar putea fi tot atât de bine denumită spectroscopică. Noua 
metodă de cercetare, trecând peste materialul scris, ia în consideraţie 
şi ceea ce nu e tipografic şi vizual, adică nimbul din jurul lucrării, 
aura ei, atmosfera, fundamentul, tot ce-i satelit şi-n stare de pulbere 
încă neaglomerată, fondul inconştient în osmoză cu mentalitatea 
societăţii”, iar pentru a defini plastic metoda „spectografiei lui 
Caragiale” ca „lumina epocii care sălăşluieşte inconştient şi probabil 
nevoit în text”, interpretul Steinhardt conchide printr-o imagine 
plastică, naturală şi cosmică: „toate acestea sunt nume diferite ale 
aceluiaşi lucru, care este în opera de artă ceea ce sunt soarele şi 
căldura lui pentru vin (prin mijlocirea strugurilor care s-au copt în 
verile fierbinţi) şi pentru cărbune (care şi el dă numai căldura solară 
acumulată)”18. Prima valorificare a termenului de comesenie este 
aşadar aceea de a surprinde specificul acestui „echilibru românesc”, 
care propune „o lume nouă […] o altă morală, care-i arierplanul şi 

                      
17 Marshall McLuhan, Galaxia Gutenberg. Omul şi era tiparului, Cuvânt înainte de 

Victor Ernest Maşek. Traducere din limba engleză de L. şi P. Năvodaru, Idei 
Contemporane, Editura Politică, Bucureşti, 1975, p. 440. 

18 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 66

fundaţia lumii caragialeşti”19. De abia acum comesenia îşi distribuie 
însuşirile în creaţia steinhardtiană. 

Unul din atributele (însuşire esenţială în valorizarea) „românis-
mului”20, ce derivă din cele expuse, este echilibrul existenţial al 
vieţii: „Actul al IV-lea este acela unde, pentru cine are ochi de văzut, 
urechi de auzit şi inimă să-i bată, autorul Scrisorii saltă peste come-
dia de moravuri, peste genul realist, peste teatru şi ne aduce cu 
iuţeală mare, în marş forţat – uimiţi, încântaţi, emoţionaţi (vezi lacri-
mile) – în lumea care nu mai e a unei realizări teatrale, ci a marii arte 
unde se decodează sufletul omenesc – în cazul de faţă, românesc”. 

Retorica steinhardtiană nu este caracteristică doar eseurilor sale 
teologice consemnate ca omilii sau predici (proprii discursului de 
amvon) din volumul postum Dăruind vei dobândi, ea se regăseşte ca 
o anafora tematică, în structuri repetative ce dau consistenţă creaţiei 
sale artistice; interogaţia sa este întotdeauna primă sau finală: „Ce-i 
această lume şi care-i punctul precis din care începe să se arate 
privitoriului?”, iar răspunsul este concreteţea enunţului definitoriu, 
conclusiv şi deductibil din argumentele enunţate: „E lumea minunată 
a echilibrului românesc, iar de arătat se arată în punctul magic în care 
Caţavencu îşi cere iertare şi coana Joiţica îl iartă. […] Actul al IV-lea 
e totul şi duce de-a dreptul la izvoarele românismului”21. Trebuie 
menţionat faptul că spiritualitatea viziunii sale asupra românismului 
este complementară concepţiei Părintelui Dumitru Stăniloae, care 
propune echilibrul ca dimensiune generală formală a spiritului româ-
nesc, întrucât balansarea spiritului românesc între Est şi Vest sau 
componenta orientală şi occidentală a conţinutului ethosului său are 
ca rezultat un echilibru general al acestui spirit22. Acest echilibru se 

                      
19 Ibidem, p. 20. 
20 Românismul este un termen „împrumutat” de la Părintele Dumitru Stăniloae, pe 

care Nicolae Steinhardt îl citează ca pe un spirit creator normativ în spaţiul 
românesc: „părintele D. Stăniloae a dovedit, pe larg şi în chip hotărâtor, că cea 
mai de seamă caracteristică a sufletului românesc este echilibrul” (N. Steinhardt, 
Cartea împărtăşirii, p. 26.) 

21 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii..., p. 21-22. 
22 Dumitru Stăniloae, Reflecţii despre spiritualitatea poporului român, Editura 

Elion, Bucureşti, 2001, p. 39. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 67

poate constata în toate formele sale de viaţă şi în toate atitudinile lui 
spirituale. 

Numai după ce stabileşte aceste elemente de comesianitate cu 
direcţie fenomenologică spre„românism”, monahul eseist propune şi 
efectele acesteia, la loc de cinste fiind blândeţea, care e mai degrabă 
o datorie23, motiv pentru care „lumea blândeţii, iertării şi împăcării, 
lumea machiavelismului relativ a păstrat legătura ontologică neîntre-
ruptă cu esenţa creştinismului. Nu e agitată, are timp să fie cuviin-
cioasă, are timp şi de tabieturi şi taclale”; ca spaţiu arhetipal al 
comeseniei propune „prispa şi cerdacul, element permanent al arhi-
tecturii populare, de asemeni loc de trecere şi de îmbinare între 
natură şi intimitatea vieţii de familie”24. Alt efect al comeseniei ce 
decurge din românism este „relativizarea generală”25, şi Steinhardt 
face aici apel la experienţa totalitarismului în România şi implicit la 
perioada sa de detenţie, deoarece din „experienţa ultimului sfert de 
veac în România […] omul de rând din Răsărit ştie mai mult decât 
intelectualul din Occident”, căci „pentru un popor nespus de îngă-
duitor, nevinovat şi neştiutor de sadism, încarcerarea a fost atât de 
uluitoare, încât saltul produs a fost şi el excepţional”; iar toate 
împrejurările de depăşire ale unei stări de persecuţie devin „forme de 
reacţie ale sufletului omenesc tradiţional împotriva demenţelor unei 
clipe dezechilibrate de istorie”26. Nu insistăm în acest plan socio-
politic, deoarece însuşi eseistul refuză comentariile de tip expertiză 
ale fostului regim dictatorial. 

Constatările critice ale lui Nicolae Steinhardt, în sensul inter-
pretărilor de câmp a operei de artă în literatura română, îl fac să vadă 
apogeul şi „punctul culminant al aspiraţiilor artei prin bunăvoinţă şi 
înduioşare” care „poate fi aflat în opera lui Ioan Al. Brătescu-
Voineşti […], în nuvela Călătorului îi şade bine cu drumul”; de aici 
extrage elementele „pentru caracteriologia poporului român”27; 

                      
23 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii..., p. 46. 
24 Ibidem, p. 54. 
25 Ibidem, p. 56. 
26 Ibidem,p. 56-57. 
27 Ibidem, p. 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 68

numai în atare condiţii criticul nostru compară sensul termenului 
nostru: „ceea ce la Dickens se numea conviviality şi în româneşte se 
poate, cu o treaptă mai sus, numi „comesenie” arată că, sufletul 
românesc, realizarea fericirii nu necesită negreşit împilarea ori 
înfrângerea celuilalt şi nu se clădeşte pe scheme antagonice”. Are şi 
momente în care ipostaza creatoare a lui Nicolae Steinhardt atinge 
instanţele fericirii ca împreună-lucrare umană: „În gnoza Călătorului 
beţia solitară nici nu poate fi concepută; trăieşte, dimpotrivă, acea 
bucurie pe care fericirea ori binele celuilalt nu numai că o 
stingheresc, ci o amplifică; ba mai mult decât atât, o condiţionează, 
căci fiecare accede la o stare de euforie cu atât mai înaintată cu cât 
creşte numărul participanţilor şi se arată mai slobodă fericirea lor. 
Comesenii, în limba şi psihologia românească, infirmă cu desăvârşire 
formula Ceilalţi, iată iadul”28. În nota finală a acestui eseu, criticul 
nostru compară identitar şi comunitar relaţiile de bunăvoinţă ale 
comeseniei: „La Rabelais, ca şi la Falstaff, masa nu e atât prilej de 
bucurie, cât ipostază rudimentară de «crăpelniţă». Rudă bună a 
kermesei flamande, e şi străbună a multor «happeninguri» din 
Olanda contestatarilor de astăzi; în jurul mesei nu se realizează 
înfrăţita prietenie, fiesta multiplicatoare de voioşii, ci tot atâtea 
prezenţe egocentrice care se conced, pentru că altfel nu se poate, dar 
nu încetează de a se «proiecta» adversativ. Comesenii noştri însă, pe 
plan întrupat, repetă – pe cât se poate – euforia banchetului 
platonician, se împărtăşesc din esenţe, în chip nematerialnic”29. De 
aici, eseistul combină semantic în nucleul comeseniei şi admite 
posibilitatea fericirii, pentru că „interdependenţa umană totală”30, ar 
spune Marshall McLuhan, justifică Raiul, împlinirea acelei Împărăţii 
cereşti. 

Din blândeţe şi relativizare generală, bunăvoinţă şi înduioşare, 
actul creator steinhardtian încheagă conceptul comeseniei cu ideea de 
stare paradisiacă: „Dacă scăpăm de gândul că seriozitate înseamnă 
răzbunare, trăinicie, supunere oarbă în faţa ideilor şi principiilor zilei 

                      
28 Ibidem, p. 94. 
29 Ibidem, p.95. 
30 Marshall McLuhan, op. cit., p.440. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 69

şi ne mai descotorosim şi de părerea că inteligenţa nu se poate fără 
de răutate, începem să ne apropiem de înţelegerea tainei finale a 
Scrisorii pierdute şi a operei caragialeşti, care-i condiţia paradi-
ziacă”31. În concepţia sa, „Iartă-mă-te-iert este pragul paradisului, de 
aici încolo personagiile scapă atracţiei pământului şi voinţei autorului 
şi ne duc cu ele în eterul de sus”, iar „poporul român şi eroii lui 
Caragiale tot de nostalgia paradisului sunt îmboldiţi”32. Acum se 
produce ceea ce numim noi a fi interdisciplinaritate, căci de la critică 
şi meditaţie social-morală, eseistul sugerează aportul teologic al 
spiritului său creator. Se dezvăluie teologul fin în arta logosului şi al 
rostului mistic, transfigurator, metanoic, din puterea cuvintelor ca 
energii comunicaţionale: 

„Există în toate miturile33şi riturile o formulă magică în stare să 
realizeze pe loc paradisul sau pe loc să-l distrugă (să-l neantizeze, 
cum se exprimă filosofia din zilele noastre). În Scrisoarea pierdută 
formula magică înfăptuieşte paradisul dintr-odată şi total, transfor-
mând, aidoma lui Don Quijote, cârciuma în castel, cloaca în rai. 

Cuvântul lui Dumnezeu a creat lumea. Cuvintele oamenilor, 
dacă se rostesc potrivit cu voia lui Dumnezeu şi în sensul planului 

                      
31 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii..., p. 69. 
32 Ibidem, p. 70. 
33 Precizăm şi oferim o explicaţie posibilă a subtitlului Încercare asupra unei 

interpretări raţionale (s.n.) a operei lui I. L. Caragiale din eseul intitulat Secretul 
„Scrisorii pierdute” prin apelul la „rolul raţiunii critice” ce acreditează mitul în 
plan metafizic: „Mitul nu este sfârşitul raţiunii, ci mai degrabă începutul ei. Şi 
raţiunea concretă nu trebuie să proclame moartea mitologiei, ea ar trebui mai 
degrabă să-şi propună un fel de reluare a miturilor, o legitimare şi o discriminare. 
Miturile enunţă materia realităţii umane, valorile în stare sălbatică, şi prin aceasta 
ele semnifică fără deosebire ce e mai bun şi ce e mai rău. Miturilor ascensiunii 
spre vârfuri li se opun miturile coborârii în infern. Miturilor umanului li se opune 
înflorirea monstruoasă a miturilor inumanului – al incestului, al uciderii, al răz-
boiului, al haosului. Mitul ţine de domeniul naturii umane, el dezvoltă, fără 
deosebire, toate posibilităţile acestei naturi. Rolul raţiunii critice va fi deci un rol 
de purificare. Ea trebuie să-l facă pe om să treacă, prin autentificarea valorilor 
sale, de la natură la cultură, adică la morală” (Georges Gusdorf, Mit şi metafizică. 
Introducere în filozofie. Traducere de Lizuca Popescu-Ciobanu şi Adina Tihu. 
Coordonator traducere: Maria Țenchea, Editura Amarcord, Timişoara, 1996, 
p. 262). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 70

divin, pot recrea raiul, tâlharul de pe cruce, pentru a fi în aceeaşi zi în 
rai, n-a avut nevoie decât să spună câteva CUVINTE”34. 

Din punct de vedere teologic (dar şi al implicaţiilor morale), 
vorbim de comesenie întrucât avem un Dumnezeu care nu apare ca 
Unul al „pustiului, pustei şi tundrei, al sterilităţii, uscatului şi 
pârjolului, ci al bogăţiei , belşugului, plinătăţii hranei şi veseliei. Pe 
cine vrea să vină la El îl aşteaptă veselia şi banchetul. Nu numai la 
Socrate şi Platon35 (acela e preînchipuire; pe cât se poate)”. 
Sinonimul posibil al termenului în discuţie, dar cu trimitere biblică, 
este ospăţul. 

Pentru actul creator steinhardtian, motivele pentru care suntem 
chemaţi la ospăţ sunt: Dumnezeu, atâta timp cât nu-şi caută gloria, 
slava Sa, întrucât o are, noi suntem făuriţi nu ca martori, care-i 
demonstrează propria-i glorie, ci ca fiinţe care se bucură de ea cum 
se bucură şi El şi ne-o împărtăşeşte şi nouă; al doilea motiv, la care 
ţine foarte mult, este că numai la ospăţ se bucură omul de bucuria 
altuia, ospăţul e cu atât mai frumos şi mai izbutit cu cât toţi cei de 
faţă sunt mai veseli. Ospăţul „este, poate – în chip paradoxal – 
singurul loc în care bucuria celuilalt nu este pizmuită. Şi unde nu 
există concurenţă, numerus clausus; the more themerrier” (mai 
mulţi, mai veseli): creşterea numărului comesenilor, departe de a 
constitui o piedică, o primejdie, multiplică bucuria fiecăruia şi a 
tuturor. Dacă e aşa, atunci ospăţul realizează condiţia paradisiacă: ea 
presupune în primul rând capacitatea de a te bucura, de a o 
împărtăşi.36 Altfel spus, atingem intuitiv „dubla intenţie a limbajului” 
teoretizată de Tudor Vianu, a cărui expunere consună conceptului 
steinhardtian de comesenie, pentru că bucuria şederii la masă implică 
nemijlocit actul comunicării şi toţi „întrebuinţează acelaşi sistem de 
simboluri lingvistice. Cine vorbeşte comunică şi se comunică. O face 
pentru alţii şi o face pentru el. În limbaj se eliberează o stare 
                      
34 N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii..., p.71. 
35 „Nu degeaba e Platon aşezat de vechii maeştri zugravi şi iconari români printre 

sfinţi pe zidurile bisericilor. Românismul e îndatorat lui Platon, întrucât ştie să 
deosebească platoniceşte esenţa (adevărul) de fenomenul lumesc şi atrăgător” (N. 
Steinhardt, Cartea împărtăşirii...,p. 53). 

36 N. Steinhardt, Jurnalul fericirii, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994, p.145-146. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 71

sufletească individuală şi se organizează un raport social. Considerat 
în dubla sa intenţie, se poate spune că faptul lingvistic este în aceeaşi 
vreme reflexiv şi tranzitiv. Se reflectă în el omul care îl produce şi 
sunt atinşi, prin el, toţi oamenii care îl cunosc. În manifestările limbii 
radiază un focar interior de viaţă şi primeşte căldură şi lumină o 
comunitate omenească oarecare”37. 

Calitatea lui Hristos-Dumnezeu de a fi „Boier” prin excelenţă, 
are la Nicolae Steinhardt motivaţia în puterea Acestuia de a săvârşi 
minuni; în felul acesta, odată cu prima Sa minune din Cana Galileii, 
Hristos are putinţa de a ne descoperi „concepţia hristică despre 
viaţă”38 (Ioan II, 1-11), şi de aici valenţele comeseniei frăţeşti39, 
deduse din ospeţele pe care parabolele evanghelice ni le propun ca 
chipuri ale Împărăţiei Cerurilor. 

Ospăţul şi comesenia implicată aici denotă „neistovita bună-
dispoziţie şi vrere a Domnului de a sărbători lucrurile prin ospeţe, 
care apar proiectate pe tot parcursul anilor de predicare” (Matei VIII 
15; Marcu I, 31; Luca IV, 39; VIII, 55; Matei IX, 10; Marcu II, 15; 
Luca V, 29), dar şi o necesitate ce se impune în planul Tradiţiei, căci 
„Pavel urmând pilda Învăţătorului său (Faptele Apostolilor XVI, 23-
34), după o biruinţă a binelui (Botezul temnicerului din Filipe), a pus 
şi el masa şi s-a veselit cu toată casa”. Prin ospăţ se vizează 
împărtăşirea lui Dumnezeu, care „mereu binecuvântează, rodeşte şi 
multiplică: pâinea, vinul şi peştele”40. De ce oare aceste elemente? 
Pâinea este simbolul condiţiei de viaţă a omului, e semnificantul 
bunei stări al unei situaţii material corespunzătoare calităţii sale de 
fiinţă conştientă, gânditoare, cuvântătoare şi gânditoare, este cea care 
hrăneşte şi întreţine „rodul binecuvântat al muncii omului şi al 
fertilităţii pământului”, iar vinul este cel care „îmbogăţeşte şi 
veseleşte şi semnifică depăşirea omenească a concretei existenţiale 
brute”41. Peştii – ne arată Oliver Clement cu referinţă la textul „jar 
                      
37 Tudor Vianu, Arta prozatorilor români, Colecţia Sinteze Lyceum, Editura 

Albatros, Bucureşti, 1977, p. 9. 
38 N. Steinhardt, Dăruind vei dobândi, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994, p. 220. 
39 Idem, Cartea împărtăşirii , p. 106. 
40 Idem, Jurnalul…, p. 144; 
41 Idem, Cartea împărtăşirii, p. 106; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 72

pus jos şi peşte pus deasupra” (Ioan XXI, 9) – sunt „simbolul omului 
născut din apă şi foc, prânzul împărţit în bucuria nebună a nemuririi, 
iată deja Împărăţia lui Dumnezeu”42. 

Un poet creştin citat şi citit de Nicolae Steinhardt, Sfântul 
Simeon Noul Teolog, găseşte în imaginea ospăţului Împărăţia 
Eshatonului: „Şi ce este ospăţul (Matei XXV, 34)? Împărăţia 
cerurilor, pe care potrivit hotărârilor Lui a pregătit-o celor chemaţi de 
la întemeierea Lumii (Matei XXV, 34). Ce sunt taurii şi animalele 
îngrăşate? Însuşi Fiul Fecioarei şi Dumnezeu, care este viţelul 
îngrăşat de dumnezeire; căci acesta este şi taur prin puterea Lui cu 
adevărat nebiruită; şi l-a numit la plural tauri, pentru că trupul lui cel 
sfânt se împarte în multe şi fiecare părticică din el este iarăşi Acel 
întreg, fiind atât de puternic, încât îi răstoarnă şi pe vrăjmaşii celor 
ce-L primesc pe El, dă putere tuturor să biruiască lumea şi să se 
poată face fii ai lui Dumnezeu ” (Ioan I,12)43. Simbolul ospăţului 
transgresează – la acelaşi sfânt – prin „creaţie, Adam şi Împărăţia 
Cerurilor”44, întrucât, observă monahul eseist Nicolae Steinhardt, 
citându-l pe Al. Schmemann, „omul este ceea ce mănâncă” 
(Feuerbach), iar „lumea (creaţia) pentru creştini e un ospăţ; imaginea 
ospăţului apare de-a lungul întregii Scripturi şi este şi finalul, 
încoronarea ei: – ca să mâncaţi şi să beţi la masa Mea, în Împărăţia 
Mea –”45. 

Particularitatea stilului steinhardtian de a demonta şi clădi cu 
ideile unui text (în speţă biblic) este o constantă la orice nivel al 
actului creator şi personal. O dovadă contemporană este asocierea 
numelui său şi a unor texte cu profiluri precum Joachim Jeremias, 
Vasilios Gondikakis, Marko I. Rupnik, Jean-Luc Marion şi 
Constantin Noica, în volumul ce reuneşte tematic preocupări 
interpretative comune şi consună ideatic prin generalitatea 
abordărilor: Cartea fiului risipitor. O parabolă biblică în 6 lecturi 
                      
42 Oliver Clement, Trupul morţii si al slavei. Traducere română de sora Eugenia 

Vlad, Editura Christiana, Bucureşti, 1996, p. 21. 
43 Sf. Simeon Noul Teolog, Discursuri teologice şi etice. Scrieri I. Traducere 

română de Ioan I. Ică Jr., Editura Deisis, Sibiu, 1998, p. 148. 
44 Ibidem p. 111. 
45 N. Steinhardt, Jurnalul…, p. 145. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 73

pentru omul contemporan; nu ne referim la textele celor enunţaţi, ci 
doar evidenţiem, în ton cu editorul acestor texte, „cum înţelege omul 
contemporan, omul secolului XX, dincolo de simpla identificare, 
sensurile acestei parabole, a cărei simplitate face din ea un text 
inepuizabil, deschis jocului mereu reînnoit al interpretărilor?”46. 
Răspunsul vocii sale interpretative surprinde ca nucleu referinţa la 
comesianitate, deoarece calitatea supremă Domnului este „mărinimia 
[…], nobleţea, boieria Lui, înfăţişarea-I de cavaler, gentleman (zic 
englezii), gentilom (zic francezii) şi mare aristocrat (în înţeles 
etimologic), de nobil (în sens sufletesc şi spiritual)”47, iar fiul 
risipitor din parabolă, atunci când se întoarce căit acasă, „răsplata, 
aşadar, nu-i alta decât poftirea la cina împărătească”; pentru 
expresivitatea frazelor sale, redăm citatul demonstrativ al 
mecanismului fin de interpretare: „S-ar fi putut referi Iisus la multe 
daruri, favoruri şi bunătăţi, dar toate acestea – mărunte – nu ar fi fost 
potrivite cu firea Lui mărinimoasă, nobilă şi nefinită: pe acel care-L 
iubeşte şi care ascultă de porunci, îl aşază la masa împărătească, îi 
acordă statut de comesean al Sfintei Treimi, nici mai mult nici mai 
puţin! şi păstrându-se în acest fel fericita tradiţie inaugurată la 
stejarul Mamvri. 

Prefacerea apei în vin la nunta din Cana Galileii este şi ea semn 
de măreţie şi generozitate. Iar parabola lucrătorilor tocmiţi la vie tot 
în acelaşi spirit cred că trebuie interpretată. […] Pe mine unul mă 
bate gândul că modul de plată uniform al tuturor lucrătorilor, 
independent de numărul orelor de trudă, se explică prin boieria 
stăpânului, prin sila de contabilitate şi socoteli”48. Remarcăm aici 
adâncimea actului creator care se evidenţiază ca voce interpretativă, 
prin acest volum, şi demonstrarea acuităţii ideilor sale în dialog 
tematic cu cei propuşi în acest corpus al lecturii parabolei fiului 
risipitor; se remarcă prin naturaleţe şi simplitate, textele sale 
                      
46Joachim Jeremias, Vasilios Gondikakis, Marko I. Rupnik, Nicolae Steinhardt Jean-

Luc Marion, Constantin Noica, Cartea fiului risipitor. O parabolă biblică în 6 
lecturi pentru omul contemporan. Ediţie îngrijită de diac. Ioan I. Ică jr., Editura 
Deisis, Sibiu, 1998, p. 6. 

47Ibidem, p.102 (text reluat din volumul Dăruind vei dobândi). 
48Ibidem, p. 103. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 74

realizând la superlativ conduita ireproşabilă în realizarea unei 
simfonii contrapunctice a interpretărilor; ca atare este şi adoptat ca 
una dintre „personalităţile teologice şi culturale actuale”49. 

Comesenia este în raport direct cu masa care oferă hrana zilnică, 
iar omul este o fiinţă care are foame. Dar el are foamea de 
Dumnezeu. În spatele foamei vieţii noastre se află Dumnezeu50. 
Orice dorinţă este, finalmente, dorinţă de El, „gura fiind locul 
mâncării cu mult înainte de a fi locul vorbirii”, încât pot spune: 
„Mănânc deci exist”, constat că mâncarea precede vorbirea, iar gura 
pruncilor cunoaşte deja metafizica fundamentală: realitatea nu este 
formată din „gând şi materie”, ci din „foame” şi dintr-un „obscur 
obiect al dorinţei” care o va satisface; „chiar înainte de a atinge 
vreodată pieptul mamei, gura suge golul, încrezătoare că el există 
[…] şi Augustin ar adăuga: inimă fără odihnă şi Dumnezeu […]”. 
Astfel construieşte Ruben A. Alves, pornind de la Al. Schmemann, 
pilonii unei viziuni teopoetice asupra hranei, în care „hristologia este 
antropologie; hristologia este biografie, mai mult taina lui Dumnezeu 
este taina propriilor noastre trupuri”51. 

Din aceleaşi motive, în care viaţa creştină devine uneori o teo-
logie a ideilor care reduce misterul şi poezia la concept, proză şi 
cunoaştere (multe cuvinte care exprimă un sens unic), domnind 
precumpănitor raţiunea, gândirea, conştiinţa52, Nicolae Steinhardt 
incriminează o tendinţă, o specificitate devenită modă „superioară”: 
a privi cu dispreţ pâinea şi „cele materiale”, pe care „pseudosfinţii 
zilelor noastre ne-o propun ca pe o imputare, ca o dojană: oamenii nu 
trăiesc numai cu pâine”, uitând că viaţa înseamnă mai presus de orice 
proliferare şi belşug53. Falsul idealism este contracarat la modul 

                      
49Ibidem, p. 7. 
50Al. Schmemann, Din apă şi din duh. Studiu liturgic al Botezului. Traducere de pr. 

Prof. Ion Buga, Editura Symbol, Bucureşti, 1992, p. 15. 
51Ruben A. Alves, Cartea cuvintelor bune de mâncat sau bucătăria ca parabolă 

teologică. Traducere în română de Virginia Gâlea, Editura Deisis, Sibiu, 1998, p. 
95-96. 

52Ibidem, p. 7. 
53N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii, p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 75

definitoriu de pericopa bunului samarinean (Luca X,25-37), care ne 
justifică „idealismul în acţiune”. 

Falsul idealism readuce în discuţie concepţia antică a relaţiei 
dintre aceste entităţi (trup – închisoarea sufletului) şi ne oferă în 
prim-plan (exclusiv) înfrânarea şi ascetismul, mai mult impuse decât 
pornite din interior, idealismul pur, făcând abstracţie de faptul că 
„Domnul nu a fost ceea ce în limbaj curent se numeşte idealist, ci a 
fost materialist, întrucât a luat fără greş aminte şi în mod foarte 
deschis, foarte participatoriu în problema pâinii”54. Nicolae 
Steinhardt constată că „noi trăim în aerul mijlociu, nu suntem 
fantome şi fiinţe spectrale. Suntem spirit întrupat, conştiinţă locali-
zată şi exprimată neurologic. Circulaţia sângelui, bătăile inimii, 
ritmul metabolic, undele gândirii, transmiterea hotărârilor cortexului 
(kyberneterului) presupun toate, implică toate materialitatea şi 
energia, sunt produse ale unor interacţiuni psiho-fizice. Osândirea lor 
uşuratecă nu poate veni decât de la persoane neinformate despre 
realitatea şi legănată de iluzii neroade”. 

În acest context, monahul Nicolae invocă pe filosoful Nicolae 
Berdiaev, la care „problema pâinii este pentru mine, ca ins, o 
problemă materială…dar o problemă a pâinii aproapelui meu este 
pentru mine o datorie spirituală”55, ştiind că – cel mai de seamă 
lucru, Domnul nu ni se dă nouă spre consumare în idealitate si 
abstracţiune, ci la modul materialităţii: ca pâine şi vin, două elemente 
consubstanţiale vieţii, „laolaltă şi dual, alcătuiesc cumpăna vieţii 
noastre, o metaforizează şi totodată o explică, o condiţionează ”56. 

Sfânta Euharistie este întâi de toate Ospăţul cel mare, Taina 
supremă a creştinismului, menirea ei fiind ca Hristos să se dea pe 
Sine a fi mâncat şi băut, în vederea dobândirii dreptului de a intra la 
nunta împărătească, acolo unde aleşii se vor împărtăşi din belşug, dar 
peste dar, din bucatele şi băuturile Ierusalimului celui atotfrumos, 
bucuria fiind neîndoielnic ambianţă şi motivaţie: „intră întru bucuria 
Domnului tău”, „bucuraţi-vă pururea întru Domnul. Şi iarăşi zic, 

                      
54 Ibidem, p.112. 
55 Ibidem, p. 107-108. 
56 Ibidem p.112. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 76

bucuraţi-vă” (Filipeni IV,4). Singurul lucru care ni se cere în cadrul 
„libertăţii hristice”57, este pocăinţa, punctul de pornire al Evan-
gheliei: „Pocăiţi-vă, căci s-a apropiat Împărăţia Cerurilor” (Matei 
III,2; IV,17); fără pocăinţă nu există viaţă nouă, mântuire, intrare în 
Împărăţia Cerurilor58. 

Comesenia ca Ospăţ (şi din punct de vedere teologic, liturgic) 
este realitatea Sfintei Liturghii şi opusul falsului idealism, pentru că 
la această Cină omul se statorniceşte în acest Trup viu şi de viaţă 
dătător; teologul Oliver Clement preferă numirea de „trupească 
Liturghie”, în care noi toţi ne facem ucenicia trupului ca trup liturgic, 
ca trup care înviază prin participarea euharistică la Trupul Celui 
Înviat, cultul creştin fiind căutarea comuniunii, a comeseniei şi nu a 
transei59. Trupul la care participăm este Trupul lui Hristos, ca între-
gul univers şi omenirea întreagă asumate prin iubirea fără de 
margini, care iubeşte şi iartă (adică re-creează, quidonne et 
quipardonne), şi prin aceasta ajunge un univers uman tainic mântuit 
de opacitate şi despărţire60. 

În creştinism, problemele vitale se pun în termenii unei mate-
rialităţi transfigurate, el crede într-o veşnicie a materiei, infinit 
îmbogăţită în viaţa spirituală, admiţând un materialism mistic şi 
cunoscând o sfântă materie, pentru că sfânt este trupul Domnului 
prin a Cărui jertfă se sfinţesc şi trupurile noastre61. Sfânta Liturghie 
este locul unde „materia crudă este transsubstanţiată”, urmând apoi şi 
noi acelaşi progres prin mâncarea ce este mai mult decât hrănirea: 
are de-a face cu aducerea-aminte. „Mâncaţi şi beţi întru amin-
tirea […]”62. 

Ospăţul care întreţine Comesenia pentru Ruben A. Alves presu-
pune „bucătăria ca loc al transformărilor”; „gătitul – arta de a face 

                      
57 Idem, Dăruind vei dobândi, p. 222-224. 
58 Kallistos Ware, Împărăţia lăuntrică, Traducere românească de Sora Eugenia 

Vlad, Editura Christiana, Bucureşti, 1996, p. 46. 
59 Oliver Clement, op.cit., p. 22. 
60 Ibidem, p. 19. 
61 Pr. Prof. Dr. D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. III, Editura 

I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1996, p. 278. 
62 Ruben A. Alves, op.cit. p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 77

real ceea ce este ireal, de a face prezent ceea ce este absent: o 
metaforă euharistică […]; în bucătărie se predă o altă metafizică: 
lumea nu este un obiect de contemplaţie; lumea e de mâncat; trebuie 
transformată; într-un banchet […] realitatea e de găsit la sfârşit. 
Aceasta este înţelepciunea trupului, înţelepciunea dorinţei: lumea e 
menită să devină mâncare. Şi bucătăria este doar un minuscul loc 
sacru unde se celebrează această liturghie şi se realizează această 
eshatologie ”. 

Cunoaşterea, ca şi mâncarea, ţine de concret, de experiabilul 
imediat. Sapere, în latină însemnă atât „a cunoaşte”, cât şi „a avea 
gust”. Mâncarea şi cunoaşterea au aceleaşi origini63. A cunoaşte ceva 
înseamnă a-i simţi gustul, a simţi ce efect are asupra trupului meu. 
Realitatea este această întâlnire dintre gură şi mâncare, dorinţă şi 
obiect. „Gustaţi şi vedeţi că bun este Domnul” (Psalmul 33, 8), este 
un eveniment – invitaţie ce palpită în viaţa Mântuitorului de la 
Naştere la Înălţare, Sfânta Euharistie, mâncată fiind, ne face să-L 
cunoaştem (precum cei doi ucenici în drum spre Emaus) „la masă, 
unde inimile se deschid şi firile se dau pe faţă”. 

Cina ca Ospăţ rămâne Taina prezenţei Mântuitorului: „voi intra 
la el şi voi cina cu el şi el cu Mine” (Apocalipsa III, 20). Şi monahul 
Nicolae Steinhardt insistă : „de ce această repetare? Pentru a înlătura 
orice urmă de condescendenţă, pentru a stabili un soi de paradoxală 
şi mult nobilă egalitate şi frăţietate”64. 

Viaţa publică a lui Iisus Hristos – constată poetul Paul Claudel 
(un alt referent al operei sale creatoare) – s-a deschis, după cum s-a şi 
încheiat, printr-o masă, prin acel ospăţ simbolic din Cana, unde 
Mirele sufletelor îşi inaugurează legăturile nupţiale cu Omenirea şi 
preface într-un vin îmbătător apa Poruncilor scoasă din izvoarele 
Raiului65 spre curăţirea şi întremarea sufletelor: „dintru început, de la 
cea dintâi manifestare a dumnezeirii sale, Hristos ni se revelează 
Domn, sfinţitor al belşugului, voioşiei şi a darurilor”66. 

                      
63 Ibidem, p. 108. 
64 N. Steinhardt, Dăruind vei dobândi, p. 221-222. 
65 Paul Claudel, Un poet priveşte crucea. Traducere românească de Anca 

Sârbulescu, Editura Anastasia, Bucureşti, 1994, p. 18. 
66 N. Steinhardt, Dăruind vei dobândi, p. 224. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 78

Valorificat eclesiologic, termenul de comesenie utilizat de acesta 
în discursurile sale, are meritul de a ne sugera două realităţi bine 
ancorate în „fundamentele biblice ale Bisericii Universale”67: 

1. Koinonia, condiţie primordială a Bisericii, stabilită prin botez 
şi susţinută prin euharistie, ţinând împreună dimensiunea verticală 
(sursa dumnezeiască), cu cea orizontală (adunarea văzută a poporului 
lui Dumnezeu); implică integralitate, plinătate şi sobornicitate68 ca 
însuşiri ale Bisericii primare; 

2. Frângerea Pâinii – Taina Unităţii Ecclesiale (Sfânta Euha-
ristie – centrul cultului creştin – prezenţa reală a Domnului Iisus 
Hristos: „acesta este Trupul Meu”, „acesta este Sângele Meu”)69. 

Astfel, comesenia devine punctul de reper al oricărei discuţii 
ecumenice, bazată pe realitatea din Faptele Apostolilor, II, 42: „Şi 
stăruiau în învăţătura apostolilor şi în părtăşie, în frângerea pâinii şi 
în rugăciuni”. 

Ion Vartic consideră că la monahul Nicolae conceptul esenţial al 
gândirii sale creştine îl constituie comesenia, adică fiinţarea convi-
vială împreună cu celălalt („noi ne împărtăşim dintr-o Pâine şi dintr-
un Potir” cf. Liturghia Sf. Vasile)70. De aceea vorbim în sens 
comunitar de o sinaxă a comeseniei, ce retrimite la adunările 
primilor creştini71 cu adevărat în corespondentul lor de întrunire 
religioasă. Din experienţa închisorii (Jilava), asemenea „majorităţii 
deţinuţilor politici, şi N. Steinhardt are revelaţia transformării trăirii 
solitare în trăire solidară şi, de aici, revelaţia comeseniei, care, chiar 
şi în cele mai triviale şi atroce conjuncturi, îşi conservă miezul ei 
sacru. În catacombele comuniste, Nicolae Steinhardt regresează la 

                      
67 Nicolae Moşoiu, Taina prezenţei lui Dumnezeu în viaţa umană. Viziunea 

creatoare a Părintelui Profesor Dumitru Stăniloae, Editura Paralela 45, Braşov, 
2000, p. 246. 

68 Ibidem, p. 265. 
69 Ibidem, p. 267. 
70 Nicolae Steinhardt, Cartea împărtăşirii, p. 5. 
71 Dicţionarul fundamental al limbii române explicativ, morfologic, ortografic şi 

ortoepic, p. 1112. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 79

condiţia primilor creştini care celebrează secrete cuminecări 
pascale”72. 

La fel, făcându-se „spectrografia” eseurilor din Cartea împărtă-
şirii, comesenia, ca notă dominantă a poporului român, apare în două 
variante: „banchetul popular (în O scrisoare pierdută) şi logodna în 
(Telegramele lui I.L. Caragiale). În grădina lui Trahanache se 
desfăşoară mare banchet final, unde toţi sunt vrednici să participe, 
transgresând orice diferenţiere socială ori stări conflictuale, căci „în 
împrejurări ca acestea, mici pasiuni trebuie să dispară”. Tuturor 
semnificaţiilor prânzului public, decurgând din fondul nostru 
ancestral, Nicolae Steinhardt le adaugă o aură creştină: ritualul de a 
bea şi a mânca împreună propune comensalitatea care naşte între 
persoane un liant de comunicare. „Prin conceptul său predilect, de 
comesenie, Nicolae Steinhardt devine un interesant exponent al 
existenţialismului de substanţă creştină: în viziunea lui entuziastă, 
lumea românească este o lume relaţională, care, implicit refuză şi nu 
concepe singurătatea; este o lume în care fiinţăm numai cu celălalt şi 
în care celălalt devine în ultimă instanţă comeseanul nostru. 
Existenţa umană este coexistenţa, aşa încât, conform sentinţei anti-
sartriene a lui Nicolae Steinhardt, Ceilalţi sunt Paradisul”73. 

Un volum recent dedicat eseistului monah, N. Steinhardt în 
evocări, surprinde o ipostază unică a unei comesianităţi aparte: textul 
în care Î.P.S. Nicolae Corneanu (n. 1923) îşi exprimă ale sale 
Regrete târzii că nu l-a cunoscut în mod personal pe Nicolae 
Steinhardt74, dar valorifică prin bunătate şi generozitate putinţa ca 
acesta să publice în revista Mitropolia Banatului textul său pe tema 
Botezului (în urma unei scrisori spre sfârşitul anului 1985) în nr. 1 
din ianuarie-februarie 1986 (p. 70-74) sub titlul Roadele sfintei Taine 
a Botezului, predică pentru Duminica dinaintea Botezului. Primul 
semn al comeseniei este acreditarea textului steinhardtian: „Monahul 
Nicolae Steinhardt vorbea în acel articol despre experienţa lui legată 

                      
72N. Steinhardt, Cartea împărtăşirii, p. 7. 
73Ibidem, p. 78-79. 
74Î.P.S. Nicolae Corneanu, Mitropolitul Banatului, Regrete târzii, în N. Steinhardt în 

evocări. Ediţie îngrijită de Florian Roatiş, Editura Polirom, Iaşi, 2012, p.109-111. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 80

de Botezul ce însuşi l-a primit, fără să spună unde şi în ce 
împrejurări. Mi s-au părut emoţionante acele pagini şi le-am inclus în 
revista al cărei fiecare număr trebuia să treacă prin cenzura exercitată 
de ceea ce se numea «Departamentul Cultelor»”; revista fiind 
returnată fără articolul său, numele autorului fiind interzis, Î.P.S. 
Nicolae instaurează un alt cod al comeseniei printr-o abordare care îl 
fericeşte pe monahul eseist: „Pentru că, totuşi, am considerat 
articolul valoros, l-am inclus în noul număr al revistei, schimbând 
numele autorului din «monahul Nicolae Steinhardt» în «monahul 
Nicolae Delarohia»[…]. Colaborarea aceasta a ţinut până spre 
sfârşitul lui 1988, dinaintea trecerii sale la cele veşnice. La vremea 
aceea n-aş fi crezut că numele pe care i l-am dat lui Steinhardt va fi o 
«poreclă devenită renume», cum nu cunoşteam în detaliu nici 
experienţa lui de închisoare şi semnificaţia pe care a avut-o pentru el 
Botezul primit între gratii şi care rezultă din «predica» citată”75. 
Î.P.S. Nicolae mărturiseşte că, „după Decembrie 1989, când s-au 
putut scrie mai multe despre monahul Delarohia […] mi-am dat mai 
bine seama de dimensiunile lui spirituale […]. De aici regretul meu 
profund, chiar dacă postum şi întârziat, de a nu-l fi cunoscut direct şi 
personal”; cu aristocraţie demnă de mantia steinhardtiană, se produce 
totuşi o aură a comeseniei in absentia: „Totuşi, prin scrierile ce i s-au 
publicat în ultimii ani, prin tot ce au mărturisit alţii despre el, am 
ajuns să mă apropii de cel pe care l-am botezat pentru a doua oară şi 
mulţumesc lui Dumnezeu că m-a ajutat să-i ofer momente de 
satisfacţie atunci când el, proscrisul, şi-a văzut publicate câteva 
pagini, în ciuda cenzurii care îl izolase complet”. Cu adevărat semne 
şi împliniri de convivialitate în răstimpul unei mai îndepărtate sau 
mai apropiate contemporaneităţi; remarca finală ar fi fost pentru 
monahul „Delarohia” fără echivoc distincţia comunicării prin 
excelenţă: „Aşadar, regrete târzii, însoţite, totuşi, de neînsemnata 
mângâiere de a ne fi întâlnit fie şi numai pe calea scrisului”76. 

Baza finală şi supremă a existenţei umane rămâne atitudinea 
favorabilă relaţiilor interumane susţinut de această comesenie ce 

                      
75Ibidem,p. 110. 
76Ibidem, p. 110-111. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 81

profilează o ţinută demnă în faţa avatarurilor şi tertipurilor 
cotidianului, în faţa pericolelor, în faţa necunoscutului, în faţa morţii. 

„Smeriţi cu duhul şi cu inima, nu cu ţelul!”77 ne fericeşte, din 
câmpul interpretativ al lumii şi raiul comunicării umane, eseistul 
Nicolae Steinhardt. 

 
 

Bibliografie 
 

Alves, A. Ruben, Cartea cuvintelor bune de mâncat sau bucătăria ca parabolă 
teologică. Traducere în română de Virgil Gâlea, Editura Deisis, Sibiu, 1998. 

Clement, Oliver, Trupul minţii şi al slovei. Traducere în română de Eugenia Vlad, 
Editura Christiana, Bucureşti, 1996. 

Î.P.S. Corneanu, Nicolae, Regrete târzii, în N. Steinhardt în evocări. Ediţie îngrijită 
de Florian Roatiş, Editura Polirom, Iaşi, 2001. 

Stăniloaie, Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, Vol. III, Editura I.B.M.B.O.R., 
Bucureşti 1996. 

 
 

CONVIVIALITY VALENCES IN THE CREATOR ACT  
AT NICOLAE STEINHARDT 

 
(Abstract) 

 
Key-words: conviviality, equilibrium, relation, interpretation, the sacrament 

 
In Nicolae Steinhardt vision, the concept of conviviality express the „Christic 

conception on life” and it’s defining in the Romanian spiritual analysis, but also for 
it’s access to the great human values which implies the existence and our meaning in 
the Christian and universal space. The explanation and the semantic interpretation of 
the term at this essayist, requires interdisciplinary study contribution: the lexical 
meaning, literal-metaphorical, philosophical, mythological, existential, theological, 
being combined with his specific notations of his thinking, and it’s semantic is 
enriching with every textual consignment. The conviviality becomes a symbol of the 
„Romanian soul” and a foreshadowing of „Kingdom of Heaven”; it’s a Christian-
biblical attitude and belongs to life and human values balance, with liturgical 
resonances in the manifestation of human beings which are part of the Church of 
One. 

                      
77N. Steinhardt, Incertitudini literare, Editura Dacia, Cluj-Napoca,1980, p. 376. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 04:49:44 UTC)
BDD-A13025 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

