
 5

HIERATISMUL ŞI SOFIANISMUL VIEŢII ŞI 
OPEREI ÎNALTPREASFINŢITULUI PĂRINTE 

MITROPOLIT NICOLAE CORNEANU* 

Pr. conf. univ. dr. NICOLAE MORAR 

Înaltpreasfinţitul Părinte Mitropolit Dr. Nicolae Corneanu face 
parte din categoria ierarhilor creştini cu o amplitudine spirituală greu 
de comparat şi cu o atitudine intelectuală dificil de imitat. 

La 21 noiembrie 2013, Înaltpreasfinţitul Părinte Nicolae a 
împlinit 90 de ani, din care, peste jumătate, dăruiţi arhipăstoririi 
Mitropoliei Banatului şi 70 de ani de slujire a Bisericii Ortodoxe. 

Născut la Caransebeş, în familia preotului Liviu şi a preotesei 
Elena Corneanu, între anii 1934-1942 a parcurs etapele şcolare 
preuniversitare, după care a urmat Facultatea de Teologie Ortodoxă 
din Bucureşti (1942-1946). 

De la vârsta „priceperii” slujeşte la altarul credinţei, iar la cel al 
bisericii de aproape 60 de ani. Activitatea pastoral-misionară şi-a 
fundamentat-o pe valori confirmate şi brevetate de conştiinţa civică. 
Dragostea, seriozitatea şi discernământul, pe de o parte, iar pe de altă 
parte, sinceritatea, discreţia şi modestia sunt cele două „triode” prin 
care a primit şi a dăruit credincioşilor înţelepciunea evanghelică şi 
harul minunat al lui Hristos Domnul. 

Vocaţia teologică a Mitropolitului Nicolae al Banatului s-a 
întrezărit încă din timpul studiilor universitare. La 20 de ani a debutat 
în „Foaia Diecezană” din Caransebeş, cu un studiu despre Sfântul 
Ciprian al Cartaginei, iar după absolvirea studiilor de licenţă (1946) a 

                      
* Secţiuni din textul de faţă au apărut în lucrarea: Înaltpreasfinţia sa Nicolae 

Corneanu, Arhiepiscop al Timişoarei şi Mitropolit al Banatului, Membru de 
onoare al Academiei Române. Omul şi opera, Ed. Academiei, 2013, p. 22-49. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 6

urmat cursurile de doctorat, elaborând, sub îndrumarea marelui 
patrolog Ioan G. Coman, teza cu titlul: Viaţa şi petrecerea Sfântului 
Antonie cel Mare. Începuturile monahismului creştin pe Valea 
Nilului, iar la 30 iunie 1949 a fost declarat doctor în teologie. 

În aceeaşi perioadă, şi-a însuşit nu numai limbile moderne, de 
circulaţie culturală, ci şi cele clasice, la nivel de specialist, orien-
tându-şi activitatea de cercetare, de peste 70 de ani, către literatura 
patristică şi nu numai1. 

Mediul teologic românesc l-a remarcat încă din timpul studiilor 
universitare, mărturie fiind frecvenţa cu care a publicat în revistele 
vremii – „Biserica Bănăţeană”, „Foaia Diecezană”, „Duh şi Adevăr” 
–, fapt pentru care a fost propulsat în viaţa academică – la 24 de ani 
era profesor la Academia Teologică din Caransebeş şi apoi la 
Seminarul Teologic din Caransebeş, iar la 36 de ani era conferenţiar 
universitar la Institutul Teologic de Grad Universitar din Sibiu. 

Activitatea didactică de la catedrele Academiei şi Seminarului 
Teologic din Caransebeş, precum şi cea de la Institutului Teologic 
din Sibiu a fost remarcabilă. Ea face obiectul unor evocări pline de 
admiraţie ale foştilor discipoli, care, cu recunoştinţă, rememorează 
prestanţa, cu adevărat universitară, a magistrului lor, deosebita 
disponibilitate a dascălului de odinioară de-a le fi îndrumat lecturile, 
dar mai ales capacitatea de a-i fi orientat, ştiinţific şi metodic, în 
viitoarea activitate profesională, consacrată predării şi cercetării în 
domeniul teologic2. 

În anul 1960 a fost hirotonit ieromonah, iar la 15 decembrie a 
fost ales de Colegiul Electoral Bisericesc Episcop al Aradului, 
Ienopolei şi Hălmagiului. O lună mai târziu (12 ianuarie 1961), a fost 
tuns în monahism la Mănăstirea Cernica, iar la 15 ianuarie 1961 a 

                      
1 D. Popescu, Mitropolit Nicolae Corneanu, Patristica mirabilia. Pagini din 

literatura primelor veacuri creştine, Editura Mitropoliei Banatului, Timişoara, 
1987, 422 p., în „Mitropolia Banatului”, nr. 5/1988, p. 129. 

2 Despre calitatea activităţii didactico-metodice a profesorului Nicolae Corneanu, 
studenţii de odinioară (pr. prof. univ. dr. Sorin Cosma) afirmă că au fost dominate, 
pe de o parte, de concizie (prelegerile), iar pe de altă parte, de referinţe critice, 
aduse la zi – „o bibliografie impresionantă pentru toate domeniile ştiinţei 
teologice (istoric, exegetic, practic şi sistematic)”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 7

fost hirotonit întru Arhiereu de către Patriarhul Iustinian3, fiind 
instalat ca Episcop al Aradului la 22 ianuarie, în Catedrala Episco-
pală din Arad. La 17 februarie 1962, avea să fie ales de Colegiul 
Electoral Mitropolit al Banatului şi Arhiepiscop al Timişoarei şi 
Caransebeşului – instalarea s-a făcut la 4 martie 1962, în Catedrala 
Mitropolitană din Timişoara4. De atunci, Înaltpreasfinţia sa este 
Părintele spiritual al credincioşilor timişeni, arădeni şi cărăşeni, un 
Prelat mereu preocupat de viaţa Bisericii, de întrebările şi răspun-
surile pe care Biserica e datoare să le dea la problemele existenţiale 
ale păstoriţilor ei. 

După alegerea şi întronizarea ca Mitropolit al Banatului, s-a 
produs o nouă alegere, nu mai puţin importantă, dacă ne raportăm la 
contextul politic de atunci: cooptarea ca membru a Înaltpreasfinţi-
tului Părinte Nicolae în „Grupul de studii patristice”, forum înfiinţat 
de Comisia „Credinţă şi Constituţie” a Consiliului Ecumenic al 
Bisericilor5. 

Activitatea pastorală şi misionară a Ierarhului a fost laborioasă: a 
participat la conferinţe preoţeşti, la jubileele unor enorii şi coruri 
parohiale, la cursurile pastoral-misionare şi la activităţile cultural-
spirituale organizate în cadrul Seminarul Teologic din Caransebeş; la 
sfinţiri de biserici în judeţele Caraş-Severin şi Timiş, la comemorarea 
unor personalităţi importante din viaţa Bisericii şi la inaugurări de 
case parohiale nou construite în enoriile Arhiepiscopiei. Totodată, a 
hirotonit diaconi şi preoţi, care slujesc încă la altarele bisericilor din 
Arhiepiscopia Timişoarei şi Episcopia Caransebeşului6. 

După instalarea ca Arhiepiscop al Timişoarei şi Caransebeşului 
şi Mitropolit al Banatului, Vlădica Nicolae a analizat atent realitatea 

                      
3 Hirotonia întru Episcop a avut loc la biserica „Sfântul Spiridon cel Nou” din 

Bucureşti. * * *, Hirotonia şi Investitura P. S. Episcop Dr. Nicolae Corneanu, în 
„Mitropolia Banatului”, nr. 1-4/1961, p. 51-61. 

4 * * *, Ierarhul Mitropoliei Banatului, în „Mitropolia Banatului”, nr. 1-4/1962, 
p. 3-4. 

5 * * *, Conferinţă internaţională de studii patristice, în „Altarul Banatului”, nr. 11-
12/1963, p. 570. 

6 A se vedea rubrica: Viaţa bisericească în cuprinsul Mitropoliei Banatului, în 
„Mitropolia Banatului”, 1962-2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 8

istorico-socială dată. Cum la Timişoara relaţiile dintre locuitorii 
urbei stăteau şi stau sub semnul înţelegerii, tânărul Ierarh a realizat 
că aceeaşi atitudine de frăţietate se cădea şi se cade să domnească şi 
între fidelii confesiunilor creştine şi nu numai. Astfel, a cultivat şi 
continuă să promoveze relaţii armonioase cu romano-catolicii, cu 
protestanţii şi cu neoprotestanţii, inclusiv cu evreii, o comunitate – 
statisticile o arată – destul de importantă în deceniul al şaptelea al 
secolului trecut în comparaţie cu situaţia ei actuală. (Mai nou, aceeaşi 
deschidere o manifestă faţă de musulmani, reprezentaţi în metropola 
bănăţeană de diverse persoane venite din arii geografice diferite.) 

Nu de puţine ori după Revoluţie, acţiunile Arhiereului nostru 
dinainte şi după 1989 au fost sever criticate. I s-a imputat faptul că 
nu s-a împotrivit regimului comunist sau că, începând cu anul 1990, 
a făcut largi concesii confesiunii greco-catolice. Deşi observaţiile în 
discuţie sunt întemeiate, în spatele lor se ascunde o realitatea 
complexă. 

În perioada regimului comunist, Biserica noastră, ca de altfel şi 
celelalte Biserici Ortodoxe din fostele State comuniste (fosta Uniune 
Sovietică, fosta Iugoslavie, Albania şi Bulgaria), din motive doctri-
nar-teologice şi canonice, dar mai ales din cauza condiţionărilor 
istorice, au fost subordonate puterii de Stat. Dictatura exercitată 
asupra Bisericilor din ţările amintite şi de la noi a blocat orice 
încercare de conducerea „autonomă” – ideea politică era explicită: 
nimeni nu putea să aibă o altă „conducere” (inclusiv în materie 
bisericească) decât cea situată în fruntea ţării. În plus, au fost 
exploatate politic însuşirile tradiţionale ale Bisericilor Ortodoxe – 
devotamentul faţă de popor şi specificul naţional –, Bisericile 
naţionale, cu conducerile lor, fiind astfel controlate şi manipulate în 
scopul intereselor de Stat! 

Dacă alţi credincioşi (de exemplu, romano-catolicii), în acel 
context, au avut un oarecare sprijin venit din afara ţării, noi n-am 
avut niciun protector în acest sens7. Aşa se face că Prelatul bănăţean 
– o conştiinţă lucidă, ajunsă la o demnitate precum e episcopatul – a 
procedat în aşa fel încât s-a opus într-atât comunismului încât să nu 
                      
7 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericeşti, vol. II, Timişoara, 2000, p. 253. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 9

devină victima lui. Nu s-a „martirizat”, pentru că nu împotrivirea era 
soluţia, ci compromisul – acea atitudine capabilă să-i asigure 
Bisericii o minimă funcţionalitate în situaţia de criză majoră în care 
se afla. 

L-a interesat destinul Bisericii, rostul ei, dar mai ales măsura în 
care îşi împlinea, ca aşezământ dumnezeiesc, dar şi omenesc, meni-
rea într-un mediu intolerant şi agresiv. Cum nesupunerea şi provo-
carea nu constituiau atitudini cu sorţi de reuşită, Mitropolitul Nicolae 
s-a repliat în mediul eclesial, apelând la tradiţie şi, realmente 
neobservat, a făcut ca Biserica să fie prezentă şi activă în orientarea 
religios-morală a credincioşilor şi în protejarea lor de atacurile 
ideologiei atee. Prin acţiuni catehetico-omiletice şi prin activităţi 
pastoral-misionare, credincioşii Bisericii noastre au fost continuu 
evanghelizaţi şi deplin integraţi în viaţa sacramental-eclesială. 

Cât priveşte atitudinea Părintelui Mitropolit Nicolae faţă de 
greco-catolici, ea este fundamentată moral. Cum Biserica Greco-
Catolică a fost desfiinţată în mod abuziv, iar bunurile i-au fost 
naţionalizate şi date ortodocşilor, creştineşte era ca fostele biserici şi 
bunurile lor să revină comunităţilor greco-catolice, cărora, de altfel, 
le-au aparţinut8. 
                      
8 „După unirea de la 1918, greco-catolicii nu mai aveau ce drepturi politice să ceară. 

S-a instaurat regimul comunist şi guvernul Groza a spus aşa: «N-avem nevoie de 
români care să stea sub ascultarea unui centru care se află în afara graniţelor 
României». Au dat un decret de desfiinţare a Bisericii Greco-Catolice, toate 
bunurile greco-catolicilor au fost naţionalizate şi date ortodocşilor. Toţi episcopii 
greco-catolici, ca şi preoţii care n-au acceptat să treacă la ortodocşi, au fost 
arestaţi; toţi credincioşii au fost chemaţi la primării să declare, sub semnătură, că 
trec la ortodoxie. Din 1990, Biserica Greco-Catolică şi-a recăpătat dreptul la 
existenţă – şi atât. Despre bunurile care le-au fost luate, decretul nu spunea nimic. 
În aprilie 1990 au fost nişte discuţii cu toţi episcopii greco-catolici şi o parte din 
episcopii ortodocşi, altele cu Iliescu şi în Parlament. Nu s-a ajuns la nici o 
înţelegere. Au fost câteva momente emoţionante: Iliescu era cu Mânzatu, 
Câmpeanu, Cazimir Ionescu şi cu Caramitru. Caramitru şi Mânzatu ne-au spus: 
«Părinţilor, suntem în Săptămâna Patimilor. Cădem în genunchi înaintea 
Dumneavoastră: înţelegeţi-vă!» – şi nu ne-am înţeles. Atunci, Mânzatu i-a spus lui 
Iliescu: «Dacă dânşii nu se înţeleg, atunci noi să completăm decretul din ianuarie 
cu prevederea ca fostele biserici greco-catolice să revină comunităţii cu cel mai 
mare număr de credincioşi». Este o hotărâre care, din punct de vedere legal, se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 10

Merituoasă este şi contribuţia Arhiereului în mediul ecumenic 
(1961-2000), amintind în acest sens participarea la lucrările Adunării 
Generale a Conferinţei Creştine pentru Pace (1961) şi la Simpozionul 
Internaţional: „Căutarea păcii dincolo de diferenţele ideologice” 
(1980) cu sediul la Praga, precum şi colaborarea cu Institutul 
Ecumenic „Pro Oriente” de la Viena (1966-1980). A conferenţiat la 
Oxford, la Universitatea Humboldt din Germania şi la Fundaţia „Pro 
Oriente” din Viena. De asemenea, a deţinut calitatea de membru în 
Comitetul Central al Consiliului Ecumenic al Bisericilor (1978-1981) 
şi de delegat al Patriarhiei Române la instalarea Papilor Ioan Paul I şi 
Ioan Paul al II-lea. A mai făcut parte din delegaţiile Bisericii noastre 
în deplasările la Patriarhia Ortodoxă a Bulgariei (1966), Bisericile 
Vechi Orientale din Armenia, Egipt, Etiopia şi Siria (1969, 
1979,1997), Biserica Ortodoxă Rusă (1971), Biserica Ortodoxă 
Greacă (1971), Biserica din Etiopia (1971), Biserica Romano-
Catolică din Belgia (1972), Biserica Luterană din Suedia (1987), 
Patriarhia Ecumenică (1978, 1981,1989), Patriarhia Sârbă (1981 şi 
1995) şi Patriarhia Ierusalimului (2000). În sfârşit, a răspuns de 
comunităţile ortodoxe române de peste hotare (1979-1984), vizitând, 
de mai multe ori, Statele Unite ale Americii şi Canada (1979), 
parohiile româneşti din Australia şi Noua Zeelandă (1984) şi paro-
hiile din Europa Occidentală. 

Ceea ce e deosebit de important privind prestaţia înaltului Prelat 
în calitate de reprezentant al Bisericii Ortodoxe Române în ambianţa 
mediului ecumenic e faptul că, valorificând cu înţelepciune roadele 
învăţăturii creştine răsăritene, a reuşit să adune în jurul adevărului 
mântuitor teologi ai altor confesiuni creştine, teologii protestanţi şi 
cei romano-catolici împărtăşind aceleaşi idei cu teologii ortodocşi, 
atunci când mediatorul unor astfel de discuţii era Ciriarhul Nicolae 
Corneanu al Banatului9. 

                      
justifică, dar din punct de vedere uman – nu! Cum să-ţi aduni credincioşii, când tu 
vii din catacombe? Ai nevoie de biserici”. Ibidem, p. 231. 

9 T. Seviciu, Îngemănare sfântă, în G. Dinu, Toamna Mitropolitului, Editura Mirton, 
Timişoara, 2002, p. 151-157. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 11

Pentru meritele ştiinţifice, Întâistătorului Bisericii bănăţene i-au 
fost acordate mai multe distincţii de onoare şi premii: membru de 
onoare al Academiei Române şi membru al Uniunii Scriitorilor din 
România (1992); premiul „pentru întreaga viaţă închinată adevărului, 
dreptăţii şi libertăţii”, acordat de Grupul pentru Dialog Social (1997); 
premiul „Pro cultura timisiensis”, conferit de Consiliul Judeţean 
Timiş (2007); Ordinul Naţional pentru Merit în Grad de Mare Cruce, 
conferit de „Preşedinţia României” (2000) şi titlurile de cetăţean de 
onoare al oraşelor Timişoara, Lugoj, Caransebeş şi Făget. Iar lumea 
academică – din care a făcut parte cândva – nu a rămas nici ea 
indiferentă faţă de „semenul” ei, recompensându-l cu propriile-i 
onoruri, Înaltpreasfinţia sa devenind „Doctor Honoris Causa” al 
Institutul Teologic Protestant din Cluj (1978), dar şi al mai multor 
Universităţii post-revoluţionare, cum ar fi: Universitatea de Ştiinţe 
Agricole ale Banatului, Universitatea de Vest din Timişoara (2003), 
Universitatea „Aurel Vlaicu” şi Universitatea de Medicină şi 
Farmacie din Arad (2003). 

Lucrarea pastoral-misionară a Arhiepiscopului Nicolae e 
dublată, însă, de o operă de autor remarcabilă, care face, de altfel, 
obiectul rândurilor de faţă: Temeiurile învăţăturii ortodoxe10, 
Învăţătura ortodoxă despre mântuire11, Studii patristice12, Patristica 
mirabilia13, Quo vadis?14, Viaţa şi petrecerea Sfântului Antonie cel 
Mare15, Origen şi Celsus16, În pas cu vremea17, Farmecul scrierilor 
patristice18, Patristica – filosofia care mângâie19, Actualitatea 

                      
10 N. Corneanu, Temeiurile învăţăturii ortodoxe, Timişoara, 1981, 150 p. 
11 Idem, Învăţătura ortodoxă despre mântuire, Timişoara, 1983, 102 p. 
12 Idem, Studii patristice. Aspecte din vechea literatură, Timişoara, 1985, 292 p. 
13 Idem, Patristica mirabilia. Pagini din literatura primelor veacuri creştine, 

Timişoara, 1987, 422 p. 
14 Idem, Quo vadis? Studii, note şi comentarii teologice, Timişoara, 1990, 425 p. 
15 Idem, Viaţa şi petrecerea Sfântului Antonie cel Mare, Timişoara, 1998, 163 p. 
16 Idem, Origen şi Celsus. Confruntarea creştinismului cu păgânismul, Bucureşti, 

1999, 222 p. 
17 Idem, În pas cu vremea, Timişoara, 2002, 141 p. 
18 Idem, Farmecul scrierilor patristice, Bucureşti, 2002, 190 p. 
19 Idem, Patristica – filosofia care mângâie, Cluj, 2004, 192 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 12

literaturii vechi creştine, Pe baricadele presei bisericeşti20, Pe firul 
vremii21, Actualitatea literaturii vechi creştine22, Pentru mai binele 
obştesc23, la care se adaugă traducerile adnotate: Scara raiului24, 
Viaţa Fericitului Pahomie25 şi altele. Nu mai puţin importante sunt 
colaborările Părintelui Mitropolit cu studii şi articole la diverse 
reviste şi publicaţii româneşti – „Altarul Banatului”, „Studii Teolo-
gice”, „Ortodoxia”, „Învierea”, „Jurnalul literar”, „Orizont”, „Gân-
direa”, „Vatra” –, precum şi amplele interviuri acordate posturilor 
locale şi naţionale de radio şi televiziune. 

Şi-a intitulat multe dintre lucrări: „culegere de texte”, sau 
„studii”. În realitate, ceea ce oferă spiritualităţii şi culturii româneşti 
e o operă, în sensul autentic al cuvântului, complexă şi completă! E 
un construct teologic maiestuos, cu ziceri ale scriitorilor şi Părinţilor 
Bisericii care au vorbit cu şi despre Dumnezeu, dar şi cu propriile-i 
gânduri, născute în urma reflecţiilor asupra celor sfinte şi a 
conversaţiilor cu Cel preaînalt! 

Ce face Mitropolitul Nicolae în opera sa? Prezintă realizările 
spiritual-culturale ale Sfinţilor Părinţi şi ale sale, acoperind toate 
direcţiile de cercetare teologică: istorică, biblică, sistematică şi 
practică. La aceste aspecte ne vom referi în cele ce urmează. 

 
1. Teologie şi teologhisire în opera Mitropolitului Nicolae 

Corneanu 
Aşa cum am arătat, domeniul teologic reprezintă axa în jurul 

căreia se concentrează toată cugetarea şi scriitura Ierarhului cărturar. 
Plecând de la contradicţiile doctrinare care ţin în prezent 

Bisericile creştine despărţite, înaltul Prelat s-a oprit în mod stăruitor 
asupra Sfintei Scripturi şi a Sfintei Tradiţii şi a modului în care 

                      
20 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericeşti, vol. I-II, Timişoara, 2000, vol. I 

898 p.; vol. II, 392 p. 
21 Idem, Pe firul vremii. Meditaţii ortodoxe, Bucureşti, 2000, 216 p. 
22 Idem, Actualitatea literaturii vechi creştine, Timişoara, 2007, 162 p. 
23 Idem, Pentru mai binele obştesc, Timişoara, 2008, 186 p. 
24 Sfântul Ioan Scărarul, Scara raiului, Timişoara, 1994, 564 p. 
25 Viaţa Fericitului Pahomie, Bucureşti, 1995, 116 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 13

acestea au fost şi sunt receptate de către Biserici, într-o importantă 
lucrare teologică, intitulatăTemeiurile învăţăturii ortodoxe. 

Opusculul este un răspuns la nevoile spirituale ale credincioşilor, 
o carte de teologie menită să ofere cunoştinţe fundamentale oricărui 
creştin, dar mai ales oricărui enoriaş practicant al Bisericii26. 

Folosindu-se de o judecată de valoare, autorul afirmă cu 
fermitate că Sfânta Scriptură ocupă centrul gândirii şi vieţii Bisericii 
Ortodoxe”27, că a fost păstrată, citită şi explicată mereu de aceasta, 
iar despre Sfânta Tradiţie notează că este impregnată de Scriptură28. 
Prin urmare, Scriptura este organ şi sediment al Tradiţiei, iar Tradiţia 
e cea care a difuzat-o înainte de fixarea canonului scriptural29. 

Cum Sfânta Scriptură are izvorul în descoperirea lui Dumnezeu, 
iar scrierea ei s-a făcut sub inspiraţia Sfântului Duh, ea reprezintă 
cuvântul lui Dumnezeu30. Cu toate acestea, autorul notează că Sfânta 
Scriptură nu e ferită de agresiuni. E, astfel, amintită atitudinea 
ereticilor de ieri şi de azi care, pentru a-şi sprijini „rătăcirile”, au 
obişnuit şi obişnuiesc să interpoleze în Biblie ceea ce le convine şi să 
şteargă ceea ce dezminte concepţia lor31, afirmând explicit poziţia 
Sfinţilor Apostoli care cereau mereu credincioşilor din bisericile 
întemeiate să ţină cu sfinţenie doar Evanghelia ce le-a fost vestită32. 

Abordând două dintre problemele controversate referitoare la 
relaţia credinciosului cu Scriptura, respectiv accesul acestuia la 
Cartea Sântă şi tâlcuirea ei, Ierarhul nostru arată că Ortodoxia a pus 
şi pune Sfânta Scriptură la îndemâna tuturor creştinilor, fără 
deosebire, cu precizarea că îi îndrumă mereu să apeleze în materie de 
interpretare la luminile cunoscătorilor şi specialiştilor spre a nu 

                      
26 P. I. David, Nicolae, Mitropolitul Banatului, Temeiurile învăţăturii ortodoxe, 

Editura Mitropoliei Banatului, Timişoara, 1981, 150 p., în „Biserica Ortodoxă 
Română”, nr. 3-4/1984, p. 274. 

27 N. Corneanu, Temeiurile..., p. 37. 
28 Idem. 
29 Ibidem, p. 37-38. 
30 Ibidem, p. 9. 
31 Ibidem, p. 15 şi 22. 
32 Galateni, 1, 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 14

greşi33. În plus, tâlcuirea Sfintei Scripturi e raportată la Biserică, cea 
care a dezvoltat o importantă „teologie exegetică şi erminie creştină”, 
dar şi la alte aspecte subtile, care ţin de dinamica sufletului omenesc. 
Sunt amintite în acest sens două însuşiri spirituale profunde: darul şi 
dăruirea. Dacă despre dar se arată că e de Sus şi e rezultatul slujirii 
lui Dumnezeu de către interpret, despre dăruire se precizează că e 
rodul efortului propriu de cercetare şi constă într-un studiu asiduu, 
care aduce înţelepciune şi cunoaştere. „Dacă la începuturile 
creştinismului – arată autorul – tălmăcirea cuvântului lui Dumnezeu 
era mai mult o harismă, curând a devenit o misiune întemeiată pe 
cunoaştere, pe ştiinţă, nu însă ştiinţa proprie, ci aceea primită de la 
Domnul însuşi şi de la Sfinţii Apostoli, păstrată şi transmisă de 
Biserică potrivit dreptarului despre care amintea încă Sfântul 
Apostol Pavel”34. 

„Dreptarul” evocat, între altele, se precizează că nu s-a limitat la 
metodele de lucru ale epocii apostolice, ci s-a dezvoltat şi concentrat 
într-o serie de norme, care formează teoria regulilor de interpretare 
corectă a Sfintei Scripturi. Iar pentru mai multă rigoare, sunt indicate 
câteva norme exegetice minimale: regula contextului, a locurilor 
paralele, a împrejurărilor, motivului şi uzului vorbirii, aplicarea 
normei de credinţă şi căutarea sensului dorit de autorul inspirat. 
Principiile de mai sus sunt necesare ca instrument de lucru pentru 
oricine doreşte să cunoască şi sǎ tâlcuiască corect Sfânta Scriptură, 
însăşi cei care până acum vorbeau de „Biblia ce se comentează prin 
sine” şi de dreptul citirii Bibliei „direct”, potrivit înţelegerii şi 
posibilităţilor oricui, astăzi recunosc necesitatea respectării unor 
minime cunoştinţe de specialitate35. 

Sfânta Tradiţie e definită ca fiind instrumentul de difuzare al 
descoperirii divine, respectiv mediul de formare a Scripturii, sub 
asistenţa Sfântului Duh36. Cum modul acesta de a înţelege raporturile 
dintre Sfânta Scriptură şi Sfânta Tradiţie nu este singurul, 

                      
33 N. Corneanu, op. cit., p. 19. 
34 Ibidem, p. 24. 
35 Ibidem, p. 24-25. 
36 Ibidem, p. 57. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 15

valabilitatea Tradiţiei fiind judecată după „tradiţii” denaturate, 
profane, străine de esenţa şi de funcţia spirituală a creştinismului37, 
pledoaria pentru valoarea şi importanţa Sfintei Tradiţii e, pe cât de 
simplă pe atât de tranşant exprimată: în vremea când învăţa Iisus 
Domnul şi propovăduiau Sfinţii Apostoli nu a existat o Scriptură, în 
înţelesul de azi, care să fi fost cercetată şi care singură să fi fost 
declarată ca fiind suficientă pentru mântuire38. Mai mult, se 
reaminteşte că Tradiţia a fost izvorul folosit de către sfinţii autori 
când şi-au întocmit cărţile intrate în Biblie, şi că, alături de Scriptură, 
Tradiţia reprezentă o „moştenire” lăsată de Dumnezeu: Sfânta 
Scriptură e moştenirea scrisă, pe când Sfânta Tradiţie e moştenirea 
nescrisă, moştenirea care, la vremea sa, era „grai viu”. Deci, 
Scriptura şi Tradiţia formează un tot indisolubil39. 

Un ultim şi important argument în favoarea egalităţii dintre cele 
două surse ale învăţăturii creştine este acela că Tradiţia e cea care a 
dat interpretarea autentică a Sfintei Scripturi. Scriitorii creştini şi 
Dascălii Bisericii din perioada creştinismului primar, fiind în posesia 
predaniilor care lămureau pasajele dificile din Biblie, au lăsat 
comentarii clasice la întreagă Sfânta Scriptură. Iar acest aspect relevă 
că nimeni nu putea pricepe mai bine Sfânta Scriptură decât Sfânta 
Tradiţie, care a contribuit la naşterea, alcătuirea, păstrarea şi 
transmiterea ei40. Sfânta Tradiţie şi Sfânta Scriptură nu pot fi 
considerate ca nişte mărimi alăturate, independente şi statice. Ele 
sunt, dimpotrivă, expresia aceleiaşi realităţi care este viaţa Bisericii, 
în realitatea ei divină, viaţă în care totul se cuprinde într-un proces al 
cărui principiu este Duhul Sfânt însuşi, sufletul care străbate întreg 
Trupul tainic al Domnului41. 

O altă temă fundamentală a teologiei creştine este tratată în 
cartea Învăţătura ortodoxă despre mântuire. Cum titlul însuşi o 
arată, opusculul prezintă doctrina ortodoxă despre mântuire, fără însă 
                      
37 Ibidem, p. 58. 
38 Ibidem, p. 63. 
39 Ibidem, p. 66. 
40 Ibidem, p. 82. Tema în discuţie a fost reluată şi dezvoltată în lucrarea: Farmecul 

scrierilor patristice, p. 23-41. 
41 Ibidem, p. 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 16

a eluda învăţăturile celorlalte confesiuni creştine şi sisteme religioase 
necreştine pe aceeaşi temă – în spaţiul lucrării de faţă am antologat 
doar o parte a conţinutului lucrării propriu-zise şi anume textele 
despre atitudinea religiilor necreştine faţă de mântuire, ideea de 
mântuire în creştinism şi aspectele variate ale învăţăturii creştine 
despre mântuire. 

Încă de la început, Ierarhul teolog aşază sub specia religiosului 
credinţa în Divinitate şi dorinţa de mântuire, arătând că mântuirea e, 
într-un fel, centrul, e inima însăşi a fenomenului religios42. 

Dacă la populaţiile cu o cultură orală, ni se spune că ideea de 
mântuire corespunde intrării, prin efort asiduu, în ordinea cosmică43, 
la hinduşi se precizează că mântuirea reprezintă ieşirea din cercul 
succesiunii existenţelor şi din sfera acţiunii, respectiv un stadiu de 
existenţă veşnică în afara timpului şi spaţiului, şi se realizează prin 
coborârea credinciosului în centrul liniştit al sufletului, unde 
întâlneşte Divinitatea şi se uneşte cu ea44. 

Arhiereul notează că în taoism mântuirea credinciosului se 
înfăptuieşte prin inserarea într-o „ordine” anume, desăvârşirea 
personală obţinându-se prin trecerea de la iubirea aproapelui la aceea 
a familiei, de la familie la sat, de la sat la stat şi, în fine, la omenirea 
întreagă. În fapt, e vorba despre dorul după „armonia” realizată în 
om şi împrejurul lui, despre un echilibru în lumea realului dominat 
de Fiinţa supremă45. 

Ni se atrage atenţia că în islam nu se vorbeşte explicit de 
mântuire, ci despre succes şi punerea la adăpost contra primejdiei 
judecăţii de apoi. Pentru a fi izbăvit din starea în care îl duc păcatele, 
credinciosul trebuie să creadă în Dumnezeu şi în Mahomed, să se 
pocăiască şi să săvârşească fapte bune. În mântuirea sa, personală, 
credinciosul e ajutat de mijlocirea îngerilor şi a sfinţilor. 
Recomandate sunt în mod special mărturisirea credinţei în Allah şi 
profetul său Mahomed, săvârşirea de cinci ori pe zi a rugăciunii 

                      
42 N. Corneanu, Învăţătura ortodoxă despre mântuire, p. 7. 
43 Ibidem, p. 11. 
44 Ibidem, p. 13. 
45 Ibidem, p. 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 17

rituale, practicarea milosteniei, respectarea postului şi a unor 
numeroase prescripţii de ordin disciplinar, efectuarea cel puţin o dată 
în viaţă a pelerinajului la Mecca, locul sfânt al islamismului, şi în 
fine combaterea necredincioşilor46. 

În sfârşit, în privinţa mozaismului Prelatul ne spune că 
mântuirea era socotită fapta cea mai de seamă a dreptăţii lui Iahve, 
de ea beneficiind toţi cei ce chemau numele Domnului, toţi cei al 
căror nume e scris în „cartea” Lui. Izbăvirea a fost sinonimă cu pacea 
şi fericirea, cu purificarea şi dezrobirea, iar înfăptuitorul ei 
pământesc nu era nimeni altul decât salvatorul săracilor şi 
asupriţilor47. 

Din cele arătate înainte, e cert că în toate religiile există 
elemente pozitive care dau suport sufletesc şi nădejde credincioşilor 
lor. În privinţa concepţiei creştine despre mântuire, se proclamă 
dintru început locul central pe care izbăvirea îl ocupă în cadrul 
învăţăturii de credinţă a Bisericii. Ideea de mântuire este strâns legată 
de aceea de păcat, Sfânta Scriptură învăţând explicit că mântuirea 
reprezintă eliberarea de păcat48. 

Evaluată axiologic, doctrina creştină despre mântuire e 
catalogată ca fiind precisă, sistematică şi sigură. La baza ei stă ideea 
de mântuitor, un Mântuitor însă care nu este creat de om sau chiar de 
Dumnezeu, nici înconjurat de ceaţă mitică sau de mister, nici străin 
realităţii istorice. Mântuitorul creştin este însuşi Fiul lui Dumnezeu, 
dar în acelaşi timp om adevărat49. 

În creştinism, mântuirea este opera iubirii lui Dumnezeu pentru 
oameni, pe care El îi cheamă la desăvârşire, şi a iubirii omului, care 
răspunde la această chemare. Mântuirea este un proces teandric, 
divin şi uman în acelaşi timp, în cadrul căruia se realizează marele 
miracol al îndumnezeirii omului. Ea e un dar ce trebuie câştigat prin 
acte şi fapte precum înţelepciunea, dreptatea şi cucernicia, însoţite 
de iubire, nădejde şi credinţă, pe de o parte, iar pe de altă parte, de 

                      
46 Ibidem, p. 14-15. 
47 Ibidem, p. 17-18. 
48 Ibidem, p. 21 şi 29. 
49 Ibidem, p. 21-22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 18

rugăciune şi acţiunea sacramentală a Sfintelor Taine. Cu alte cuvinte, 
mântuirea se dobândeşte printr-un dinamism spiritual individual şi 
comunitar, sacramental şi moral50. 

Mântuirea este una dintre lucrările minunate ale lui Dumnezeu, 
înfăptuită prin întruparea, moartea pe cruce şi învierea din morţi a lui 
Iisus Domnul. Hristos a făcut tot ceea ce ne depăşeşte şi ne va depăşi 
de-a pururi, ceea ce niciodată altcineva n-ar fi putut face, tot ceea ce 
numai singur Dumnezeu întrupat a putut face în locul nostru, iar forţa 
prin care El lucrează mântuirea noastră e sfântul har – puterea, 
energia necreată, care izvorăşte din Dumnezeu şi se îndreaptă spre 
făpturile Sale. 

Deşi realizată în mod obiectiv de către Iisus Hristos, deşi iniţiată 
de Dumnezeu prin harul Său care se acordă oricui, mântuirea trebuie 
însuşită subiectiv. Ea e o luptă şi o izbândă în doi: a lui Hristos şi a 
noastră51, pentru că harul dumnezeiesc, atât de necesar mântuirii, nu 
lucrează singur şi irezistibil ca şi când noi am fi lipsiţi de libertate şi 
ca unii ce n-am avea niciun merit în mântuirea noastră52. 

Teoria despre predestinaţie, despre manipularea libertăţii omului 
de către Dumnezeu, este declarată ilogică şi rectilinie. „Complexul 
alesului” este o stare morbidă, ce denotă o conştiinţă nefericită, 
înfricoşată de iad, întrucât harul rezumă darul covârşitor pe care 
Dumnezeu l-a făcut umanităţii. Dumnezeu a făcut ca harul Său să 
prisosească în noi pentru a ne ridica din căderea în care ne aflam în 
urma eşecului în existenţă al protopărinţilor noştri53. 

Mântuirea trebuie însuşită deliberat, prin credinţă şi prin fapte 
bune. Credinţa este duhul înţelepciunii şi al descoperirii lui 
Dumnezeu54. Ea ne ajută să înţelegem şi să ne însuşim adevăruri care 
altfel ar rămâne pentru noi taine nepătrunse. E mai mult decât un act 
intelectual de cunoaştere a lui Iisus Hristos ca mântuitor şi de 

                      
50 Ibidem, p. 25. 
51 Ibidem, p. 34. 
52 Ibidem, p. 36. 
53 Ibidem, p. 47-48 şi 68-69. 
54 Efeseni, l, 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 19

încredere în El şi în puterea Sa mântuitoare: e forţa care angajează, 
plenar şi esenţial, funcţiile psihicului uman55. Sau într-o lectură a 
unui cititor al Ierarhului, „credinţa nu e expresia unei solidarităţi de 
club (al unui «noi» care se închide în practica proprie a unui ritual), 
ci aceea a unui unificator universal, transcendent (adică proxim în 
străinătatea lui) în raport cu orice determinaţie socială, istorică ori 
culturală. Credinţa, aşa cum o înfăţişează Mitropolitul Corneanu, nu 
e excluzivă, ci incluzivă”56. Iar faptele bune sunt platforma pe care 
preocuparea pentru mântuire şi preocuparea pentru împlinirea 
datoriilor faţă de lume se întâlnesc şi se sintetizează într-una singură: 
iubirea. Fapta bună arată că sămânţa credinţei căzută în ogorul 
nostru sufletesc este în stare să dea rod, este semnul cel mai clar al 
creşterii în procesul mântuirii până „la starea bărbatului desăvârşit, la 
măsura plinătăţii lui Hristos”57; faptele bune sunt cele ce schimbă 
însăşi firea noastră, fiecare faptă bună sporind unirile: a noastră cu 
Dumnezeu şi a lui Dumnezeu cu noi58. 

Lucrarea mântuitoare, înfăptuită de Dumnezeu prin mijlocirea 
Fiului Său Iisus Hristos, nu este lăsată la discreţia puterilor singure 
ale credinciosului. În ajutorul nostru vine Biserica, care, în frunte cu 
ierarhia, continuă opera soteriologică, săvârşită pe cruce59. Biserica 
nu este o abstracţie. Ea e o realitate dintre cele mai evidente, care 
acţionează prin Sfintele Taine şi prin slujitorii ei, învestiţi cu putere 
de sus ca „iconomi”60 ai darurilor dumnezeieşti61. 

În strânsă legătură cu lucrarea prezentată mai sus se află 
tâlcuirea operei Sfântului Ioan Sinaitul, Scara raiului62, text adnotat 
cu remarci irevocabile de către traducător. După ce cu ani înainte s-a 
ocupat de simboluri religioase cu semnificaţie mistică la Sfinţii 

                      
55 N. Corneanu, op. cit., p. 50. 
56 M. Maci, Mărturia atenţiei, în „Vatra”, nr.11-12/2008, p. 74. 
57 Efeseni, 4, 13. 
58 Efeseni, 4, 24. 
59 N. Corneanu, op. cit., p. 62. 
60 I Corinteni, 4, 1 
61 N. Corneanu, op. cit., p. 62. 
62 Sfântul Ioan Scărarul, op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 20

Părinţi, desluşind între acestea: drumul sau calea, podul, muntele, 
fântâna sau izvorul63, scara e un simbol care l-a marcat fiinţial. 

Scara – afirmă Părintele Mitropolit – rezumă întreaga 
spiritualitate patristică de până la ea; şi nu numai că o rezumă, ci o 
sistematizează, punând-o sub semnul unui simbol foarte sugestiv: 
acela al urcuşului şi al treptelor pe care, suindu-le, oricine poate 
ajunge la desăvârşire64. Constatarea amintită l-a făcut să 
monografieze cu o sporită atenţie personalitatea Sfântului Ioan şi 
locul lui în cultul ortodox, dar şi conţinutul Scării în privinţa 
structurii, izvoarelor, stilului, teologiei, a influenţei asupra scriitorilor 
patristici şi a scriitorilor creştini, urmărind totodată traiectoria ei 
manuscrisă, tipărită şi tradusă în mediul eclesial universal şi cel 
românesc. 

Scara arată drumul cel bun celor ce aleargă să-şi scrie numele în 
cartea vieţii celei din ceruri, iar fusele sale sugerează clar ideea de 
urcare, treaptă cu treaptă, în virtute, până la perfecţiune, la unirea cu 
Dumnezeu. Ea e „vehiculul” ce ridică de la cele pământeşti spre cele 
sfinte; ea conduce lumea noastră spre lumea lui Dumnezeu. Din 
enumerarea treptelor desluşim că este vorba despre o scară interioară 
(sufletească), ale cărei trepte sunt un pedagog, ce învaţă cu multă 
înţelepciune: 1) lepădarea de lume; 2) neîmpătimirea sau 
                      
63 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 313-390. Calea – nota Ierarhul teolog – 

aminteşte de cele două drumuri ale vieţii, cu direcţii opuse: calea luminii şi calea 
întunericului, calea vieţii şi calea morţii, calea largă şi calea strâmtă. Dincolo de 
cele două, e amintită o a treia: calea de mijloc, din nou cu un dublu sens: pozitiv, 
reprezentând moderaţia, şi negativ, desemnând universul temătorilor, al celor ce 
nu au curajul să meargă, hotărât, spre virtute, al celor „căldicei” (cum îi numeşte 
Sfânta Scriptură). Iar Podul – „pathlkrit = constructor de drum”, în sanscrită; în 
latină: „pontifex = făcător de poduri” şi „preot = cel ce întinde o punte între 
credincioşi şi Dumnezeu” – sugerează relaţia dintre lumea de jos şi lumea de sus, 
fiind factor unitiv al celor vii cu „lăcaşul zeilor”. La fel muntele, prezent în 
literatura religioasă şi profană a tuturor popoarelor, e asociat cu axa lumii, cu 
centrul geografiei spirituale, desemnând dinamismul centripetal al sufletului, 
tendinţa acestuia de a fi cât mai aproape de Dumnezeu. În sfârşit, despre izvor şi 
fântână se notează că sunt reprezentări esenţiale ale vieţii biologice, iar în plan 
mistic substitute pentru „Izvorul vieţii”, pentru Divinitatea creatoare.  

64 C. Bădiliţă, Ştiinţă, dragoste, credinţă. Convorbiri cu patrologi europeni, 
Bucureşti, 2008, p. 174. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 21

neîntristarea; 3) înstrăinarea; 4) ascultarea; 5) pocăinţa; 6) gândul la 
moarte; 7) plânsul; 8) nemânierea şi blândeţea; 9) neţinerea de minte 
a răului; 10) grăirea de rău; 11) limbuţia şi tăcerea; 12) minciuna; 13) 
trândăvia; 14) prea multa mâncare; 15) curăţenia şi înfrânarea; 16) 
iubirea de arginţi; 17) virtutea sărăciei; 18) insensibilitatea sau 
nesimţirea; 19) somnul şi rugăciunea; 20) privegherea; 21) temerea; 
22) mândria; 23) blasfemia; 24) simplitatea şi nerăutatea; 25) 
smerenia; 26) discernământul; 27) liniştea trupului şi sufletului; 28) 
rugăciunea; 29) liberarea de patimi; 30) cele trei virtuţi: credinţa, 
nădejdea şi dragostea. 

Doctrina Scării – arată Înaltpreasfinţia sa – se integrează în cea a 
teologiei ortodoxe răsăritene, cu precizarea că Sfântul Ioan Sinaitul 
şi-a extras seva gândirii teologice din izvoare pe care le-a căutat 
singur, fără a sfida teologia Bisericii. Teologia sa e apofatică, situată 
în afara limitelor raţionalului, având drept ţintă cunoaşterea lui 
Dumnezeu, în urma primirii luminii cereşti, a energiei divine. Învăţă-
tura sa se întemeiază pe experienţa religioasă, în care dogma este 
teoria eticii, în care efortul de desăvârşire continuă al îngerilor 
devine, pentru om, modelul absolut în vederea atingerii îndumne-
zeirii (theosis)65. 

Urcuşul sufletului, descris după viziunea Patriarhului Iacob din 
Vechiul Testament66, presupune strădanii neîntrerupte în parcurgerea 
celor 30 de trepte care duc de la lumea materială la cea spirituală. Pe 
treapta cea mai de jos, căţărătorul are datoria să se desprindă de lume 
şi de desfătările trecătoare, iar starea care facilitează acest proces e 
îngrijorarea. În acest stadiu, gândul la păcatele proprii şi la moarte 
este singurul care „moaie inima” şi deschide drumul spre urcarea 
continuă pe scara virtuţilor. Lacrimile pe care le varsă expiatorul sunt 
ca un adevărat botez; mai mult, ele curăţă păcatele săvârşite şi după 
Botezul propriu-zis. Urcuşul sufletului e considerat ca o trecere prin 
lucruri, fără ca nimic să-l poată înlănţui definitiv, afară de Absolut67. 

                      
65 N. Corneanu, Introducere, la Sfântul Ioan Scărarul, Scara raiului, p. 9. 
66 Facerea, 28, 12. 
67 N. Corneanu, op. cit., p. 26-27 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 22

Treptele ultime (27-30) propun „isihia” şi „apathia”, ca acte şi 
fapte care aduc liniştea şi odihna în Dumnezeu. În mod obişnuit, 
credinciosul nu ajunge la un asemenea grad de desăvârşire, nici 
monahul de rând, ci isihaştii desăvârşiţi, acei trăitori care sunt 
asemenea îngerilor – prin „apathie” isihaştii depăşesc hotarul dintre 
lumi, împărtăşindu-se deja de viaţa cerească! Dumnezeu sălăşluieşte 
în ei, căci Dumnezeu este „apathia”. A deţine „apathia” nu 
însemnează altceva decât a purta cerul în străfundul propriei fiinţe. În 
felul acesta, Ioan Scărarul vorbeşte – şi nu e o simplă figură de stil – 
despre „cerul pe pământ”, ideal spre care tinde orice isihast68. 

Ultima treaptă a scării e agape = dragostea, care asigură comu-
niunea şi unirea = enosis cu Dumnezeu. Ea presupune atingerea 
asemănării cu Dumnezeu, care este Dragoste, o performanţă duhov-
nicească ce corespunde cu depăşirea vârfului scării şi care induce în 
suflet o stare de maximă euforie69. Urcuşul se încheie cu „Teologia” 
şi reprezintă în acelaşi timp şi un progres noetic, pe lângă cel 
aretologic. Năzuitorul spre cunoaştere se ridică din treaptă în treaptă, 
până ce dă de Negrăit, de Negândit, de Nepătruns70. 

Scara nu a rămas o scriere izolată, ci, aşa cum arată interpretul şi 
traducătorul ei, a avut un puternic ecou în literatura patristică 
ulterioară, inclusiv în operele scriitorilor din epoca medievală. Dintre 
scrierile care urmează, într-un fel sau altul, tema Scării sunt amintite: 
Scara dumnezeieştilor daruri a călugărului Teofan, formată din 10 
trepte (urcuşul dumnezeiesc, rugăciunea curată, căldura inimii, sfânta 
lucrare, lacrimile inimii, pacea gândurilor, contemplarea tainelor, 
strălucirea străină, luminarea inimii şi desăvârşirea) – ea surprinde 
feluritele forme ale Harului dumnezeiesc, dăruit aceluia care a 
dobândit isihia; Metoda sfintei rugăciuni, atribuită Sfântului Simeon 
Noul Teolog; Viaţa în Hristos a lui Nicolae Cabasila, în care 
simbolul scării a fost conferit rolului soteriologic al Domnului 
Hristos: „Iisus Hristos S-a coborât pe Sine ca să ne înălţăm noi, 
pentru că în faţa noastră stăruie acelaşi drum, ca, în timp ce El 

                      
68 Ibidem, p. 26. 
69 Ibidem, p. 25-26. 
70 Ibidem, p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 23

coboară, noi să urcăm”71; Scara Paradisului a lui Guig din Chartres, 
superior al mănăstirii La Grande Chartreuse, care oferea celor 
interesaţi să se desăvârşească în cele duhovniceşti o metodă cu patru 
trepte: 1. citirea (lectio), 2. meditaţia (meditatio), 3. rugăciunea 
(oratio) şi 4. contemplaţia (contemplatio) sau înălţarea la Dumnezeu 
şi gustarea bucuriilor dulceţii veşnice; Scara vieţii spirituale alcătuită 
în Spania veacului al XVI-lea de Diego Murillo şi devenită manual 
clasic de spiritualitate, Urcarea Carmelului a Sfântului Ioan al 
Crucii, care s-a folosit de simbolul scării pentru a indica drumul spre 
Dumnezeu; Divina comedie a lui Dante ş.a72. Prin urmare, Scara 
Sfântului Ioan Sinaitul a trezit un puternic ecou în literatura patristică 
ulterioară şi chiar la scriitorii din epoca medievală şi actuală, care fie 
că au imitat-o sau o imită, fie că s-au lăsat şi se lasă inspiraţi de ideile 
puse de ea în circulaţie. 

Sunt inserate în acest text – cum scria cineva într-un comentariu 
pe marginea altor scrieri ale Mitropolitului Nicolae – gânduri care 
transmit ceva din vibraţia discretă a experienţei duhovniceşti a 
traducătorului şi comentatorului Scării, păstrând, într-o manieră 
aproape paulină, dreapta cumpănă între necesara severitate în faţa 
nudităţii păcatului şi diaconia sublimă a „mângâierii fraţilor”73. 

Şi domeniul apologetic creştin este bine reprezentat în scrierile 
Mitropolitului teolog prin lucrarea: Origen şi Celsus. Confruntarea 
creştinismului cu păgânismul, o carte ce gravitează în jurul 
realităţilor istorice pe care creştinismul timpuriu le-a avut de 
înfruntat din cauza reprezentanţilor vechilor religii, dar şi a culturii şi 
civilizaţiei romane74. 

Adversari sunt creştinul Origen, unul dintre cei mai renumiţi 
autori patristici care a trăit în secolul al III-lea, (†253) şi filosoful 
eclectic Celsus, simpatizant al epicureismului şi platonismului. În 
                      
71 N. Cabasila, Despre viaţa în Hristos, traducere de Teodor Bodogae, Sibiu, 1946, 

p. 27. 
72 N. Corneau, op. cit., p. 35- 39. Idem, Patristica mirabilia, p. 370-383. 
73 T. Baconsky, Mitropolit Nicolae Corneanu: Patristica mirabilia. Pagini din 

literatura primelor veacuri creştine, Editura Mitropoliei Banatului, Timişoara, 
1987, 422 p., în „Biserica Ortodoxă Română”, nr. 3-4/1988, p. 159. 

74 N. Corneanu, Oxigen şi celsus, p. 5-8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 24

spiritul învăţăturii epicureice, gânditorul păgân nega intervenţia 
providenţei în lume şi respingea orice formă de antropocentrism, iar 
în consonanţă cu platonismul admitea Zeul suprem75, suprasensibil, 
cauză a tuturor lucrurilor, precum şi teoriile despre nemurirea 
sufletului, pedepsele postmortem şi învierea morţilor76. 

Pronunţat spirit critic, Celsus s-a afirmat ca un adversar al 
superstiţiilor din principalele ritualuri păgâne şi al magiei, pe care o 
socotea drept înşelătorie, dar şi ca un preopinent al doctrinei creştine, 
pe care a acuzat-o de manipularea textului Evangheliei, cu scop 
interesat, de promovare a unor învăţături utopice – cum ar fi cea 
despre Întruparea Divinităţii în persoana Mântuitorului Iisus Hristos 
– şi de un mod de viaţă retrograd. Legat prin moştenire de religia, 
filosofia, cultura şi civilizaţia Antichităţii, a ajuns să conteste 
creştinismul, văzând în biruinţa acestuia dispariţia trecutului lumii 
antice cu toate valorile ei şi a Imperiului Roman însuşi77. 

Ce ni se spune că a reuşit Origen? Să demaşte inconsecvenţa 
criticului păgân. Deşi Celsus îi socotea pe magicieni drept înşelători 
şi a scris împotriva lor, personal a crezut în magie şi a invocat-o, 
punând pe seama ei minunile făcute de Iisus; cu toate că a desca-
lificat superstiţiile păgâne, nu s-a ferit să facă apologia legendelor 
mitice pentru a minimaliza conţinutul relatărilor biblice; în ciuda 
faptului că a detestat întrebuinţarea alegoriei în interpretarea Sfintei 
Scripturi a recurs la ea pentru a explica diferite credinţe păgâne; deşi 
a eliminat toate faptele în stare să dovedească dumnezeirea 
Mântuitorului consemnate în Evanghelie78, s-a folosit de ele pentru a 
combate creştinismul; contrar faptului că a reproşat creştinilor că 
dispreţuiesc cultura păgână şi gândirea raţională79, i-a învinuit de furt 
intelectual, de asumarea multor idei ale geniului filosofic elin80. 

 

                      
75 Ibidem, p. 156. 
76 Ibidem, p. 16-17; 155-156. 
77 Ibidem, p. 15. 
78 Ibidem, p. 73-133; 151. 
79 Ibidem, p. 152. 
80 Ibidem, p. 171-174. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 25

2. Filologia patristică în lectura, traducerea şi interpretarea 
Ierarhului Nicolae Corneanu 

În Cuvântul înainte al lucrărilor Patristica mirabilia şi Actuali-
tatea literaturii vechi creştine Înaltpreasfinţitul Părinte Mitropolit 
Nicolae mărturisea că studierea operelor patristice i-a stârnit uimirea 
şi admiraţia, dat fiind fascinaţia pe care o exercită atunci când încep 
să fie frecventate. Totodată, îşi exprimă regretul că nu a a reuşit să 
traducă pe cât merită autorii din primele veacuri creştine81, 
sentimentul său fiind că acei autori aparţin vremii de acum, prin 
actualitatea problemelor tratate şi a limbajului pe care l-au utilizat82. 

De ce aceste opinii? Pentru că Părinţii Bisericii, prin pregătirea 
lor intelectuală şi gradul de înaltă spiritualitate demonstrat, au 
acoperit mai toate domeniile cunoaşterii din acele vremuri: de la 
teologie la filosofie, de la istorie literară la critică literară, de la 
logică la ştiinţe, de la pedagogie la artă83. Altfel spus, Prelatul 
cărturar evocă credinţa şi teologhisirea lor, ambele exemplare: 
„Luminaţi de Duhul Sfânt – scrie Înaltpreasfinţia sa –, Părinţii 
Bisericii au aprofundat într-aşa chip Sfânta Scriptură încât tâlcuirea 
lor e şi azi valabilă, iar învăţătura pe care ne-au lăsat-o, întemeiată pe 
Biblie, formează adevăratul crez creştin. Nu e de mirare, drept aceea, 
că în dorinţa lor de a-şi reface unitatea de credinţă, creştinii pornesc 
azi nu numai de la Sfânta Scriptură, izvorul prin excelenţă al 
învăţăturii Bisericii, ci şi de la corecta tâlcuire pe care i-au dat-o 
Sfinţii Părinţi, între una şi alta fiind o legătură cu neputinţă de 
desfăcut”. Şi adaugă: „Sfinţii Părinţi urmând lui Hristos, prin 
nevoinţe vrednice de admirat şi prin eroică renunţare la tot ce este 
rău, au urcat piscuri de perfecţiune dându-ne exemple unice. (...) Nu 
putem să nu amintim că aparenţele, cum şi ignoranţa noastră ne-au 
făcut nu odată să-i înţelegem greşit. Şi totuşi, cunoaşterea lor 
adecvată ni-i pune într-o lumină care nu lasă putinţa niciunei îndoieli 
asupra faptului că scopul suprem ce-l urmăreau era acela de a se 
mântui prin şi deodată cu semenii lor, de care se simţeau strâns legaţi 

                      
81 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 3. 
82 Idem, Actualitatea literaturii vechi creştine, p. 5 
83 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 26

şi pentru care, în cele din urmă, au făcut ceea ce au făcut. Pentru 
toate cele acum spuse şi pentru multe altele, Sfinţii Părinţi sunt 
pentru noi temei în cele ale credinţei şi dascăli în cele ale vieţii”84. 

Revelatoare sunt, în sensul celor arătate mai sus, paginile 
dedicate strădaniilor Sfântului Vasile cel Mare pentru promovarea 
unităţii eclesiale85. Eseul redă aspecte ale vieţii bisericeşti din veacul 
al IV-lea, cum ar fi apelul irenic al Sfântului Vasile către Sfântul 
Atanasie pentru „împăcarea Bisericilor”86 şi către episcopii din Apus 
pentru „tămăduirea bolii eretice”87. 

Aşa cum am enunţat, în Biserica Antiohiei activau doi episcopi 
ortodocşi. În timp ce Meletie era în comuniune cu Sfântul Vasile, 
celălalt episcop, Paulin, se bucura de protectoratul Romei. De aici şi 
diferenţele substanţiale de doctrină între cei doi în domeniul trinitar. 
În timp ce Sfântul Vasile întrebuinţa termenul de ipostas în sensul de 
individualitate a aceleaşi esenţe în sânul Treimii, Paulin şi Roma 
identificau ipostasul şi esenţa, păstrând astfel învăţătura Sinodului de 
la Niceea. Dar cum confruntările cu arianismul au făcut necesară o 
precizare şi o distincţie mai aprofundate a termenilor, evoluţia 
problemelor a dus la evoluţia termenilor folosiţi. 

Apusenii înşişi practicau distincţia noţiunilor, fără s-o ştie. 
Redând în latină termenii greceşti ousia şi ipostas prin esenţă şi 
persoană ei recunoşteau indirect că esenţă şi persoana nu sunt 
acelaşi lucru. În aparenţă aici avem de-a face cu un mod nou de a 
prezenta lucrurile şi de aceea a provocat opoziţia adversarilor, cu 
deosebire atunci când Sfântul Vasile nu a susţinut consubstanţia-
litatea Fiului după ipostas, apreciind că nu este o calomnie mai gravă 
la adresa lui Dumnezeu decât a afirma că există un singur ipostas al 
Tatălui, al Fiului şi al Sfântului Duh. Mai mult, Paulin învăţa că Fiul 
nu are propriul său ipostas, ci că provine din Dumnezeu şi s-a 
reîntors la Cel din care a ieşit88. 

                      
84 N. Corneanu, Studii..., p. 10-11. 
85 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 137-161. 
86 Ibidem, p. 141. 
87 Ibidem, p. 144. 
88 Ibidem, p. 149-152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 27

În volumele elaborate de către Mitropolitul Banatului sunt 
tratate teme precum: „Pregătirea şcolară a Sfinţilor Trei Ierarhi”, 
„Cenzura râsului la Sfinţii Părinţi”, „Păcatul limbuţiei şi virtutea 
tăcerii”, „Teama, superstiţia şi adevărata evlavie”, teme care 
considerăm că e necesar să se regăsească în orice curs sau tratat de 
Teologie pastorală. 

Aplecarea asupra vieţii şi operei Sfinţilor Trei Ierarhi – Vasile, 
Grigorie şi Ioan – este firească, ei fiind evocaţi de întreaga 
creştinătate ca modele de urmat de către oricine şi, în special, de 
către tinerii ce se pregătesc să devină preoţi. Sunt elogiaţi pentru că 
prin intermediul lor şi-a făcut intrarea în lumea ştiinţifică a vremii şi 
de atunci până în zilele noastre, în spiritualitatea creştină, tipul ideal 
al cercetătorului teolog: arzător pentru cunoaşterea ştiinţifică, 
sârguincios şi serios, plin de respect faţă de dascăli şi faţă de colegi, 
fervent credincios şi exemplar trăitor. De asemenea, prietenia lor, 
bazată pe comunitatea de preocupări, a făcut ca mediul cultural al 
epocii în care au trăit, ataşat vechilor tradiţii puse sub semnul marilor 
genii ale Antichităţii – care putea seduce ori chiar şi numai influenţa 
– să fie reconfigurat din temelii, noua religie (creştinismul) afirmând 
ca alternativă, ca mod de viaţă exemplar virtutea şi „cereasca 
filosofie”, acel tip superior de vieţuire în care cunoştinţele şi faptele 
se împletesc într-o minunată cunună de sfinţenie89. 

În spiritul aceluiaşi ideal pastoral, luminatul Prelat recomandă 
cenzurarea râsului: să nu se râdă pentru orice – înfrânarea veseliei 
fiind semnul după care poate fi recunoscut omul virtuos – şi să nu fie 
provocat râsul altora. Totuşi, nu condamnă râsul în forma lui pură şi 
angelică; dimpotrivă, îl acceptă în condiţii excepţionale: ca „supapa 
de siguranţă”, care ajută pe cei peste măsură de solicitaţi să se 
reechilibreze şi să continue lupta vieţii. Râsul ca patimă este însă 
detestat – e semnul lipsei de stăpânire de sine, al neputinţei de a ţine 
în frâu mişcarea afectelor90. 

Atitudinea serioasă, care dovedeşte o gândire, o judecată 
omenească superioară, este însă preferată umorului, oricât de 

                      
89 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 126-136. 
90 Ibidem, p. 194-196. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 28

spiritual ar fi el91. Ea e paradigma prin care epoca patristică s-a 
deosebit din punct de vedere moral de cea păgână şi cea prin care 
lumea creştină poate oferi o alternativă etică la pseudovalorile lumii 
laicizate şi desacralizate de azi. 

Pe un ton la fel de critic e dezavuat „păcatul limbuţiei”, 
subliniindu-se că pălăvrăgeala dăunează grav oricărui om. În schimb, 
e admirată „virtutea tăcerii”, cum au numit-o Părinţii, fapt pentru 
care se cuvine ca noi, creştinii, să ne-o însuşim şi să evităm, în 
acelaşi timp, opusul ei, păcatul limbuţiei92. 

Referitor la relaţia: teamă, superstiţie, evlavie ne avertizează că 
în zicerile autorilor creştini teama e privită ca fiind cea care 
alimentează superstiţia, de unde şi caracterul superstiţiei de formă 
denaturată a sentimentului religios93. Diferenţa dintre superstiţie şi 
evlavie e că în timp ce superstiţia cultivă teama de Divinitate, evlavia 
îmbie la devoţiunea necondiţionată faţă de Acesta. Omul evlavios, 
aşadar, nu se teme, ci-L iubeşte pe Dumnezeu şi Îl cinsteşte, locul 
temerii luându-l în sufletul lui încrederea şi chiar îndrăzneala94. 

În sfârşit, o lectură atentă e făcută pe marginea felului cum au 
privit Sfinţii Părinţi problemele legate de lux şi de modă. După ce 
sunt descrise mijloacele de înfrumuseţare feminină în lumea greco-
romană, iudaică şi creştină – variatele feluri şi categorii de coafură, 
farduri, parfumuri, manichiuri, bijuterii, vestimentaţii95 –, sunt 
amintite opiniile şi reacţiile gânditorilor creştini împotriva luxului, pe 
care chiar dacă nu 1-au putut înlătura definitiv, au indicat atitudinea 
pe care trebuie s-o adopte fidelul Bisericii spre a oferi lumii buna-
cuviinţă, atât de necesară progresului spiritual96. În plus, urmând 
recomandărilor Sfintei Scripturi, Părintele nostru spiritual, în 
consonanţă cu scriitorii bisericeşti şi Sfinţii Părinţi, ne atenţionează 
că morala creştină nu preţuieşte frumuseţea exterioară, ci podoabele 

                      
91 Ibidem, p. 197. 
92 Ibidem, p. 173. 
93 Ibidem, p. 186-187; 189. 
94 Ibidem, p. 188-189. 
95 Ibidem, p. 230-248. 
96 Ibidem, p. 256. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 29

sufleteşti, nu apreciază luxul, ci „sfântă cuviinţă”97 şi că ideile 
creştine au influenţat în bine evoluţia moravurilor şi, implicit, viaţa 
socială a lumii98. 

Metodic, „investigaţiile” făcute de Mitropolitul Nicolae99 ne 
introduc şi în alte orizonturi ale gândirii patristice, unde se încruci-
şează motive şi teme deosebit de interesante (aşa cum am arătat mai 
sus), irizante de cunoaştere şi har dumnezeiesc. Între acestea se 
înscrie preocuparea Dascălilor Bisericii pentru istoria, critica şi 
estetica literară creştină, dar şi pentru genurile literare, cum ar fi 
Actele martirice, adevărate epopei care relatează episoade ale luptei 
pe care sfinţii au dus-o împotriva răului şi a susţinătorilor lui100. 

Referindu-se la interesul pentru istoria scrisului creştin, Mitro-
politul cărturar arată că el a fost generat de dorinţa credincioşilor de 
odinioară de a fi demonstrat că aveau deja o tradiţie culturală proprie, 
ce se impunea catalogată şi clasificată101. Procedeul la care s-a recurs 
nu a fost unul original, iar printre primii care au evocat perso-
nalităţile creştine din trecut au fost istoricii bisericeşti (Eusebiu, 
Socrate, Sozomen, Rufin). Cum, însă, preocuparea lor n-a vizat strict 
valorizarea creaţiilor literare ale aderenţilor lui Hristos, primul care 
s-a interesat de acestea a fost Fericitul Ieronim, care, în anul 392, la 
cererea lui Dexter, fiul lui Pacian, episcop al Barcelonei şi prefect al 
pretoriului a elaborat lucrarea De viris illustribus. 

Părintele latin a arătat în Prologul lucrării dificultăţile întâm-
pinate în procesul de documentare, remarcând existenţa unor opere 
inedite, pe care nu le-a putut procura ca să le fi citit, dar şi despre o 
intenţie vădit apologetică ce a stat în spatele demersului său: să afle 
adversarii lui Hristos măreţia şi talentul bărbaţilor care au întemeiat, 
dezvoltat şi înfrumuseţat Biserica. În sprijinul tezei sale, a prezentat 
135 autori, începând cu Sfântul Apostol Petru şi sfârşind cu el însuşi, 
fără a păstra cu stricteţe ordinea cronologică şi fără a-i împărţi pe 
categorii anumite (a enumerat aleatoriu iudei, greci, latini, eretici)102. 
                      
97 Tit, 2, 3. 
98 N. Corneanu, op. cit., p. 274-275. 
99 Ibidem, p. 3. 
100 N. Corneanu, Patristica – filosofia care mângâie, p. 8-9. 
101 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 7-8. 
102 Ibidem, p. 9-10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 30

Analiza sa, deşi extrem de laconică, a fost profundă şi 
cutezătoare, străduindu-se să stabilească autenticitatea unei opere 
după înrudirea cu alte opere, al căror autor este neîndoielnic. Iar când 
a dorit să scoată în evidenţă caracteristici ale autorilor citaţi, a recurs 
la întâmplări interesante, deseori inedite. Alteori a emis judecăţi de 
valoare, ca în cazul unei scrieri antiariene datorate lui Victor 
Africanul, pe care a numit-o „obscură, ca toate cărţile de controversă, 
înţeleasă doar de erudiţi”. Deşi a rezumat la maximum, Ieronim ne 
oferă destule elemente capabile să ni-1 prezinte ca un veritabil istoric 
literar. A transmis informaţii bogate, cu toate că – aşa precum însuşi 
recunoştea – i-a urmat îndeaproape lui Eusebiu al Cezareii. Cu 
părţile ei pozitive şi chiar cu lipsurile de care am amintit, lucrarea 
ieronimiană De viris illustribus rămâne capitală pentru cunoaşterea 
literaturii patristice din primele veacuri. Ea avea să fie continuată, un 
secol mai târziu, de Ghenadie, preot în Marsilia, care a compus, în 
jurul anului 480, tot o De viris illustribus103. 

Asemănările dintre cele două lucrări – a lui Ieronim şi a lui 
Ghenadie – i-au făcut pe copiştii din vechime să le aşeze laolaltă, 
Ghenadie apărând în unele manuscrise ca fiind partea a doua a operei 
cu acelaşi nume a lui Ieronim. Pentru literatura creştină din secolul 
V, în special pentru cea apuseană, Ghenadie a fost un izvor de prim 
ordin şi aproape unic. Prezentarea operelor este la el mai completă 
decât biografia autorilor. Totuşi, în afara listei scrierilor şi 
rezumatului acestora, el nu a făcut consideraţii de ordin critic asupra 
stilului ori a limbii unei opere104. 

Alţi istorici ai literaturii creştine evocaţi sunt Isidor, episcopul 
Seviliei, cu scrierea sa intitulată, de asemenea, De viris illustribus, în 
care a prezentat un număr de 46 autori, dintre care 13 au fost 
spanioli, şi arhiepiscopul Ildefons de Toledo, din secolul al VII-lea, 
cu lucrarea Liber de viris illustribus105. 

Concluzionând, Înaltpreasfinţia sa arată că creştinii primelor 
veacuri au preţuit pe toţi cei care s-au străduit să alcătuiască scrieri 

                      
103 Ibidem, p. 11-12. 
104 Ibidem, p. 12-13. 
105 Ibidem, p. 13-14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 31

referitoare la credinţa lor mântuitoare şi la viaţa lor sfântă, 
consemnând operele lăsate posterităţii în „cataloage”, care reprezintă 
primele încercări de istorie literară creştină106. 

Aflăm, de asemenea, cum elemente de istorie literară creştină, 
odată cu autorizarea creştinismului în Răsărit, au reuşit să acceadă la 
universalitate: din perimetrul microasiatic scrierile autorilor creştini 
au cucerit Occidentul barbar, dăruind întregii Bisericii suporturi 
pastoral-misionare şi apologetice dintre cele mai elaborate şi 
eficiente107. 

Dar scriitorii creştini au făcut, pe lângă teologie şi istorie literară 
şi critică literară108. Lactanţiu, de pildă, s-a aplecat analitic asupra 
scriitorilor Minucius Felix, Tertulian şi Ciprian, la fel cum Fericitul 
Ieronim a procedat cu scrierile lui Tertulian, Ciprian, Lactanţiu, sau 
ale Sfinţilor Ilarie şi Vasile cel Mare. De asemenea, e evaluată 
retorica incendiară a Fericitului Augustin109 şi calităţile poetice 
excepţionale ale Sfântului Ambrozie, prin echivalenţe lirice ce le-ar 
putea „admira şi invidia orice poet” – cum remarca odinioară un 
recenzor110. 

Sunt aduse în actualitate aptitudinile scriitorilor creştini în ce 
priveşte talentul portretistic – Ciprian cu portretul unui ciumat111, 
Sfântul Vasile cel Mare cu descrierea unui înfometat şi a unui 
degerat112, Sfântul Ioan Gură de Aur cu prezentarea ţinutei şi a 
comportamentului femeilor cochete113, cărora le putem alătura 
creionările autorului însuşi de figuri emblematice din istoria 

                      
106 Idem. 
107 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 7-15. 
108 D. Popescu, Ibidem, p. 129. 
109 N. Corneanu, Studii patristice. Aspecte din vechea literatură, p. 157-167. 
110 D. Ciachir, Mitropolit Nicolae Corneanu, Studii patristice. Aspecte din vechea 

literatură, Timişoara, 1983, 292 p., în „Biserica Ortodoxă Română”, nr. 5-6/1986, 
p. 156. În procesul de traducere a imnurilor ilustrului Părinte apusean sunt evitate 
atât obstacole de conţinut şi prozodie, adică acele tălmăciri literale neconcludente 
şi seci, cât şi libertăţile iresponsabile la care recurg unii traducători, atitudine prin 
care afectează grav conţinutul mesajului original. 

111 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 27 
112 Ibidem, p. 28. 
113 Ibidem, p. 33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 32

bisericească, cum ar fi episcopul filosof Sinesie, Sfântul Ioan cel 
Milostiv, Sfântul martir Casian sau imaginea Episcopului Bretanion 
al Tomisului114. Dincolo de frumuseţea epitetelor, a metaforelor, a 
hiperbolelor utilizate de către Părinţi, e apreciat modul în care cei 
vechi au făcut din arta portretului un mijloc literar capabil nu numai 
să trezească emoţii artistice, ci mai ales să edifice moral pe cititori115. 
Iar o altă serie de meditaţii şi observaţii privesc atitudinea axiologică 
a autorilor patristici faţă de stil116. Chiar dacă i se recunosc calităţi 
remarcabile discursului teologic al Dascălilor Bisericii, nu e trecută 
cu vederea influenţa elenistică asupra scriiturii lor, inconvenient 
depăşit, aşa cum se arată, abia cu opera Sfântului Patriarh Fotie, 
scriitor care s-a afirmat prin stileme de o frapantă modernitate şi 
analize textuale, despre care se ni se spune că au pus bazele criticii 
literare actuale117. 

Deosebit de interesante sunt şi consideraţiile despre artă ale 
Dascălilor Bisericii, ca mijloc de redare intuitivă a învăţăturii 
evanghelice şi a celor mai reprezentative aspecte din viaţa creştină a 
epocii118. Regândit, discursul artistic creştin a primit o importantă 
amprentare etică, interesul fiind deplasat de pe imagine pe substratul 
moral al acesteia, pentru ca privitorul să fie familiarizat cu itinerariul 
spiritual necesar omului aflat în căutarea desăvârşirea de sine119. Cu 
alte cuvinte, pictorii creştini au combinat mai bine stările sufleteşti 
ale personajelor decât culorile, transpunând în operele lor atitudini 
emoţionale complexe, precum: ruşinea şi curajul, durerea şi mânia, 
îngrijorarea şi temerea. Pictura bună era imperios necesar să fie 
purificatoare, catartică. Fără pretenţia de a fi mers prea departe, 
Părinţii au văzut în mesajul artistic un îndrumător pentru suflet pe 

                      
114 N. Corneanu, Studii patristice, p. 110-156. 
115 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 33. 
116 N. Corneanu, Studii patristice, p. 53. Idem, Patristica mirabilia, p. 11. 
117 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 21şi 25. Patriarhul Fotie (†891), în lucrarea 

sa Miriobiblion – Zece mii de cărţi (intitulată aşa pentru că voia să recenzeze un 
foarte mare număr de opere) a reuşit să cuprindă 149 de autori şi 279 de volume. 

118 Ibidem, p. 54. 
119 Ibidem, p. 56-57. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 33

calea mântuirii, frumuseţea imaginii pictate fiind permanent asociată 
cu frumuseţea sufletului, cu specificul virtuos al acestuia120. 

Cu rigoare, sunt semnalate şi unele derapaje survenite în arta 
creştină primară. Se înscriu aici apetenţele unor constructori şi 
decoratori bisericeşti pentru strălucirea marmurei şi a metalelor de 
tot felul, respectiv pentru imaginile suprastilizate. Procesul a fost pus 
pe seama rutinei, a reflexiilor pe care spiritul sofistic continua să le 
exercite încă asupra conştiinţei publice121. Pledoaria Părinţilor a fost 
lămuritoare: accesoriul nu se cade să subordoneze sau să înlocuiască 
principalul, ci să-i descopere semnificaţiile profunde, iar frivolităţii 
să i se opună decenţa şi sobrietatea. Aşadar, esteticismului antic, 
dedus din frumuseţea formelor, i-a fost opus discursul estetic creştin, 
centrat pe funcţia educativ-instructivă a simbolului artistic122. 

E surprins apoi modul în care Biserica lui Hristos a odrăslit 
personalităţi care s-au impus, pe de o parte, prin efortul de abolire a 
politeismului prin controverse dogmatice, iar pe de altă parte, printr-
un proiect capital de asimilare a culturii greco-latine în corpusul de 
învăţături al Bisericii creştine123. Aşa se face că filosofia, care în 
Antichitate nu era mult îndepărtată de religie, n-a fost prea greu 
creştinilor s-o înlocuiască, printr-o viziune nouă asupra lumii şi 
vieţii, şi să-şi considere religia proprie ca fiind „adevărata 
filosofie”124. Din punctul de vedere al scriitorilor patristici, filosofia e 
atât teoretică, speculativă, cât şi practică. Este ştiinţa realului şi a 
cunoaşterii adevărului (Sfântul Iustin Martirul), este sârguinţa de a te 
dezlipi de lume şi a te alipi de Dumnezeu, de a dobândi prin cele 
pământeşti cele cereşti şi de a câştiga prin cele nestatornice şi fugare 
cele statornice (Sfântul Grigorie de Nazianz), dar şi mângâiere şi 
purificare pentru cei buni125. 

                      
120 Ibidem, p. 57. 
121 Ibidem, p. 58-59. 
122 Ibidem, p. 60. 
123 Ibidem, p. 7-15; 89-109. 
124 N. Corneanu, Studii patristice, p. 63. Idem, Patristica mirabilia, p. 86. 
125 N. Corneanu, Studii patristice, p. 64. Idem, Patristica – filosofia care mângâie, p. 

144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 34

Sfinţii Părinţi s-au oprit cu precădere la „filosofia divină”, ni se 
spune, pe care au identificat-o progresiv cu „teologia”, păstrând, pe 
de-o parte, caracterul de efort cognitiv, aflat sub acţiunea harului – 
obiectul suprem al cunoaşterii fiind Dumnezeu –, iar pe de altă parte, 
caracterul practic, ca unul ce-l ajută pe „filosof” să progreseze 
neîncetat în virtute. 

Filosofia la care se referă Sfinţii Părinţi se ocupă cu „dogmele 
cereşti”, cu vederile creştine în materie de credinţă sau cu diferitele 
judecăţi ce se impun credinţei şi care îşi au originea în Dumnezeu, 
care le descoperă nouă, făpturilor126. Iar ipostaza aceasta de gânditor, 
de om de reflecţie o confirmă, cu prisosinţă, documentele arheolo-
gice, pietrele tombale ale monahilor de odinioară, alături de numele 
decedaţilor, având inscripţionate nota: „filosof” sau „filosoafă”127. 
Mai mult, în concepţia Sfinţilor Părinţi, filosofiei adevărate îi este dat 
să aşeze semnul egalităţii între Divinitate şi frumuseţe şi să 
depăşească tentantul şi periculosul joc al fanteziei ideatice. 

Cu o astfel de percepţie a fenomenului cultural, împreună cu 
autorul afirmăm că Dascălii Bisericii au accelerat procesul de des-
compunere a structurilor culturale şi religioase ale Antichităţii şi au 
rescris istoria umanităţii, realizând o inspirată conversie a 
mentalităţilor din care civilizaţia europeană se hrăneşte şi astăzi, 
chiar dacă, din păcate, este tentată să-şi ignore sau să-şi deprecieze 
începuturile. Şi toate acestea au fost înfăptuite evitându-se atât 
fanatismul demolator, cât şi edulcoratul şi facilul sincretism, ambele 
deosebit de tentante nu numai în acele vremuri128. 

Frecventarea logicii de către scriitorii creştini este, de asemenea, 
judicios analizată, marcându-se faptul că a fost legată de activitatea 
misionară şi de procesul de elaborare a lucrărilor teologice. Gândi-
torii creştini – de la Origen, Tertulian, Boeţiu şi Marius Victorinus 
până la Sfinţii Maxim Mărturisitorul şi Ioan Damaschinul – ni se 
arată că au studiat şi folosit logica, că au utilizat organonul aristotelic 
în folosul unei comunicări clare şi eficiente. În plus, unii dintre ei 

                      
126 N. Corneanu, Studii patristice, p. 65. 
127 Ibidem, p. 69. 
128 T. Baconsky, op. cit., p. 156. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 35

chiar au scris manuale de retorică şi logică (Marius Victor, Boeţiu, 
Ioan Damaschinul), punând în slujba adevărului lui Hristos metodele 
de lucru ale autorilor elini de odinioară129. 

Nici priceperea Părinţilor în domeniul disciplinelor pozitive nu e 
trecută cu vederea. O seamă de principii gnoseologice formulate de 
ei au fost reunite mai apoi sub specia fabuloasă a Fiziologului, astfel 
că, înaintea infatuatului empirism englez, autorii creştini au deschis 
domeniului ştiinţific porţile modernităţii. 

Contribuţiile lor în matematică, biologie, medicină, astronomie, 
cosmografie sau cartografie sunt importante din două puncte de 
vedere: a) se înscriu în protoistoria ştiinţelor exacte; b) s-au derulat 
nu prin sfidarea Invizibilului, ci printr-o atentă relaţionare a văzutului 
cu Nevăzutul. Astfel, scriitorii şi Părinţii bisericeşti s-au dovedit 
cunoscători ai ştiinţelor naturii (Origen, Sfântul Grigorie al Nisei, 
Sfântul Vasile cel Mare, Fericitul Ieronim, Fericitul Augustin, Ioan 
Damaschinul), iar alţii au fost medici şi au scris tratate de fiziologie 
şi medicină (Nemesiu al Emesei, Aetios din Amida, Alexandru din 
Trales, Teofil Monahul, Beda Venerabilul), toţi dovedind un spirit 
luminat, care a contribuit la dezvoltarea civilizaţiei şi la progresul 
umanităţii130. Concluzia formulată de exeget e justificată şi 
temeinică: „spre deosebire de părerea superficială ce ar putea să şi-o 
facă cineva în legătură cu domeniul preocupărilor Sfinţilor Părinţi 
socotindu-l limitat la sfera valorilor spirituale şi la realităţile 
suprasensibile, parcurgerea atentă a operelor rămase de la ei ni-i 
arată interesându-se de rezultatele obţinute în cercetarea ştiinţifică şi 
bazându-se pe raţiune, pe experienţă, pe datele simţurilor”131. 

În sfârşit, o receptare aparte e dedicată felului în care Părinţii 
Bisericii au tratat viaţa duhovnicească. Farmecul pustiului, atracţia 
pentru singurătate, se arată că a fost declarată de către Părinţi drept 
modalitatea optimă prin care sufletul accede la desăvârşire, la 
împlinirea în viaţă. Sfinţi ca Antonie cel Mare, Pahomie, Macarie şi 
alţii au văzut în întinsele pustiuri ale Egiptului factorii decisivi pentru 

                      
129 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 34-49. 
130 Ibidem, p. 84-86. 
131 Ibidem, p. 72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 36

hristoformizare şi crearea de valori spirituale exemplare132. Un astfel 
de comportament şi o astfel de atitudine nu au fost generate de 
nedreptăţile şi împilările sociale din epocă, cum se încearcă astăzi să 
se spună, ci de setea de spiritualitate, de îndumnezeire. 

Dacă vieţuitorii deşertului au atins sfinţenia, autorul ne arată că 
această performanţă duhovnicească poate fi realizată de orice 
credincios care se refugiază în „deşertul interior”, în profunzimea 
inimii, străduindu-se să fugă de patimi133. Iar ca metodă de lucru ne 
propune rugăciunea, aşa cum a fost ea asumată de trăitorii creştini de 
odinioară. Acţiunea orantică reprezintă unirea desăvârşită a omului 
cu Dumnezeu. Astfel, rugăciunea „trupească” şi rugăciunea „în duh” 
sunt apreciate ca având aceeaşi importanţă, fapt pentru care se insistă 
asupra atitudinii în actul orantic. Alungarea ispitelor, „întinderea 
sufletului spre cer”, eliminarea „pornirilor duşmănoase”, ridicarea 
ochilor spre înalt, îngenunchierea (ca semn de smerenie) sunt condiţii 
necesare atingerii unei reale stări de rugăciune şi, implicit, dobândirii 
sfinţeniei134, care nu depinde de originea unei persoane, iar în 
contextul actual nici de confesiunea sa, ci de strânsa comuniune cu 
Dumnezeu, demonstrată prin fapte135. 

Dincolo de zicerile pline de tâlc ale altora, am putea spicui, neîn-
doielnic, din spusele Părintelui cărturar un gând sau altul (adesea de 
o rigoare aproape apoftegmatică). Nu o facem, pentru a-1 îndemna 
pe cititor să parcurgă lucrările Arhiereului evocat, spre a-şi alcătui 
propria-i antologie, nu doar de citate, ci de teme de reflecţie. 

 
3. „Modernitatea” şi „actualitatea” în reflecţiile şi meditaţiile 

Mitropolitului Nicolae Corneanu 
În continuarea celor arătate până aici, e necesar să notăm că 

Arhiereul teolog Nicolae Corneanu se remarcă şi printr-o capacitate 
excepţională de a pune teologia creştină în dialog cu realităţile date, 
speriind orice gând încremenit în ceea ce rutina decretează ca fiind 

                      
132 Ibidem, p. 166-167. 
133 Ibidem, p. 169. 
134 Ibidem, p. 221-222. 
135 N. Corneanu, Patristica – filosofia care mângâie, p. 169. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 37

inacceptabil. Iar acest tip de abordare se sprijină pe o intuiţie fecundă 
privind sensul istoriei şi, în subsidiar, pe o conştiinţă lucidă, 
împlinită şi împlinitoare în arealul existenţei. 

Slujind învăţătura creştină, stigmatizată de modernitate ca fiind 
„dogmatizantă” (închisă în faţa oricărei cercetări intelectuale şi 
căutări epistemologice), Prelatul arată că, în fapt, aceasta e neaşteptat 
de deschisă faţă de noutate, faţă de raţiune şi construcţiile ei! Ce 
argument aduce în favoarea tezei sale? Însăşi învăţătura creştină 
despre lume şi om, despre providenţă şi predestinaţie, despre 
Biserică, har şi Taine, despre istorie şi eshatologie, care deşi e 
considerată, în limbajul obişnuit, ca fiind dogmatică, e departe de a 
avea „pecetea infailibilităţii şi obligativităţii”136, restrictive fiind doar 
hotărârile Sinoadelor ecumenice, care sunt neschimbabile (dogma 
despre Sfânta Treime, despre raportul: Dumnezeu-om şi cea a 
teandrismului lui Hristos Domnul)137. 

Fiind mereu deschisă şi proaspătă, Ierarhul nostru arată că 
teologia e dornică să converseze cu problemele lumii de azi. Şi face 
această demonstraţie, abordând – dezinhibat şi fără pretenţia de-a 
edicta răspunsuri universale – teme punctuale: de la problematica 
feminină la cercetarea ştiinţifică de nivel ultim, de la întoarcerea la 
tradiţie la reevaluarea culturii contemporane138, nu fără a-şi invita 
lectorii la exerciţii de luciditate şi de maturitate. 

În deceniile opt şi nouă ale secolului trecut, s-a oprit asupra 
problematicii feminine, pornind de la două realităţi imediate: a) locul 
câştigat de femei în societate şi b) protestul acestora împotriva stării 
de lucruri din anumite zone ale globului unde drepturile femeilor nu 
sunt deplin respectate, punând într-o lumină nouă datele biblice, în 
vederea înlăturării inechităţilor139. Iar soluţia propusă e una de 
sorginte apostolică: „bărbaţii să trăiască înţelepţeşte cu femeile ... să 
le facă parte de cinste, ca unora care, împreună cu ei, sunt 
moştenitoare ale harului vieţii (I Petru 3, 7)”140. 
                      
136 N. Corneanu, Pentru mai binele obştesc, p. 12-13. 
137 Idem, p. 12. 
138 M. Maci, op. cit., p. 62. 
139 N. Corneanu, Quo vadis?, p. 93. 
140 Ibidem, p. 95. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 38

E evocată necesitatea implicării femeilor în serviciul clerical, 
după exemplul creştinismului primar, când Biserica n-a ezitat să 
recurgă la soluţiile cele mai practice pentru a face faţă nevoilor 
deosebite, cum reiese din Aşezămintele apostolice (probabil, mijlocul 
veacului al III-lea). În pofida imperialismului feminist modern, 
Mitropolitul Nicolae arată că ortodoxia consideră femeia egală cu 
bărbatul, ca pe o împreună-lucrătoare la acţiunea mântuitoare a lui 
Hristos, la harismele şi darurile Sfântului Duh. Femeia ortodoxă este 
chemată să trăiască din plin viaţa Bisericii şi să împlinească serviciul 
bisericesc ce i se potriveşte în interiorul şi în exteriorul sfântului 
lăcaş, sub diferite forme, totdeauna de natură eclesială, nu însă 
preoţească”141. 

Aşadar, înaltul Prelat, pe temeiul tradiţiei, arată răspicat că 
Biserica Ortodoxă şi-a pus dintru început problema promovării 
femeii, că a angrenat-o în slujirea eclesială, motiv pentru care cere 
reprezentanţilor de astăzi ai Bisericii să trateze cu responsabilitate 
problemele pe care le ridică contemporaneitatea şi să găsească soluţii 
dincolo de clişeele lipsite de atestare documentară142. 

Meditaţiile Înaltpreasfinţiei sale surprind aspectele pozitive ale 
succesului ştiinţific, cum ar fi fericirea adusă de cuceririle ştiinţei 
familiilor infertile, dar nu ocolesc nici aspectele negative, respectiv 
posibila „manipulare genetică” (combinaţia de gene diverse pentru 
satisfacţii utopice), notând că orice manipulare care izolează, care 
depersonalizează este contestabilă, datorită persoanei şi iubirii, 
datorită tainei dăinuirii iubirii de care are nevoie embrionul pentru a-
şi structura firesc psihicul. Şi, subscriind la remarcile unui reputat 
teolog (Olivier Clément), arată că „manipulările genetice nu sunt 
admisibile decât în serviciul iubirii, adică pentru a veni în ajutorul 
unui cuplu şi rămânând în interiorul acelui cuplu”143. 

În prelungirea celor arătate, amintim gândurile Arhiereului 
teolog în proximitatea clonării. Teza pe care o dezvoltă este favo-
rabilă cercetărilor de acest fel legate de floră şi faună, nu şi de om. 

                      
141 Ibidem, p. 202-203. 
142 Idem. 
143 Ibidem, p. 233. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 39

Iar considerentele invocate sunt în consens cu învăţătura creştină: 
unicitatea fiinţei umane, statutul de persoană conferit omului de 
către Creator, prezenţa Chipului divin în noi144, sfidarea specificităţii 
umanului, perena eroare umană (ştiinţifică şi morală), inexistenţa 
celulei originare145. 

Aşadar, ştiinţele naturale, inclusiv antropologia, oferă date 
despre om, iar confruntarea diferitelor opinii constituie o necesitate. 
Când teologul şi omul de ştiinţă se interpelează unul pe altul, apar 
nepotrivirile, întrucât exigenţa ştiinţifică nu admite să se substituie 
revelaţiei. Pentru a depăşi polarizările, e necesară evitarea reducerii 
necunoscutului la cunoscut, ceea ce n-ar face decât să reducă 
ireductibil Misterul, operant în ambele domenii de cunoaştere146. 

În sfârşit, nu mai puţin provocatoare este eseistica Înaltpresfinţi-
tului Nicolae. Textele în discuţie au un caracter apologetic şi, 
evident, reparatoriu, venind ca o reacţie la nervozitatea criticilor de 
ieri şi de azi ai lui Eminescu, Blaga, Cioran, Eliade, chiar şi Tolstoi. 

Din articolele consacrate acestor mari personalităţi, radiază un 
sentiment de amărăciune faţă de superficialitatea continuă a 
pseudojudecăţilor de valoare de care ele au parte. Iar nemulţumirea 
profundă e generată de maniera dură în care au fost şi sunt trataţi 
chiar de către teologi. Încercarea Ierarhului nostru are un obiectiv 
precis: acela de a arăta că Eminescu, Blaga, Cioran, Eliade şi Tolstoi 
nu numai că au fost religioşi în general, ci creştini. 

Mihai Eminescu, deşi e considerat un „simpatizant” al 
hinduismului (mai precis al budismului), autorul opinează că, în 
realitate, a fost un creştin prin educaţie, lecturi, studii şi opera 
literară147. Temeiurile pe care îşi fundamentează argumentarea sunt 
autobiografia poetului148 şi biografia reflexivă149, dar şi unele texte 

                      
144 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericeşti, vol. II, p. 123. 
145 Ibidem, p. 124. 
146 N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 188. 
147 Ibidem, p. 189. 
148 Este vorba despre lista lecturilor poetului: Molitfelnicul, Biblia, Psaltirea (în 

versuri a mitropolitului Dosoftei), Cartea românească de învăţătură (a mitro-
politului Varlaam), Cărticica sfătuitoare pentru păzirea celor cinci simţiri şi a 
nălucirei şi a minţii şi a inimei (a Sfântului Nicodim Aghioritul), Teologia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 40

din scrierile marelui poet naţional: „Îl simţim pe Dumnezeu – scria 
Eminescu – fiindcă în el doar ne simţim pe noi înşine. Trebuie să ni-l 
închipuim ca persoană, fiindcă numai astfel poate fi obiectul 
dragostei noastre, dar simpla încercare de a oferi un concept 
determinat despre el e sortită să dea greş. Orice astfel de concept este 
un nume nepotrivit pentru un conţinut inexprimabil”150. La fel, 
despre Lucian Blaga arată că e greu să fie judecat după criterii rigide, 
întrucât tezele sistemului propriu de gândire trebuia să şi le alinieze 
exigenţelor logicii151. Dovada că „în străfundul fiinţei sale a rămas 
credincios” a preluat-o din însăşi mărturia genialului cărturar, făcută 
de un confrate de arhierie al Mitropolitului nostru (Mitropolitul 
Nicolae Colan): „Am venit şi am văzut frumuseţea locului, 
frumuseţea acestei aşezări duhovniceşti. Cu toate că plec, într-un fel 
rămân totuşi aici” – e vorba despre cuvintele lui Lucian Blaga scrise 
în Cartea de aur a mănăstirii Sâmbăta de Sus152. 

În cazul lui Mircea Eliade, inconfundabilul istoric al religiei, în 
general, şi al creştinismului, în special, consideră că observaţiile 
subiective sunt de natură să îi pună sub semnul întrebării credinţa, 
ataşamentul la creştinism şi, mai concret, la Biserică153. Analizând 
îndoielile de acest fel, atrage atenţia că acestea sunt generate fie de 
opiniile unor colaboratori ai săi, care l-au caracterizat – evident, 
dintr-un unghi de vedere personal – ca fiind un „necredincios 
creştin” (I. P. Culianu), fie datorită discreţiei savantului în a mărturisi 

                      
dogmatică a Bisericii ortodoxe catolice de răsărit (a protosinghelului 
Melchisedec) şi Învăţătura ortodoxă din religiunea creştinească a unei sânte, 
catolice şi apostolice Biserici pentru clasele liceale (a lui Silvestru Morariu 
Andreievici). La acestea se adaugă monografiile şcolii teologice din Tübingen (D. 
Fr. Strauss, Fr. Chr. Baur, Bruno Bauer) şi cărţile lui I. Kuhn (Katholische 
Dogmatik, 1857) şi F. X. Dieringer (Lehrbuch der katholischen Dogmatik, 1857). 
N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 192. N. Corneanu, În pas cu vremea, p. 49. 

149 Sunt evocate în acest sens mărturiile călugăriţei Agafia Moişa şi ale sorei 
poetului, Aglaia Eminovici. N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 190-191. 

150 N. Corneanu, În pas cu vremea, p. 111. 
151 Ibidem, p. 44. 
152 N. Colan, Amintiri, în „Mitropolia Ardealului”, nr. 7-8/1966, p. 473-474. N. 

Corneanu, Pe firul vremii, p. 44. 
153 N. Corneanu, op. cit., p. 131 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 41

dacă e credincios sau nu, fie din cauza faptului că a decis să fie 
cremanat154. Chirirahul teolog atrage însă atenţia asupra serviciilor 
aduse de către Mircea Eliade credinţei, religiei creştine, chiar 
ecumenismului, şi în mod special ortodoxiei, atitudini ce pot fi 
acceptate ca fiind un argument pentru reconsiderarea ilustrului istoric 
al religiilor155. Iar în motivarea opiniei sale evocă mărturisirea unui 
alt savant (I. G. Coman), care îl pomenea pe Mircea Eliade 
„totdeauna nu doar ca un erudit în istoria religiilor, ci mai ales ca un 
om credincios”156. 

În reflecţiile asupra lui Emil Cioran notează că mulţi 1-au 
perceput şi-1 percep drept necredincios, chiar un apostat. În realitate, 
deşi criticat de ultranaţionalişti pentru renegarea patriei, iar de 
teologi pentru sfidarea dogmelor Bisericii157, Cioran este considerat a 
fi fost un „iubitor de neam” şi un om „credincios”158. Ceea ce nu s-a 
înţeles şi nu se înţelege încă e că, în viziunea compatriotului nostru, 
adevărata Românie trebuie creată lăuntric, printr-un exerciţiu moral 
exemplar şi că religiozitatea autentică presupune ample meditaţii 
asupra Creatorului şi creaţiei, ca El să ne devină interlocutor, dar şi 
asupra vidului, neantului, durerii, decepţiei, eşecului şi plictiselii. Şi 
toate acestea întrucât „prin scrisul său – arată Mitropolitul – Cioran 
atinge coardele sensibilităţii noastre ori de câte ori zguduie din 
amorţeală o lume «babilonizată» prin fanatismul său «fără crez», în 
realitate prin «lipsa iluziilor»”159. Iar corespondenţa lui Emil Cioran 
cu monahul Nicolae Steinhardt e declarată a fi edificatoare pentru 
credincioşia sa: „...în realitate – scria Cioran –, şi dumneavoastră o 
ştiţi foarte bine, sunt un spirit religios, dacă religia presupune o 
conştiinţă fără dubiu a golului acestei lumi. Ce mai contează restul, 

                      
154 Ibidem, p. 133. 
155 Idem. 
156 Ibidem, 134. 
157 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericeşti, vol. I, p. 562-563. Idem, Pe firul 

vremii, p. 39. 
158 N. Corneanu, Pentru mai binele obştesc, p. 82. 
159 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericeşti, vol. I, p. 562. Idem, Pe firul 

vremii, p. 39.d  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 42

din moment ce ştiu ce înseamnă a te ruga (şi, mai mult, neputinţa de 
a o face). Dar vă autorizez să o faceţi în locul meu...”160. 

În sfârşit, şi Lev Tolstoi este „salvat” din temniţa destinată 
ereziarhilor, întrucât protestantismul său exprimă, în mod clar, 
poziţia unui „om liber”, nu a unui „dogmatic”, de pe care a încercat 
să prezinte învăţătura creştină161. Chiar dacă a comis greşeli, 
aprecierea e că ataşamentul său faţă de creştinism n-ar fi trebuit să 
ducă la pedeapsa excomunicării, întrucât el n-a încetat niciodată să 
fie ataşat lui Hristos162. În plus, Tolstoi ocupă un loc de frunte nu 
numai în cultura şi spiritualitatea rusă, ci şi în cea universală prin 
valoarea operei sale, chiar şi a doctrinei sale. Iar viaţa lui interioară 
apare ca o expresie a condiţiei umane, dornică de eliberare de sub 
limitări şi de afirmare a existenţei în spirit, dornică de-a face bine şi 
de-a apăra demnitatea şi valoarea persoanei umane163. 

Aşadar, Mitropolitul Nicolae, fără a abandona încărcătura teolo-
gală, vine, prin cele scrise, în întâmpinarea contemporanului său164, 
orice spirit vigilent descoperind în textele arhiereşti problemele lumii 
care-1 absoarbe şi, în egală măsură, drumul pe care îl deschide (sau îl 
păstrează deschis) credinţa în vertijul veacului165. Cu alte cuvinte, un 
om al Bisericii scrie despre globalizare, despre agresivitatea presei, 
despre terorism cu maximum de responsabilitate şi interpelează 
cultura şi ştiinţa, dialogând cu ele în mod manifest, la fel cum o face 
cu Cel de Sus; e în permanenţă credincios imperativului clarităţii, 
fără să fie, însă, tranşant sau autoritar166. Şi procedează în abordările 
sale apelând la o cantitatea şi varietatea de informaţii, toate impre-
sionante, pe care, dincolo de faptul că le utilizează, le stăpâneşte 
aristocratic. Domină sursele, le ordonează conform planului de 
cercetare, un plan apărut ca urmare a documentării şi a proiectului 
propus apriori. 
                      
160 N. Corneanu, Pentru mai binele obştesc, p. 83. 
161 N. Corneanu, În pas cu vremea, p. 21. 
162 Ibidem, p. 22. 
163 Idem. 
164 M. Florescu, Opera publicistică a unui ierarh, în „Vatra”, nr. 11-12/ 2008, p. 47. 
165 M. Maci, op. cit., p. 63. 
166 D. Chetrinescu, Scriitorul, în „Vatra”, nr. 11-12/2008, p. 101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 43

Ierarhul nostru nu a scăpat însă de hăţişul pseudojudecăţilor de 
valoare. Universitarismul românesc însuşi, cu savanţii şi ignoranţii 
lui, îl supune cumpănirii înaintea de marea Cumpănire. Cei din urmă 
(contestatarii) – plini de sine, dar goi de merit – nu se sfiesc să pero-
reze că Nicolae Corneanu aparţine unui timp apus. Da. E adevărat că 
Arhiereul nostru e un om care, prin vârsta biologică, e revendicat de 
un alt timp. O atenţie unitară şi multiplă contrazice însă maliţiozi-
tăţile „savante”, scrierile postcomuniste ale Prelatului nonagenar 
impunându-se prin forţa de a aduna şi crea punţi, surprinzătoare, dar 
remarcabile, între mefienţa intelectualilor aconfesionali şi fervenţii 
confesionali. Invită, altfel spus, „beligeranţii” la dialog, la întâlniri pe 
o problematică comună – marea surpriză e că cei ce se adună 
descoperă că ceea ce-i uneşte e mult mai important decât ceea ce-i 
desparte... 

De ce astfel de performanţe? Pentru că e în joc o întreagă 
pedagogie asumată: a ascultării şi a întâlnirii celuilalt, care nu e 
anexat unei credinţe omnisciente şi omnipotente. E o didactică a 
invitaţiei la actualitate şi perenitate, cu sincera dorinţă de a fi sondat 
cât mai profund misteriosul ADN, purtător de multe, printre care – 
afirmă savanţii – şi de pistis! 

S-a scris că Mitropolitul „Nicolae Corneanu este ultimul nume 
important din pleiada de patrologi şi istorici ai creştinismului antic 
din Biserica Ortodoxă Română, pleiadă ce-i cuprinde pe Ioan G. 
Coman, Dumitru Stăniloae, Iustin Moisescu, Teodor M. Popescu, 
Dumitru Fecioru, Teodor Bodogae”167. Ce-l caracterizează însă pe 
înaltul Prelat antologat? 

Munca şi migala, vocaţia şi erudiţia ar putea fi două dintre tuşele 
ce-i definesc personalitatea şi opera. Apoi activitatea pastoral-
misionară, fundamentată pe virtuţi remarcate şi elogiate de conştiinţa 
publică, arta oratorică aparte şi, bineînţeles, scriitura inconfundabilă, 
cu tonalităţi proprii, concisă, rafinată intelectual şi cotropitoare 
sentimental. 

Dincolo de aceste ziceri, e vorba despre mult mai mult decât 
atât. E în discuţie impozanţa unui cărturar cu un dar indicibil; e 
                      
167 C. Bădiliţă, op. cit., p. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora



 44

vorba despre un suflet străbătut de un fluid misterios ce inundă 
gândirea, despre un om cu o capacitate aparte de a-şi face, în mod 
natural, interlocutori în intimitatea lui; e vorba despre un îndrăgostit 
de izbânzile perene ale spiritului, despre un spirit ales, care face, prin 
scrisul său, din his temporibus o realitate mereu actuală şi 
atrăgătoare. E vorba, în sfârşit, despre un om şi o operă care invită la 
sympozion, la un banchet unde oaspeţii de seamă sunt smerenia şi 
cugetarea, fidelitatea şi admiraţia, simţul critic şi tainica profunzime. 

Teologhisirea Părintelui Mitropolit Nicolae e, aşadar, filocalică, 
e o teologie frumoasă prin natura ei, dar şi prin frumuseţea 
duhovnicească ce o îmbie, generos, semenilor, ştiuţi şi neştiuţi... 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:06:03 UTC)
BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

