
 90

STILISTICĂ. RETORICĂ 

VIZIUNEA PARADIGMATICĂ ÎN CULTURA 
EUROPEANĂ ŞI FILONUL RETORIC 

CLAUDIA-ILEANA SPINEANU 

Cuvinte cheie: viziune paradigmatică, filon retoric, constantă dialectică, 
intertextualitate, dialog intercultural  

 
A vorbi despre retorică înseamnă a vorbi despre evoluţia şi 

complexitatea unui fenomen care a caracterizat timp de mai bine de 
două mii de ani gândirea şi practicile cuprinse în sfera acestei 
denumiri. Se poate spune că retorica a marcat iremediabil ştiinţele 
umaniste, fiind o matrice a acestora: „...Retorica a întreţinut 
inevitabil raporturi pe cât de multiple pe atât de variate cu ideologia 
în general, cât şi cu ideologiile particulare”1. 

Studierea retoricii nu este posibilă decât în diacronie, într-o 
abordare paradigmatică sau  epistemologică, pentru că numai astfel 
se pot stabili dimensiunile reale ale unei discipline polivalente, 
numai aşa „complexitatea prezentului se poate decanta în actul însuşi 
de refacere a tradiţiei”2. 

Paradigma sau epistema este un model riguros care include 
manifestări asemănătoare sau identice cu sine sau care devine, la un 
moment dat al evoluţiei sale, un sistem închis faţă de care se 
raportează, prin opoziţie, nucleul unei noi episteme, deci un nou 
model. În cadrul paradigmei, cunoaşterea nu este continuă, ci mani-
festă momente de discontinuitate, asigurând posibilitatea comunicării 
între sisteme care s-au închis la un moment dat, dar numai temporar. 
Unele sisteme sunt închise în interiorul altor sisteme, care revin de 

                    
1 Grupul μ, Retorica poeziei, Bucureşti, Editura Univers, 1997, p. 195. 
2 Ileana Oancea, Romanitate şi istorie, Timişoara, Editura de Vest, 1993, p. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 91

multe ori cu întrebări, într-un dinamism continuu. Epistema în care 
se manifestă un text literar, de exemplu, va fi mereu supusă unei 
tensiuni, unui dialog necontenit între orizontul creaţiei şi orizontul 
receptării. De aceea, un text, opera unui scriitor, un curent literar pot 
fi analizate mult mai productiv în contextul epistemic unde apar şi se 
dezvoltă, fie prin asemănare, fie prin opoziţie faţă de direcţiile 
fundamentale ale paradigmei în care se încadrează sau de care se 
îndepărtează. Ideea de imagine „deschisă”3 a istoriei este specifică, 
de altfel, tuturor ştiinţelor umaniste, unde alcătuirea, construcţia nu 
este nicicând finalizată, definitivă, fiecare epocă realcătuind-o şi 
reinstituind-o. Prin urmare, „firul istoriei în ştiinţele umaniste nu este 
construit ca în ştiinţele naturii din «monade» care se succed, mereu 
egale cu ele însele, înglobându-se fără a se anula”4. 

Adrian Marino susţine ideea conform căreia „nucleul sau 
«etimonul» modelului trebuie căutat, fără îndoială, în noţiunile de 
veche tradiţie logică, retorică, juridică şi teologică a locurilor 
comune (koinoi topoi, loci communes), intrată în toate limbile 
europene de mare circulaţie”5. „Locus communis”, însemnând „izvor 
comun”, impune ideea de tradiţie comună a unui ansamblu colectiv 
de idei, opere etc., dar şi pe cea de convergenţă comună a acestor 
structuri sistematice, care ne duce cu gândul la noţiunea de arhetip, 
ca reprezentare a inconştientului colectiv, locul de depozitare al 
tuturor experienţelor primordiale, ancestrale, universale, comune 
umanităţii6. Alăturarea termenilor nu este gratuită, de vreme ce 

                    
3 Adrian Marino, în Critica ideilor literare (Cluj, Editura Dacia, 1974), vorbeşte 

despre „opera deschisă” (concept întâlnit şi la Umberto Eco, Opera deschisă), 
susţinând că realitatea, inclusiv realitatea ideilor literare, nu poate fi închisă într-un 
nucleu definitiv. Deschiderea permite existenţa concomitentă a unor modele 
(pluralitatea modelelor) construite pe aceleaşi idei. Criticul acceptă şi ideea de 
anulare, de deconstrucţie a modelelor pentru a fi reconstruite altfel, pe baza unei 
selecţii individuale, prin proiecţii şi viziuni interogatorii. Modelul este, astfel, 
„bun” doar dacă „dă rezultate”.  

4  Ileana Oancea, Istoria stilisticii româneşti, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică, 1988, p. 8.  

5  Adrian Marino, op. cit., p. 109. 
6  Ibid., p. 113. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 92

interpretările actuale consideră arhetipul anticipator al modelului, ba 
chiar îl confundă cu acesta. 

Interesant ar fi şi răspunsul la întrebarea dacă acceptarea 
clişeului, a modelului nu ştirbeşte din originalitatea unui cercetător. 
Credem că un cercetător nu poate face abstracţie de locurile comune, 
de modele, însă trebuie să le abordeze cu luciditate şi onestitate, să 
dea o nouă formă acestora pentru că, în fond, relaţia dintre vechi şi 
nou, dintre clasic şi modern, „constă doar din deplasări, schimbări de 
context şi semnificaţii, reinterpretări personale de topoi tradiţionali în 
noi sinteze indestructibile [...]”7. 

Care este relaţia pe care o stabileşte cercetătorul între orizontul 
creaţiei şi orizontul receptării? Interogaţia trecutului, ca fond inepui-
zabil ce urmează a fi reactualizat, presupune cunoaşterea prezentului, 
pentru că în cadrul acestuia se regăsesc proiecţii, iradiaţii ale 
trecutului. Cercetătorul realizează o incursiune deliberată în trecut 
pentru a rescrie o pagină din istorie având chipul prezentului. El va 
dezvolta valori în funcţie de propria spiritualitate, selectând din 
trecut ceea ce în viziunea lui reprezintă valoare, pentru că „în 
dezvoltarea spirituală a unui om există o simultaneitate constant 
potenţială: ea constituie o structură care este virtuală în orice moment 
dat [...]. Actul prin care un artist se adresează trecutului pentru a găsi 
modele sau stimulente [...] reprezintă o hotărâre deliberată, o selecţie 
de valori prin care el îşi constituie propria lui ierarhie a valorilor care 
va fi reflectată în ierarhia valorilor inclusă în operele lui artistice”8. 

Ideea de selecţie poate fi pusă în legătură cu aceea de „recu-
perare selectivă”, una dintre metodele care face posibilă orice 
construcţie hermeneutică, fiind „o întreagă operaţie de filtrare şi 
recuperare, de selecţie şi decupare, de asimilări şi excluderi de texte, 
prin care «modelul» este construit nu numai teoretic, dar verificat, 
documentat şi practic. Construcţia permanentă a modelului presu-
pune recuperarea permanentă a «materiei» sale, actualizarea continuă 

                    
7  Ibid., p. 120. 
8 René Wellek, Conceptele criticii, în româneşte de Rodica Tiniş, studiu introductiv 

de Sorin Alexandrescu, Bucureşti, Editura Univers, 1971, p. 53. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 93

a elementelor care-l compun [...]”9. Orice descoperire în cadrul unor 
lucruri cunoscute reprezintă o „modernizare”, pentru că semnificaţii 
latente sunt actualizate, aduse în prezent printr-o nouă configurare a 
modelului, în efortul de a recupera gândirea antecesorilor şi a 
precursorilor, după principiul hermeneuticii moderne care susţine că 
„orice nouă valorizare a unei imagini arhetipice încoronează şi 
«înghite», în acelaşi timp, toate valenţele vechi. [...] Rolul 
hermeneutic al recuperării este limpede: medierea dintre trecut şi 
prezent, actualitate şi tradiţie”10. Prin urmare, vorbim despre aceeaşi 
pendulare între paradigme, care se doreşte coerentă şi pacificatoare, 
dornică să înţeleagă continuităţile, dar şi momentele revoluţionare, 
de „ruptură”, care instituie, de fapt, noi paradigme. 

Trecerea de la o paradigmă la alta este anunţată de aşa-numitele 
„revoluţii ştiinţifice”, care sunt văzute ca „perioade în care paradig-
mele sunt mai întâi atacate şi apoi schimbate”11. În timpul acestor 
„conflicte” cercetătorii adoptă instrumente inedite şi examinează 
zone necunoscute. Mai mult, cercetătorii văd „lucruri noi şi diferite 
când examinează cu instrumente familiare zone pe care le-au mai 
examinat înainte”12. În fond, trecerea de la o epistemă la alta depinde 
de „criza modelului teoretic dominant"13. Modelul cel vechi este 
înlocuit de unul nou, care va rezolva criza instalată. Când realitatea 
nu mai este corespunzătoare paradigmei, apare situaţia conflictuală 
ce va duce la descoperirea uneia noi. 

Trebuie să acceptăm că în cadrul unei paradigme cunoaşterea 
este una tacită, iar „cercetătorul ştiinţific nu este un inovator, ci un 
om care rezolvă probleme (puzzles)14, iar problemele asupra cărora 

                    
9  Adrian Marino, op. cit. , p. 326. 
10 Ibid., p. 329. 
11 Thomas S. Kuhn, Structura revoluţiilor ştiinţifice, Bucureşti, Editura Humanitas, 

1999, p.115. 
12  Ibid., p. 183. 
13  Nina Ivanciu, Epistemă şi receptare, Bucureşti,  Ed. Univers, 1988, p. 16. 
14 Thomas Kuhn introduce un termen nou, acela de ştiinţă normală, care carac-

terizează etapa de după impunerea unei paradigme. Ea este definită prin rezolvarea 
problemelor lăsate deschise de etapa anterioară şi se desfăşoară asemeni rezolvării 
unui puzzle. Cum este cunoscută admiterea unei soluţii în interiorul paradigmei, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 94

se concentrează sunt tocmai acelea despre care el este convins că pot 
fi atât formulate, cât şi rezolvate în cadrul tradiţiei ştiinţifice 
existente”15. Receptarea este, evident, dependentă de epistema în 
cadrul căreia textul a fost creat şi în care îşi dezvăluie sensurile. Nina 
Ivanciu susţine că „traversarea paradigmei este la fel de necesară ca 
şi reîntoarcerea, dincolo de ea şi în alt mod, poate asemănător 
spiralei, în virtutea căreia se regresează pentru a se putea înainta şi, 
simultan, se înaintează pentru a se crea condiţii favorabile regre-
siunii, în contextul, fireşte, al tacticilor de receptare”16. 

Aşadar, fiecare paradigmă se închide la un moment dat, pentru a 
se deschide ori de câte ori receptarea o cere. Închiderea unei 
episteme nu este, prin urmare, definitivă. Ca într-un puzzle imens, 
vom constata că piese fundamentale există concomitent în mai multe 
paradigme. De fapt, paradigmele se află într-un continuu dialog, un 
dialog mai larg ce antrenează nu numai spaţii artistice, ci şi regiuni 
spirituale. O deschidere poate însemna generalizare, aşa cum o 
închidere a unei paradigme poate însemna particularizare. 

Dialogul presupus de reîntoarceri la anumite paradigme se 
înscrie într-o rotaţie perpetuă, amintind de circularitatea ideilor, 
promovată cu entuziasm mai ales de „Moderni” în perioada mult 
cunoscutei „Querelle des Anciens et des Modernes”17. 

                    
cercetătorul va căuta respectiva soluţie. Problemele ştiinţei normale au sens doar în 
interiorul paradigmei. În vizunea lui Thomas Kuhn problemele ce nu pot fi 
rezolvate în interiorul paradigmei se numesc anomalii. Acumularea anomaliilor 
scade încrederea cercetatorilor într-o paradigmă şi impune căutarea soluţiilor 
pentru eliminarea anomaliilor. Acest proces transformă ştiinţa normală într-o 
ştiinţă extraordinară, parcurgându-se mai multe etape: ignorarea anomaliilor care 
sunt în număr limitat, continuarea cercetării în interiorul paradigmei, elaborarea 
unor ipoteze care să împace anomaliile cu paradigma; schimbarea paradigmei 
nefiind altceva decât revoluţia ştiinţifică. 

15 Thomas S. Kuhn, Tensiunea esenţială, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică, 1982, p. 38. 

16  Nina Ivanciu, op. cit., p. 217. 
17 La sfârşitul secolului al XVII-lea şi în cursul secolului al XVIII-lea a avut loc o 

dispută ideatică „Querelle des Anciens et des Modernes” (Cearta dintre Antici şi 
Moderni) sau, în corespondentul ei englezesc, „The Battle of the Books" (Bătălia 
cărţilor). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 95

Într-o astfel de viziune, actul receptării stă sub semnul dialogu-
lui intercultural, un dialog continuu cu închideri pentru păreri pro şi 
contra, care se deschid, la rândul lor, spre sintetizări ce vor sfârşi în 
alte închideri. În această lume a dialogului necontenit se va constata 
mulţimea nelimitată de puncte de vedere, în care popasurile sunt 
necesare. Orice analiză înseamnă interogare şi căutare, iar o anumită 
receptare va fi situată la intersecţia unei mulţimi de perspective, 
favorizate de o epistemă. 

Conceptul de paradigmă se află, pe de altă parte, în legătură cu 
termenul de canon, privit ca punctul cel mai înalt al ierarhiei literare 
(culturale etc.) dintr-o perioadă dată, aflat, prin urmare, în continuă 
schimbare, metamorfozare în funcţie de epoci. Limitele în spaţiul 
cărora se mişcă sunt impuse atât de mecanismele receptării, cât şi de 
mentalul contextului în care se naşte şi evoluează. Spaţiul socio-
cultural în care apare canonul îşi va pune amprenta profund asupra 
structurii sale, căci un canon ia fiinţă la intersecţia dintre tradiţie şi 
inovaţie, adică în punctul de criză, dorind să se îndepărteze de 
vechiul model, dar păstrând din acesta esenţialul. Se poate spune, 
prin urmare, că adaptarea la contextul mişcător al fiecărei epoci se 
face prin instaurarea unui nou canon, a unei noi episteme, a unui nou 
model, un fel de copac cu rădăcinile în trecut şi trunchiul zvâcnind 
spre viitor. 

Credem că e important să introducem în acest punct al demer-
sului nostru şi noţiunea de mimesis. Din perspectivă epistemiologică, 
valorizarea funcţiei creatoare este un produs al interogaţiei critice – 
instaurate de Kant şi continuate de Hegel, Husserl şi Heidegger – 
asupra raportului dintre modul de fiinţare şi modul de cunoaştere a 
lumii. Fără a se raporta la acelaşi aspect al realului, totalitatea 
textelor – modele ale aceluiaşi om şi univers – dialoghează între ele, 
în cadrul acelui joc complex de raporturi dintre creator, receptor şi 
lume, într-un subtil şi latent proces de comunicare. 

Examinarea literaturii şi a textelor scrise de-a lungul vremii ca 
formă a mimesis-ului trebuie căutată în gândirea filosofică greco-
latină, la Platon şi Aristotel. Cei doi filosofi au concepţii diferite cu 
privire la imitaţie. Dacă Platon consideră că imitaţia este o îndeletni-
cire „mincinoasă”, presupunând copierea mecanică a realităţii, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 96

Aristotel a fost primul care a dat imitaţiei „demnitate estetică”18, 
arătând că obiectul activităţii mimetice nu este realitatea superficială, 
lipsită de adevăr şi plauzibil, ci o realitate esenţială situată în limitele 
verosimilului şi ale necesarului19. 

Se pune problema noutăţii şi a originalităţii. Desigur că nimeni 
nu începe cu propria gândire, dar fiecare reconfigurează o altă 
perspectivă, introduce o nouă dimensiune de cercetare. Niciun text 
nu există în întregime prin sine, ci este perceput totdeauna într-un 
context de semnificare. Fiecare text trimite întotdeauna, la alte texte, 
la o reţea, asemeni unei pânze a Penelopei. Se vorbeşte în acest 
context de intertextualitate. 

Ideea de „intertextualitate” a fost preluată de la Julia Kristeva, 
care scria: „conceptul de intertextualitate trece în locul celui de 
intersubiectivitate. [...] Un text este totdeauna inspirat de alte texte. 
[...] Nu există un punct zero20 în scriere, fiecare scris repetă în mod 
normal texte sau fragmente de text anterioare, care sunt absorbite şi 
transformate, într-o modalitate sau alta”21. 

Pornind de la toate aceste concepte fundamentale pentru înţele-
gerea viziunii paradigmatice, putem afirma că o analiză a retoricii, o 
ştiinţă cu o istorie impresionantă, nu poate face abstracţie de dialogul 
                    
18 Heinrich F. Plett, Ştiinţa textului şi analiza de text, Bucureşti, Editura Univers, 

1983, p. 15. 
19 Aristotel oferă un alt înţeles termenului mimesis. Pentru el imitaţia înseamnă 

cunoaştere, de vreme ce contemplarea unei creaţii de orice natură se situează în 
sfera intelectualului. Imitaţia nu poate fi doar fantezie. Datoria artistului este să 
conducă individualul spre universalitate. Imitaţia nu este văzută de Aristotel în 
sensul unei reproduceri identice, ci al unei transfigurări în frumuseţe, al unei 
recreări impresionante şi durabile. De asemenea, Aristotel considera că istoria are 
caracter particular, pe când creaţia (poezia) are caracter universal. 

20 Contrar acestei idei, ideea de „grad zero” (al limbajului) apare la Umberto Eco, 
Limitele interpretării, (Iaşi, Editura Polirom, 2007, pp. 158-159, ediţia a II-a), care 
consideră că ar trebui să ne apropiem de un enunţ, prin extensie, spunem noi, de o 
operă pornind de la principiul că există un grad zero al limbajului mereu dispus la 
o reinterpretare. Nu suntem sută la sută de acord cu această idee, considerând că nu 
există o conştiinţă „zero” a individului, care, chiar dacă afirmă că porneşte de la un 
grad zero al interpretării, subconştientul lui va reactiva...inconştient cunoaşterea 
lumii de până la acel moment. 

21 Julia Kristeva, „Recherches sur une semanalyse”, Paris 1969, Ed. du Seuil, p. 113. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 97

interparadigmatic, pentru că filonul retoric a străbătut istoria ca un fir 
roşu, evident chiar şi în perioadele când a fost renegată.  Interogaţiile 
prin care se doreşte cunoaşterea acestei discipline „ancestrale” tre-
buie să fie adresate celor trei paradigme esenţiale de evoluţie ale cul-
turii europene: paradigma clasicizant-retorică, paradigma modernă 
(romantică) şi paradigma postmodernă, într-un efort recuperator al 
drumului străbătut de retorică de la începuturile sale şi până astăzi. 

Retorica şi-a exercitat „puterea” durativ, de-a lungul istoriei 
culturii europene, ca o „constantă dialectică”, cunoscând cuceriri, dar 
şi rateuri, în dorinţa de a deveni o ştiinţă umană globală, care a dorit 
şi încă doreşte trasarea fericită şi eternă de punţi inter- şi intradis-
ciplinare: „la fel ca mareele creşte şi scade, [...] atinge conştiinţa 
indivizilor şi epocilor la nivele variabile, şi pe un teren secular, în 
aparenţă neted, mii de accidente se desenează – reeditări multiplicate 
ale anumitor texte, succese ale unor traduceri, adeziuni şi rezistenţe, 
legături strânse cu un anumit curent de idei-care arată că întocmai 
oricărei realităţi supuse probei duratei, retorica şi corifeii ei îşi au 
istoria proprie care, ca urmare, trebuie scrisă”22. 

Împreună cu neoretoricienii vom afirma că retorica nu este nici 
un ideal formativ, nici un corpus de reguli şi sfaturi pentru oratori, ci 
o ştiinţă care a străbătut istoria ca un fir fosforescent, un filon impu-
nând realizări peste care nu se poate trece şi care nu merită uitare şi 
dispreţ: „(...) dintre toate disciplinele antice, ea este, cu siguranţă, cea 
care merită cel mai mult numele de ştiinţă; amploarea observaţiilor, 
precizia definiţiilor şi rigoarea clasificărilor ei constituie un studiu 
sistematic al resurselor limbajului, al cărui echivalent nu se vede 
nicăieri în restul cunoştinţelor umane ale vremii aceleia”23. 

 
 

Bibliografie 
 

Eco, Umberto, Limitele interpretării, Ediţia a II-a revizuită, traducere de Ştefania 
Mincu şi Daniela Crăciun, Iaşi, Editura Polirom, 2007. 

                    
22 Basil Munteanu, Constantes dialectiques en littérature et en histoire. Problèmes 

Recherches, Perspectives, Paris, Didier, 1967, p. 143.  
23 Pierre Guiraud, La stylistique, Paris, Presses Universitaires de France, 1970, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 98

Eco, Umberto, Opera deschisă, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 
1969. 

Grupul μ, Retorica poeziei, Bucureşti, Editura Univers, 1997. 
Ivanciu, Nina, Epistemă şi receptare, Bucureşti,  Ed. Univers, 1988. 
Kristeva, Julia, „Recherches sur une semanalyse”, Paris, Ed. du Seuil, 1969. 
Kuhn, Thomas S., Structura revoluţiilor ştiinţifice, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Kuhn, Thomas S., Tensiunea esenţială, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclo-

pedică, 1982. 
Marino, Adrian, Critica ideilor literare, Cluj, Editura Dacia, 1974. 
Munteanu, Basil, Constantes dialectiques en littérature et en histoire. Problèmes 

Recherches, Perspectives, Paris, Didier, 1967. 
Oancea, Ileana, Istoria stilisticii româneşti, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, 1988. 
Oancea, Ileana, Romanitate şi istorie, Timişoara, Editura de Vest, 1993. 
Plett, Heinrich F., Ştiinţa textului şi analiza de text, Bucureşti, Editura Univers, 

1983. 
Wellek, René, Conceptele criticii, Bucureşti, Editura Univers, 1971. 

 
 

THE PARADIGMATIC VISION IN THE EUROPEAN CULTURE AND THE 
RHETORICAL VEIN 

Abstract 
 
The present study brings into discussion the idea that rhetoric is a science with 

an impressive history which can be fully discovered only in a paradigmatic dialogue. 
To do this, one should discover and interconnect terms and notions like: paradigm, 
episteme, model, selection, selective recovery, intercultural dialogue, scientific 
revolution, rhetorical vein. 

The rhetorical vein crossed the history as a red thread, evident even in periods 
when rhetoric was denied. Questions should be addressed to the three essential 
paradigms of the European culture evolution: the classic, the modern (romantic) and 
the postmodern paradigm, in an effort to rehabilitate the road traversed by rhetoric 
from its inception until today. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 21:09:09 UTC)
BDD-A12972 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

