
TIRANIA ŞI TI&-\Nll LUMII ANTICE 
ÎN VIZIUNEA LUI VITTORIO ALFIERI 

GABRIELA E. D1MA 

1. Tiranul şi tirania 

Sensul cuvintelor "tiran" şi "tiranie" a variat destul de mult de-a lungul 
timpului, astfel că, pentru a putea analiza personajele pe care Alfieri le consideră 
.jirani'', este necesară o definire clară a accepţiunii celor doi termeni'. 

În vechea Grecie, tirania era o formă de guvernământ, foarte apropiată de 
monarhie, care nu avea conotaţii negative: " ... caracteristicaesenţială a fenomenului 
pe care grecii epocii arhaice îl numeau tiranie face trimitere la o manieră aparte de 
exersare a puterii; şi anume, la maniera «absolută»?". 

Din acest motiv, denumirea de "tiran" poate fi atribuită oricărui monarh cu 
puteri nelimitate. Eschil nu ezită să îl includă chiar şi pe Zeus în categoria tiranilor 

(Prometeu înlănţuit), iar Sofocle se serveşte de acest cuvânt pentm!â-l desemna 
atât pe uzurpatorul asasin Egist (Electraş, cât şi pe nefericitul rege alFebe: iOedip 

rege)3. Pentru Euripide, tirania joacă un rol negativ în societate.: pentru că este 
opusă ideii de egalitate şi dreptate. Cu toate acestea, folosirea arbitrară a puterii şi 

posibilitatea de a se substitui justiţiei pe care o au tiranii îi transformă în monştri 
sau nu. Lycos (Heracle) este un astfel de monstru, care guvernează prin violenţă şi 
îşi terorizează supuşii, în timp ce Eteocle iFenicieneleş nu provoacă resentimente 
din partea populaţiei, ci doar o uşoară dezaprobare pentru o acţiune ce ţine, mai 
degrabă, de sfera problemelor de familie. 

1 Alfieri însuşi simte nevoia de a preciza aceste diferenţe în deschiderea tratatului Despre tiranie 
(1, 1.1): ,,A defini lucrurile după numele lor ar însemna să credem sau să pretindem că ele durează 
neschimbate atât cât durează numele lor, ceea ce se vede clar că nu s-a întâmplat niciodată. Oricine iubeşte 
deci adevărul trebuie să definească numele În funcţie de lucrurile pe care le reprezintă, şi cum acestea 
variază după vremuri şi regiuni, nicio definiţie nu poate dura mai mult decât ele; dar va fi corectă ori de câte 
ori va reprezenta tocmai acel lucru aşa cum era el cu numele lui în acele timpuri şi locuri". (Toate 
traducerile din limba italiană, atât cele din Alfieri, cât 1 din critici italieni, ne apartin.) 

2 Mario Turchetti, Tirania şi tiranicidul, traducere din franceză de Em. Galaicu-Păun, Chişinău, 
Cartier, 2003, p. 36. 

3 Cuvântul grecesc tyrannos din titlul tragediei lui Sofocle Oidipoys tyrannos este, de altfel, tradus În 
majoritatea limbilor europene prin .rege". 

AUL, 1. XLIV-XLVI, 2004-2006, Bucureşti, p. 247-266 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



248 GABRIEL A E. DIMA 2 

Chiar de la Socrate şi Platon" însă, tiranul şi tirania ajung să se identifice cu 
înşelăciunea, cruzimea, nedreptatea, crima şi minciuna. Platon este cel care oferă 
cel mai complet portret al tiranului: acesta beneficiază de o autoritate nelimitată de 
legi, astfel încât poate face ceea ce vrea fără a da socoteală nimănui; nu se 

preocupă de bunăstarea cetăţii, ci exclusiv de propriile sale interese; pentru a-şi 

atinge scopurile, se foloseşte de demagogie, violenţă sau lux; elimină orice 
opoziţie, înconjurându-se de armată şi de linguşitori, înlăturând pe oricine are curaj 

să-I contrazică şi oprimând populaţia pe care o sărăceşte prin războaie şi taxe 
pentru a nu-i da timp să comploteze împotriva lui. Cu toate acestea, Platon nu 

exclude posibilitatea existenţei unor tirani "pozitivi", în această categorie 
încadrându-i pe cei care se folosesc de autoritatea lor pentru a da legi utile cetăţii. 
Impunerea, chiar prin violenţă, a unui sistem legislativ este aşadar aprobată de 
filosoful grec'. 

Aristotel? echivalează şi el tirania cu monarhia absolutistă şi dezvoltă analiza 

defectelor identificate de Platon. Esenţial din punctul său de vedere este faptul că 
tiranul nu răspunde În faţa nimănui pentru faptele lui şi îşi exercită puterea în 

interesul propriu. Demagogia şi disimularea sunt principalele sale atuuri. 
Dacă pentru Platon şi Aristotel tirania rămâne o formă legitimă de 

guvernământ, filosofii romani, prin Cicero", o consideră o negaţie a statului. 
În tradiţia republicană a Romei, de la Înlăturarea lui Tarquinius, situarea deasupra 
legilor a unui singur om sau a unui grup restrâns, precum decemvirii, era automat 

considerată tiranie şi respinsă ca atare. Cicero face Însă o diferenţă Între rege şi 
tiran, diferenţă care constă în maniera de guvernare: numai un rege care 

guvernează rău este un tiran. Acesta inspiră dezgust şi oroare prin caracterul său, 
iar josnicia îl împiedică să aibă prieteni sau rude. 

În plină epocă imperială, Seneca subliniază că, în ciuda puterii sale 
nelimitate, principele sau regele trebuie să se supună legilor. Preluând ideea lui 
Cicero, el face distincţia între regi şi tirani pe baza faptelor acestora, a 
comportamentului lor şi a sentimentelor pe care le provoacă. Astfel, tiranul este 
violent, lacom şi inspiră frică şi ură8. 

Comportamentul tiranilor antici este surprins de istorici precum Plutarh, 

Titus Livius şi Tacitus, care analizează, cu un deosebit simţ al realităţii politice, 
motivaţiile acţiunilor protagoniştilor unor evenimente istorice, scoţând în evidenţă 
setea de domnie a unor conducători care nu ezită să anuleze toate instituţiile ce le- 
ar putea îngrădi puterea şi să reducă la tăcere prin teroare poporul sau pe opozanţi. 

4 Cf. Platon, Republica, 565e-566a. 
5 Cf Platon, Legile, 711b-c. 
6 ce Aristotel, Politica, III, 1279b. 
7 Cf. Cicc'fo,Despre republică, III, 31-33. 
8 Cf. Seneca, Despre îngăduinţă, 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



3 TIRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERl 249 

Tiranul şi tirania reprezintă unul din subiectele preferate ale lui 
Vittorio Alfieri, abordate în tratatele Despre tiranie şi Despre principe', dar şi în 
sonete şi în tragedii, mai ales în "tragediile libertăţii". 

Bun cunoscător al filosofilor antici, poetul italian sesizează identitatea 
semantică dintre tiranul Greciei antice şi monarhul absolutist modern", dar şi 
modificarea în sens negativ a sensului cuvântului până la utilizarea de 
contemporanii săi pentru a-i desemna "doar pe acei principi care le răpesc supuşilor 
lor, fără a se baza pe autoritatea legii, vieţile, averile şi onoarea?". Din combinarea 
celor două sensuri, Alfieri ajunge la o definiţie proprie a tiranului, la care se va 
raporta atât în tratat, cât şi în construirea personajelor" din tragedii: "Numele de 
tiran, Întrucât este acum mai odios decât oricare altul, nu trebuie dat decât acelora 
(fie ei principi sau doar cetăţeni) care au, indiferent de cum o au, posibilitatea 
nelimitată de a face rău: şi chiar dacă aceştia nu abuzează de puterea lor, Într-atât 
este prin ea Însăşi absurdă şi împotriva naturii funcţia lor, că prin niciun nume, 
oricât ar fi de urât şi infam, nu pot fi definiţi în mod suficient de odios'?". 

Se observă imediat că Alfieri respinge automat ideea că ar putea exista un 
tiran bun şi, implicit, nu recunoaşte niciun fel de legitimitate tiraniei pe care o 
consideră intrinsec nocivă pentru că anulează domnia legilor". El preia idealurile 
republicane ale Romei antice pe care le compară inevitabil cu situaţia socială a 
Europei în care trăieşte". Mai radical decât filosofii romani, poetul nu acceptă 
judecarea monarhilor în funcţie de faptele lor, ci consideră automat monarhia 
absolutistă ca fiind tiranie'", pentru că oferă unei persoane condiţiile de a deveni 
tiran 17. Această părere Înlătură orice urmă de iluzie în privinţa soluţiil(:# oferite de 
filosofia iluministă care avea în vedere doar temperarea exceselor puterl absolute. 

9 Titlul complet al tratatului este Despre principe şi despre literatură, d:u. este de obicei 
menţionat cu titlul prescurtat Despre principe, pe care îl vom utiliza şi noi. 

10 Despre tiranie, 1, 1.2: "Tiran era numele pe care grecii (acei oameni adevăraţi) îl dădeau celor 
pe eare îi numim noi regi". 

II Ibidem, 1, IA. 

: Aceasta este şi perspectiva din care vom aborda prezentarea tiranilor alfierieni, 
- Ibidem, 1, 1.5. 
14 Potrivit lui Alfieri, există trei moduri în care se manifestă tirania: ,,(1.) TIRANIE trebuie numit 

orice guvernământ În care cine trebuie să pună în aplicare legile poate să le facă, să le distrugă, să nu le 
respecte, să le interpreteze, să împiedice aplicarea lor, să le suspende sau numai să le evite, sigur că nu 
va fi pedepsit. Şi deci, indiferent dacă cel care nu respectă legile este ereditar sau electiv, uzurpator sau 
legitim, bW1 sau rău, unul sau un grup, oricum, oricine are puterea efectivă care să-i permită să facă 
aceasta este tiran; orice societate care ° permite este tiranie; orice popor care o suportă este sclav. [ ... ] 
(2.) tiranie trebuie de asemenea considerat acel guvernământ în care cine are rolul de a crea legile poate 
şi să le aplice. [ ... ] (3.) este de asemenea tiranie deplină orice guvemămănt în eare cine are rolul de a 
aplica leşile nu răspunde de modul în care le aplică în faţa celui care le-a creat" (ibidem, 1,21-3). 

L Alfieri consideră doar Anglia naţiune liberă, toate celelalte, şi mai ales Italia, fiind .sclavizate" 
(cf ibidem, 1, 2.7). 

16 Ibidem, 1, 2.12: "orice monarhie nelimitată e tiranie, chiar dacă monarhul, în unele momente, 
neabuzând în niciun fel de puterea sa de a face rău, nu este tiran". 

17 Ibidem, I, 2.8: "Sau monarhia înseamnă exclusiv şi preponderent autoritatea unuia singur - 
şi monarhia atunci este sinonimă cu tirania - sau ea înseamnă autoritatea unuia singur, infrănat de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



250 GABRIELA E. DIMA 4 

De altfel, în celălalt tratat al său, Despre principe, Alfieri oferă o definiţie a 
principelui pe care, mai apoi, o apreciază ca fiind perfectă pentru tiran: .,« ... poate 
face ceea ce vrea şi vrea ceea ce îi este pe plac; nu trebuie să dea socoteală nimănui 
de faptele lui; nu există nimeni care să-I poată face să-şi schimbe dorinţele, nici 
care să aibă curajul să se opună puterii şi voinţei lui». Acesta, care În mijlocul 
oamenilor stă aşa cum ar sta un leu în mijlocul unei turme de oi, nu are alte legături 
cu societatea, decât cele de tip stăpân - sclav; nimeni nu este mai presus de el, nici 
egal cu el; nu are rude şi nici prieteni?". 

Alfieri concentrează în imaginea tiranului toate caracteristicile negative care 
i-au fost atribuite de-a lungul timpului şi la care adaugă alte câteva rezultate din 
constatările proprii. 

Autoritatea nelimitată are drept rezultat Înlăturarea domniei legilor şi 
înlocuirea lor cu voinţa tiranului", aceasta ducând la instaurarea arbitrarului în 
viaţa socială în care nimeni nu mai poate fi sigur de nimic. Principala preocupare a 
tiranului o constituie satisfacerea propriilor interese şi mărirea puterii sale prin 
teroare exercitată asupra tuturor". 

Pentru a înţelege psihologia tiranilor alfierieni trebuie ţinut cont de 
importanţa pe care poetul o atribuie fricii, "bază şi resort al tiraniei?". Frica pentru 
viaţa şi bunurile lor şi ale familiei, pe care tiranul reuşeşte să le-o inculce 
oamenilor, este cea care îi determină să i se supună. Chiar şi persoanele superioare, 
pe care Alfieri le numeşte "fiinţe gânditoare", sunt reduse la tăcere, deşi văd ce se 
întâmplă în jur: "Dar de ce tac? Doar de frică. În tiranie a vorbi e o crimă la fel de . . ,,22 
mare ca ŞI a acţiona . 

Dar tot frica, de data aceasta de a-şi pierde puterea, este cea care îl face pe 
tiran mai dur, pentru că este conştient de ura tuturor faţă de el. Rezultat al fricii sale 
este cruzimea nelimitată, prevederea exagerată, suspiciunea continuă. Nesiguranţa 
îl determină să se înconjoare de soldaţi, spioni sau curtezani, a căror fidelitate şi-a 
asigură prin corupţie, daruri şi lux. Aceste figuri sunt chiar mai odioase decât 
tiranul însuşi, pentru că îi sunt oricum inferioare din toate punctele de vedere. 

Consolidarea puterii tiranului Înseamnă accentuarea oprimării, inevitabilă, şi 
care nu mai poate fi oprită sau diminuată. Chiar dacă "vede şi el foarte bine că 

legi; acestea, pentru a putea infrâna autoritatea şi forţa, trebuie neapărat ca şi ele să aibă. o forţă şi 
autoritate efectivă, cel puţin egală celei a monarhului, şi în acel punct în care se găsesc Într-o 
guvernare două forţe şi autorităţi în echilibru, acela încetează repede a mai fi monarhie". 

\8 Despre principe, I, 2.2-3. 
\9 Despre tiranie, I, 10.5: " ... capriciile tiranului puse pe hârtie iau numele sacru de legi; şi sunt 

respectate şi puse în aplicare ca atare". 
20 Ibidem, 1, 5.10: "Se doreşte [autoritatea] În tiranii pentru că ea oferă mijloacele de a-şi 

satisface pasiunile intime, de a se îmbogăţi peste măsură, de a răzbuna ofensele şi de a jigni rară 
teama de răzbunare, de a răsplăti cele mai infame servicii şi de a-i face să tremure pe toţi acei care 
s-au născut egali sau superiori celui care o exercită". 

2\ Ibidem, 1, 3.2. 
22 Ibidem, 1, 3.8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



5 TIRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VITTOIUO ALFIERl 251 

dreptatea nu e respectată sau e vândută, că sarcinile şi onorurile cele mai importante 
le revin Întotdeauna celor mai răi,,23, tiranul nu mai poate face nimic. Pentru că arc 
nevoie de magistraţi corupţi, care să-i Împlinească răzbunările personale, are nevoie 
de curteni cumpăraţi, care să-i aprobe hotărârile, şi de miniştri plătiţi, care să le pună 
în practică. Dreptatea şi adevărul nu sunt doar excluse de la curtea tiranului, ci şi 
ternute". Prin aceasta tiranul ajunge adeseori să fie victima propriilor temeri şi 
ambiţii, care îl îndepărtează atât de mult de realitate, Încât nu mai are capacitatea de a 
evalua corect situaţia în care se găseşte. Existenţa, în acest caz, a unui erou animat de 
dragostea de libertate, capabil să trezească şi să conducă masele populare, îi este 
fatală, pentru că poate duce la prăbuşirea pe care el însuşi o recunoaşte dreaptă. 

Confruntarea dintre tiran şi eroul libertăţii reprezintă Întotdeauna la Alfieri 
confruntarea a două personaje de o incontestabilă şi egală demnitate. Cum anti-tiranul 
apare grandios prin antiteză, rară ca poetul sa aibă nevoie să-I caracterizeze altfel 
decât ca fiind opusul tiranului, atenţia lui Alfieri se concentrează asupra acestuia 
din urmă. Pentru a-i scoate în evidenţă măreţia, poetul îi alătură unul sau mai mulţi 
subordonaţi, a căror josnicie este cu mult mai respingătoare decât simpla exercitare 
a puterii absolute de care se face vinovat tiranul.Qe altfel, scriitorul ţine să 
precizeze că "tiranic nu Înseamnă în primul rând persoana tiranului, ci puterea lui, 
abuzivă şi ticăloasă, administrată de răutatea curtenilor?". 

În tragediile sale, Alfieri schiţează mai multe portrete de tirani care 
impresionează prin forţa lor malefică. Dintre ei, cei care ilustrează cel mai bine 
ideile teoretice ale lui Alfieri sunt tiranii preluaţi din istoria antică. Scriitori precum 
Plutarh, Tacitus sau Titus Livius îi oferă o viziune pragmatică asupra 
evenimentelor din lumea greco-romană, permiţându-i lui Alfieşi să identifice 
modele de tirani perfecţi, a căror Întreagă existenţă este marcată; de dorinţa de a-şi 
consolida puterea absolută prin orice mijloc şi de a nu permite nimănui să se opună 
voinţei lor, sau de tirani în devenire, a căror prăbuşire este consecinţa neputinţei de 
a rezista fascinaţiei puterii. . 

2. Marii tirani antici: Leonidas, Appius Claudius, Nero 

Faţă de complexitatea psihologică a tiranilor mitici, tiranii istorici sunt cu 
mult mai liniari, acţiunile lor nefăcând altceva decât să le confirme statutul de 
monarh absolutist mai presus de lege şi omenie. Niciun sentiment pozitiv nu îi 

23 Ibidem, 1, 3.11. 
24 Ibidem, 1, 3.11: "Dacă vreo idee de adevărată dreptate s-ar insinua în poporul său, tiranul ar 

fi primul care ar suporta consecinţele: tocmai pentru că niciun alt om (oricât ar fi de ticălos) nu poate, 
Într-o societate, face atât de mult rău atâtor persoane cum poate face rău acesta fără a fi pedepsit în 
fiecare zi în propria tiranie. Fiecare tiran deci la simplul nume de dreptate adevărată tremură; orice 
sclipire adevărată de gândire sănătoasă îi măreşte bănuielile, orice adevăr luminos îl Înfurie; cei buni 
îl înspăimântă". 

25 Ibidem, 1,3.12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



252 GABRfELA E. DIMA 6 

animă sau, atunci când umanitatea încearcă să-şi facă loc, este repede sufocată de 
monarhul care îşi aminteşte că scopul vieţii lui este tronul. 

Marii tirani alfierieni sunt, fără îndoială, personaje cu mult mai negative 
decât personalităţile care i-au inspirat. Ei au Însă puterea de a impresiona printr-o 
măreţie care le anulează josnicia acţiunilor lor moralmente condamnabile". Lor li 
se opun, diametral, eroi care trăiesc prin cinste, onoare, iubire, dragoste de 
libertate. Pentru ca eroii libertăţii să poată avea imaginea statuară pe care Alfieri 
doreşte să le-o dea, autorul trebuie să îi confnmte cu adversari demni, inferiori doar 
eroilor înşişi. De aceea, rolul negativ nu este, în general, încredinţat tiranului, ci 
unui slujitor al său, reprezentant al clasei curtenilor dispreţuiţi de Alfieri pentru 
servilismul lor. 

În pofida violenţei conflictului, marii tirani nu sunt nici ucişi, nici distruşi 
sufleteşte. Chiar dacă se simt înfrânţi de dreptatea pe care opozanţii lor o 
reprezintă, ei îi pot reduce la tăcere, rămânând să îşi joace până la capăt rolul de 
monarh absolut, rece şi autoritar, deşi resimt profund nedreptatea pe care o comit. 

* 
* * 

Extrem de obiectivă, prezentarea plutarhiană" a spartanului Leonidas insistă 
mai mult asupra acţiunilor regelui, istoricul evitând judecarea deschisă a 
caracterului acestuia. 

După o perioadă îndelungată petrecută la curtea lui Seleucos, Leonidas, întors 
în Sparta "introdusese fastul în practicile elenilor şi în vechea conducere?". 
Preferinta pentru lux, transmisă şi acoliţilor săi, intră în conflict cu intenţiile lui 
Agis de a împărţi averile, astfel că Leonidas "a început să întindă curse lui Agis?". 
Când a constatat inutilitatea acestora, "a Încetat de a mai simula şi de a se 
preface'f". 

Finalul povestirii lui Plutarh consfinţeşte imaginea de monarh absolut şi lipsit 
de scrupule, care se desprinde din acţiunile regelui. După arestarea lui Agis în urma 
unei josnice înşelătorii, Leonidas i se înfăţişează "însoţit de mulţi mercenari?". 
Aşadar el nu numai că simte nevoia de a fi protejat de oameni înarmaţi, ci îşi 
constituie propria gardă din străini plătiţi ca să-I apere, nu din spartani, în care nu 
are încredere. 

Alfieri accentuează trăsăturile negative ale lui Leonidas pentru a le putea 
scoate în evidenţă pe cele pozitive ale eroului libertăţii. Este astfel exacerbată ura 
lui Leonidas pentru Agis, cu o motivaţie mai complexă: nu este vorba numai de 

26 în acest sens, Giuseppe Petronio remarcă: "tiranul are adeseori o măreţie a sa care 11 
fascinează pe Alfieri" (L 'attivită leueraria in Italia, Palermo, Palumbo, 1964, p. 589). 

27 Cf. Plutarh, Viaţa lui Agis IV, Viaţa lui Cleomenes. 
28 Plutarh, Viaţa lui Agis IV, 3.6. 
29 Ibidem, 18.3. 
30 Ibidem, 18.3. 
31 Ibidem, 19.2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



253 7 TlRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERI ------------------ 

simpla dorinţă de a înlătura pe rivalul care îi punea în pericol puterea absolută, sau 
de intenţia de a se răzbuna pentru că fusese Înlăturat de la tron de Agis. Mândria 
rănită a tiranului, căruia tânărul îi salvase viaţa, nu îl face să simtă recunoştinţă, ci, 
dimpotrivă, îi potenţează ura, considerând că fapta lui Agis îl micşorează" şi, ca 
urmare, îl acuză că a vrut să-I umilească prin gestul său mărinimos: 

"un rege alungat 
de un rival ce l-a lipsit de-onoare, 
tron, dreptate, va crede că din milă 
i-a fost lăsată viaţa?,,33 

De altfel, Leonidas nu îşi ascunde sentimentele decât atunci când este în 

public; Între patru ochi, nu ezită să-i atragă atenţia lui Agis: "greşeală gravă ai 
făcut/ că m-ai salvat'?', 

În acelaşi timp însă, demonstrează o mare abilitate politică în a-şi disimula 

intenţiile pentru a obţine ceea ce doreşte. Începe prin a-i oferi lui Agis reabilitarea 
În schimbul renunţării de către acesta la reforme. Ambasadori ai reconcilierii sunt, 
pe rând, ingenua Agiatis" şi vicleanul Amphares"'. Cum Agis nu se lasă înşelat, 

Leonidas însuşi vine să-i ofere "iertare deplină?". Făţărnicia regelui este Însă 
imediat demascam de Agis: 

" ... în pieptul tău 
dorul de bogăţii şi de-absolută 
putere întrecea cu mult folosul 
Spartei şi vocea adevărului şi chiar 
a virtuţii strălucire?". 

Totuşi, Leondias se supune Într-o anumită măsură sfaturilor lui Amphares, 

care îi potoleşte nerăbdarea de răzbunare printr-o corectă analiză a situaţiei politice, 
sau îi reaminteşte necesitatea eliminării lui Agis atunci când Leonidas şovăie. Două 
sunt momentele în care tiranul se îndoieşte de justeţea hotărârii sale, în care are 
posibilitatea să se reabiliteze cedând în faţa unui sentiment autentic. În primul caz, 
el este mişcat de inflăcărarea lui Agis, de dorul de libertate care transpare din ele: 

"Nu ştiu cum; chiar şi pc mine o divină 
rază mă luminează când vorbeşte, 
şi-aproape că mă mişcă .. .'.39. 

32 Alfieri, Agis, I, 1.39-40: ,,EI mă credea duşman! ce nu e de temut?". 
33 Ibidem, 1, 2.42-45. 
3,1 Ibidem, III, 2.97-98. 
35 Ibidem, II, 2.46-48: "el Însuşi [ ... ] sol de pace mă trimite". 
36 Ibidem, II, 4.17-18: "tronul [ ... ] azi Sparta îţi redă", 
37 Cf ibidem, III, 2.45-47. 
38 Ibidem, III, 2.82-86. 
39 Ibidem, III, 3.8-10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



254 GABRIELA E. DIMI\ 8 

În al doilea caz, suferinţa fiicei pe care o iubeşte îl face să ezite: 

" ... 0 mare jale-n suflet 
plânsul ei îmi lasă ... ,,40. 

Odată reprimate aceste impulsuri, regele atinge statura de tiran autentic, 
inflexibil şi viclean. Emblematic în acest sens este discursul pe care îl ţine în faţa 
eforilor şi în care evită cu grijă să îl acuze direct pc Agis, prefăcându-se interesat 
de aflarea adevărului şi refuzând să adopte o poziţie clară. Leonidas transferă astfel 
asupra eforilor responsabilitatea verdictului, după ce Însă s-a asigurat că ei vor 
crede acuzaţiile expuse de Amphares. Mai mult, atunci când sentinţa de moarte este 
pronunţată, el intervine în favoarea lui Agis. Cuvintele lui Leonidas sunt extrem de 
bine calculate. Deşi pare să se ralieze cererii populare de a-I elibera pe Agis, 
Leonidas nu menţionează nevinovăţia tânărului, ci se limitează la invocarea 
legăturii de rudenie dintre ei, cerând clemenţă. Evident, gestul său urmăreşte doar 
să facă impresie bună asistenţei, conştient de inutilitatea cererii, care avea, de altfel, 
să fie respinsă de acelaşi Amphares. 

Sinuciderea lui Agis şi a Agesistratei trezeşte în Leonidas uimire şi groază, 
urmate de grija pentru ecoul pe care l-ar putea avea asupra ţării şi eventualele lui 
consecinţe: 

.Leonidas: Mirarea dar şi groaza mă cuprind ... 
Ce-o spune Sparta? 
Amphares: Leşurile lor 
mulţimii să ascundem. .. 
Leonidas: Dar nicicând, 
nu vom putea să ni le-acundem nouă?" . 

Pentru a rezolva o situaţie dificilă, Leonidas recurge aşadar din nou la 
ajutorul lui Amphares, care vine cu soluţia salvatoare, lăsându-l pe rege să se lupte 
cu ultimele rămăşiţe ale conştiinţei sale. 

* 
* * 

Imaginea de tiran a lui Appius Claudius se conturează clar din paginile lui 
Titus Livius42. Chiar din prima frază cu care îl descrie, istoricul latin îşi manifestă 
uimirea pentru evoluţia în sens negativa caracterului acestuia: "La început, Appius 
a avut o bună purtare, încât e de mirare cum, din prietenul poporului şi susţinătorul 
intereselor lui, a ajuns prigonitorul sălbatic şi crud al poporului de mai târziu,,43. 

Dornic să fie reales în funcţie, Appius dovedeşte abilitate politică în a-i 
înlătura pe contracandidaţi şi a impune numirea sa şi a acoliţilor săi ca decemviri. 

40 Ibidem, rv, 1.6-7. 
41 Ibidem, V, 5.21-24. 
42 Cf. Titus Livius, De la fundarea Romei, cartea III, capitolele XLIV-LVIII. 
43 Ibidem, III, 33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



9 TIRANJA TIRANII UJMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERI 255 

Aceasta i-a permis "să-şi ducă viaţa şi să se conducă după bunu-i plac"?', 
instaurând un regim totalitar. Un atac asupra Romei îi măreşte puterea, el fiind 
Însărcinat de Senat să asigure paza şi liniştea oraşului", fără a Înfrunta duşmanii pe 
câmpul de luptă. 

Odată pus la punct planul pentru o obţine pe Virginia, el nu mai poate da 

Înapoi şi nu are nici capacitatea de a întrevedea consecinţele acţiunii sale: ,,0 
singură inimă era de piatră. O singură minte era înceţoşată: a lui Appius. 

(Înfumurarea lui că e atotputernie îi împâclise mintea mai mult ca patimile oarbe 
pentru o femeie.)?". 

După. pierderea puterii, el încearcă în zadar să se apere de acuzaţii. Urât de 

popor, abandonat de toţi, se sinucide în inchisoare pentru a evita ruşinea unei 
condamnări. 

Principala caracteristică pe care Alfieri i-o atribuie lui Appius, şi care îl 

diferenţiază de Leonidas, este romanitatea: .Appius este vicios, dar roman, ... el are 

un astfel de temperament încât nu este şi nici nu poate părea vreodată laş,>47. Pentru 

toate personajele, chiar şi pentru tiranul Appius, virtutea romanită.ţii înseamnă 
dispreţul laşităţii, mândria de sine şi conştiinţa originii. 'Aşa se explică la el lipsa 
fricii, caracteristica definitorie a domniilor absolutiste": 

" ... cine născut 
se simte a domni, şi vrea domnia, ori moartea, 
nu ştie să se teamă, şi nici să-şi schimbe vrerea't'". 

În afară însă de această trăsătură, care îi dă un plus de măreţie; personajului, 
Appius este la fel de duplicitar" ca ceilalţi tirani atunci când urmăreşte un scop, 
instaurând un regim de absolută teroare". 

Aşa cum sublinia şi Titus Livius, punerea în practică a intenţiei sale de a o 
avea pe Virginia este una din modalităţile tiranului de a-şiverifica şi de a-şi 

exercita puterea fără margini, de a face ca totul să se închine în faţa voinţei sale. 

44 Ibidem, III, 36. 
45 Cf. ibidem, III, 41. 
46 Ibidem, III, 47. 
47 Alfieri, Părerea autorului asupra tragediei Virginia (p. 589). 
48 Principiul este reiterat de Icilius: "De tiran puteri depline ai, şi virtuţi,! prudenta însă îţi 

lipseşte chiar de-il prima virtute pentru eei ca tine,' prudenta, bază a tiraniei noi" (Alfieri, Virginia, II, 
3.80-83). 

49 Ibidem, II, 1.23--25. 
50 Ibidem, Il, 3.73-76: " ... te prefăceai/ din mândrie a fi umil; din laşitate/ generos; şi incorupt, 

şi drept, şi bun! doar din ticăloşie". 
51 Ibidem, III, 2.79-89: " ... De-acuma crimele şi! violenta, jafurile şi ruşinea! sunt rele mici; e 

frica răul cel mai! mare, ce toate sufletele apasă.! Nici să vorbească, nici să se privească! în ochi 
nu-ndrăznesc oamenii speriaţi:! bănuitor, se teme tatăl de fiu,! fratele de frate: corupţi sunt Iaşii! 
înfricoşaţi cei buni, cei ce ezită nu-s/ luaţi în seamă, cei curajoşi, ucişi! şi toţi supuşi ... ". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



256 GABRIELA E. DIMA 

Nu e de mirare aşadar că dificultatea de a-i obţine acceptul îl înverşunează mai 
tare, considerând-o în cele din urmă pe fată mai presus de tron52. 

Pentru a o convinge pe Virginia să-i cedeze, Appius recurge la rugăminţi, la 
declaraţii de dragoste, sfârşind prin a-i oferi aur, mijloc cu ajutorul căruia îşi 
asigurase fără probleme sprijinul patricienilor. Sigur că nimeni nu i se poate opune, 
Appius îşi permite să încerce chiar un josnic şantaj, ameninţând-o cu uciderea 
logodnicului şi a tatălui în cazul în care nu i se va supune. Din unele cuvinte ale 

sale se întrevede un sentiment de gelozie faţă de lcilius, atât de iubit de Virginia. 
Tiranul nu poate să înţeleagă cum de îi este preferat un simplu plebeu, cum de 
fascinaţia puterii şi a bogăţiei lui nu are niciun efect asupra fetei. 

Eşuarea tentative lor de seducţie sau de îngrozire a Virginiei nu îi lasă lui 
Appius altă alternativă decât să să se folosească de puterea legii, conştient de 
posibilitatea pe care poziţia sa i-a oferea de a le interpreta în favoarea lui: 

"de-am reuşit să-ajung aici prin legi, 
tot ele să mă apere; eu ştiu 
şi pot să le creez sau să le schimb'r". 

Poziţia lui Appius faţă de legile cetăţii este similară cu cea adoptată de Leonidas. 
Proclamându-se ales al poporului" se pretinde apărător al legii, pe care însă o 

utilizează împotriva celor care încearcă să se opună ţintelor sale ambiţioase, dar nu în 
totalitate mărturisite. Cu o şiretenie subtilă, tiranul încearcă să insinueze populaţiei 
ideea că Icilius este un subminator al legilor şi, deci, un perieol pentru Roma. 

Consecvent cu el însuşi şi cu statutul său de tiran, Appius încearcă de 
asemenea să-I corupă pe Virginius, promiţându-i o avansare în ierarhia militară în 
schimbul abandonării lui Icilius. Spre deosebire însă de alţi tirani aifierieni, Appius 
este roman şi acest atribut îl determină să recunoască valoarea adversarilor săi, pe 
care nu poate să nu-i admire: 

,,- Roman e, din păcate. - Să tremure-ar putea 
Appius însuşi, dacă-n Roma ar fi 
mai mulţi ca el. Dar numai doi sunt demni 
de a mea mânie ... ,,55. 

Conştient de necesitatea înlăturării lui Icilius, dar şi de adeziunea populară de 
care se bucura tânărul, Appius refuză sfatul lui Marcus de a-l condamna la moarte: 

52 Ibidem, II, 1.1-5: .Appius, ce faci? Nebun de-iubire? .. Pofta/ pentru-o plebee o alături 
înaltei! dorinţe de-a domni?... Da; ea-ndrăzneşte/ să nu-mi cedeze; prin forţă s-o supun! de-acum e o 
parte dintr-a mea putere". Iar apoi IV, 5.1-7: "Încă mi se opune? - Mă intărâtă/ mai mult: plebeea, 
pentru care foci trecător în pieptu-rni se aprinsese,! acum când pentru ea întreaga Romă! freamătă, mi 

s-a mfi?t în suflet) ca şi domnia mi-e necesară! sau mai mult" . 
. 3 Ibidem, Il, 1.8-10. 
54 Ibidem, II, 3.150: "pe mine tot ce SlL.'1t voi m-aţi făcur...". 
55 Ibidem, IV, 3.1-4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



Il TIRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VIITORIO ALFIERI 257 

". . .Icilius să trăiască, poporul tot să vadă, 
că prea puţin el poate lui Appius îrnpotrivă'f". 

Tiranul, care ştie să-şi mascheze propria violenţă atunci când e nevoie, apare 
îngăduitor, doar pentru că aşteaptă prilejul favorabil care să îi permită şi să-I 
denigreze pe tribun. Prin manevre abile îi determină pe tovarăşii lui Icilius să-I 
ucidă, dar subliniază că nu el este responsabil de moartea acestuia: 

.De-I condamnam la moarte mi-aţi fi spus 
că sunt tiran; aşa in schimb de moarte 
demn le-a părut tovarăşilor lui"sÎ. 

Din povestirea lui Titus Livius rezultă că, după pierderea puterii, Appius 
încearcă să se salveze prin orice mijloace. Alfieri preferă însă să încheie tragedia 
chiar înainte de căderea tiranului, mai ales pentru a păstra intactă acea nobleţe de 
roman pe care i-o atribuise. Mândru până la capăt, Appius nu vrea să recunoască 
iminenţa prăbuşirii sale nici măcar în faţa mulţimii revoltate. 

* 
* * 

Atât Tacitus, cât şi Suetonius " descriu perioada domniei lui Nero drept una 
de decădere a moravurilor, decădere provocată în primul rând de comportamentul 
împăratului. Amândoi Însă subliniază dualitatea comportamentului acestuia, în care 
măreţia se îmbină cu dezmăţul. Suetonius este tranşant in această privinţă, 
începând prin a enumera toate reformele pozitive, populare, şi ctele de justiţie 
înfăptuite de Nero, pentru a trece apoi la prezentarea părţilor negative, evident, cu 
mult mai consistente, ale domniei sale: "Am povestit toate aceste lucruri, parte in 
afară de orice critică, parte foarte lăudabile, ca să le deosebesc de ticăloşiile şi 
crimele de care mă voi ocupa îndată'f". 

Dacă Suetonius atribuie ticăloşia lui Nero unei tendinţe moştenite din 
familie'", Tacitus e mai subtil în conturarea caracterului său. Astfel tânărul impărat 
mărinimos, animat de intenţii nobile şi de grija pentru popor îşi vede ameninţată 
poziţia de intrigile mamei sale şi se convinge că singura soluţie este înlăturarea 
acesteia. Ordinul de asasinare a Agrippinei este perfect justificat din punct de 
vedere politic?', dar distruge definitiv fragilul echilibru psihologic al lui Nero62 

56 Ibidem, II, 4.23-24. 
57 Ibidem, V, 4.46-48. 
58 Cf. Tacitus, Anale, Cărţile ):II-XVI; Suetonius, Doisprezece Cezari, Cartea VI- Nero. 
59 Suetonius, Doisprezece cezari, Cartea Ţ,7···· Nero, XIX.4. 
60 Ibidem, 1.3: ". .. dacă Nero a decăzut de la virtuţile celor vechi, a moştenit în schimb viţiile 

fiecăruia, transmise parcă din tată-n fiu". 
61 Tacitus, Anale, XIV, 7.1: .Nero îi mărturiseşte făţiş că din acea zi începe [cu adevărat] 

domnia sa ... ". 
62 Ibidem: " ... cezarul şi-a dat seama de nemaipomenita grozăvie a crimei sale numai după ce-o 

săvârşise, În tot restul nopţii sta când încremenit şi mut, când tresărind de mai multe ori de groază şi cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



258 GABRIELA E. DIMA 12 

În acelaşi timp, Tacitus subliniază efectul negativ pe care dragostea pentru Poppaea 
îl are asupra împăratului, dependenţa afectivă a lui Nero faţă de această femeie 
frumoasă, dar vicleană şi imorală'" fiind un adevărat dezastru. Din descrierea lui 
Tacitus rezultă aşadar portretul unui tânăr dezechilibrat, paranoic, împins de 

linguşiri spre dezmăţ, şi de teama de a-şi pierde tronul, spre crimă. 
Alfieri nu găseşte nimic pozitiv la Nero, cu excepţia măreţiei caracteristice 

tiranilor romani. Un singur vers din întreaga tragedie face aluzie la acţiunile pozitive 
ale împăratului născut pentru fapte măreţe". Alfieri afirmă că nu a făcut altceva decât 
să preia personajele de la Tacitus, chiar dacă le-a prelucrat în stilul său caracteristic'". 
Nero al său este abil politic, crud dincolo de limita raţionalului, interesat numai de 
îndeplinirea absolută a voinţei sale, dispreţuitor faţă de popor, aparent puternic, dar 
uşor de manipulat din cauza fricii de a-şi pierde tronul: 

"Foarte ticălos, 
dar şi mai temător, nu îndrăzneşte 
încă orice; el de popor se teme. 
E mândru, dar pe tron până acum 
se clatină ... ,,66. 

Ca şi Leonidas, Nero îşi simte ameninţată puterea şi, pentru a şi-o consolida, 
nu ezită să reacţioneze cu violenţa specifică tiranului care se teme: 

"Roma pe deplin 
nu mă cunoaşte încă: îi voi scoate 
din minte astă veche nebunie 
de libertate ... ,,67 . 

Rechemarea Octaviei este rezultatul unui calcul politic'" şi se datorează 
dorinţei de a-şi atrage bunăvoinţa poporului, pe care Însă îl dispreţuieşte, numindu-l 
"adunătură laşă de plebei trădători't'", .prostime?" etc. Popularitatea de care se 
bucură Octavia, în evidentă contradicţie cu Poppaea, îl deranjează Însă pe împărat 

mintea rătăcită, aştepta cu nelinişte zorile, ca şi cum acestea i-ar fi adus pieirea" (l0.1) sau" .. oricât de 
aplecat era să facă fărădelegi, totuşi nu se putea deprinde să audă ceea ce săvârşise" (67.2). 

63 Ibidem, XIII, 45.3: "Această femeie avea totul afară de un suflet cinstit". 
64 Alfieri, Octavia, Ill, 6.55-58: " ... La început, când te-am iubit,/nu erai astfel: pentru a face 

bine! erai poate născut: aşa o firei n-aveai în primii ani ai tăi ... ". Alfieri consideră că un conducător 
poate deveni tiran datorită anturajului care îi exploatează slăbiciunile şi reuşeşte să-i pervertească 
firea. Ideea se regăseşte mai ales în legătură cu personajele istoriei romane, fiind puternic subliniată în 
cazul lui lulius Caesar. 

65 Alfieri, Părerea autorului asupra tragediei Octavia (p. 612): "Toate aceste caractere, dacă au 
ceva adevărat, frumos şi grandios, i se datorează integral lui Tacitus. Eu le-am tradus şi parafrazat, nu 
le-am creat." 

66 Alfieri, Octavia, III, 1.78-82. 
67 Ibidem, 1,3.26-29. 
68 Ibidem, I, 1.38-40: " ... Greşeală Însemnată! a fost s-o expulzez, mereu cu minei ea trebuie să stea ... ", 
69 Ibidem, 1, 1.15-16. 
70 Ibidem, III, 2.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



13 TIRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERI 259 

Într-atât Încât raţiunea cedează în faţa furiei carc îl determină să-i ordone lui 
Tigellinus o represiune feroce a manifestanţilor care o întâmpină: 

"pe ne-aşteptate înarmat te-aruncă 
asupra lor; şi moartea să-i găsească 
pe toţi câţi întâlneşti" 71. 

Cu greu Tigellinus, mult mai calculat, reuşeşte să-I îmblânzească puţin, astfel 
încât ordinul final" să-i permită să evite o baie de sânge care ar fi putut avea 
consecinţe grave. 

Iraţionalitatea şi violenţa caracterului lui Nero sunt uşor de exploatat de abilul 
Tigellinus şi de şireata Poppaea. Frica de a fi detronat e întreţinută de Tigellinus, 
iar Poppaea îi reaminteşte cu obstinaţie importanţa Octaviei", pe care o acuză de 
perfidie şi complot. Nero este în mod evident victima şantaj ului sentimental al 
Poppaeei, pe care nu vrea să o piardă. Spre deosebire Însă de personajul istoric, dar 
şi de un alt personaj alfierian precum Leonidas, Nero nu Îşi diminuează măreţia 
prin inventarea unor acuzaţii josnice împotriva Octaviei, proferate în piesa 
alfieriană de Poppaea şi Tigellinus. Vina lui Nero, cea care îl defineşte ca tiran, e 
că preferă să-i creadă pe cei care îi spun ceea ce vrea să-audă în loc să caute 
adevărul. De altfel, nici măcar Seneca nu îndrăzneşte să i se opună cu vehemenţă. 
Singura opoziţie pe care o Întâlneşte cu adevărat este cea a Octaviei care, 
conştientă că totul se supune voinţei jrnpărarului", se sinucide înainte ca Nero să-i 
ordone moartea. Tiranul asistă neputincios la acest act de supremă nesupunere şi nu 
mai poate decât să caute o ieşire justificativă, evident absnrdă.i. care se 
concretizează în acuzarea şi condamnarea lui Seneca. 

3. Tiranii În devenire: Timophanes, Caesar 
I 

Marilor tirani alfierieni puterea absolută le-a parvenit firesc, fie prin 
moştenire (Nero), fie prin votul popular (Leonidas, Appius Claudius). Rolul lor a 
fost doar să o păstreze şi să o consolideze. Într-o situaţie aparte se găsesc Însă 
tiranii în devenire, cetăţeni dotaţi cu o serie de calităţi, care îi ridică în fruntea 
maselor şi le atrag dragostea şi sprijinul tuturor. Gustând din fructul otrăvit al 
puterii, ei nu mai au însă capacitatea de a da înapoi şi se lasă contaminaţi de 
mirajul absolutismului. 

Dintre toţi tiranii, ei sunt cei mai tragici nu numai pentru că se prăbuşesc la 
capătul unui drum care nu a Însemnat altceva decât degradare morală, ci şi pentru 
că nu sunt suficient de corupţi pentru a nu-şi da seama de greşeala făcută. Mai mult 

7\ Ibidem, III, 3.67-69. 
72 Ibidem, III, 3.81-84: " ... După placul tău! promite, te preta, înşeală, ucide:! cu aur, groază, 

arme sau cuvinte) numai să fie-nvinşi. Du-te, revine", 
73 Ibidem, IV, 3.85: "Tronul e ea şi tu o ştii ... ". 
74 Cf. ibidem, III 1.22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



260 GABRIELA E. DIMA 

ca pentru oricare din personajele tragice, moartea lor este ispăşirea unei efemere 
clipe de glorie, căreia i-au sacrificat cele mai frumoase idealuri. 

* 
* * 

Timophanes anticipă, prin măreţia cu care îl În vesteşte Alfieri, figura lui 
Iulius Caesar. Şi în cazul lui, aşa cum se va întâmpla apoi cu Caesar, poetul italian 
surprinde evoluţia caracterului sub influenţa corupătoare a puterii. 

Chiar de la început Plutarh75 îl prezintă pe Timophanes ca personaj negativ, 
în antiteză cu fratele său: " ... uşuratic, stricat, în dorinţa de tiranie, de nişte prieteni 
netrebnici şi de nişte ostaşi străini, care stăteau mereu în jurul lui, pentru că părea 
că este rezistent în lupte şi-i place să se avânte în primejdii?". 

În prima parte a tragediei sale, Alfieri preferă să sublinieze curajul lui 
Timophanes şi dragostea pentru fratele său, permiţându-i personajului să se apere 
cu mândrie şi forţă de acuzaţii le potrivit cărora el intenţiona instaurarea unei 
adevărate tiranii: 

"Dacă tiran se cheamă acel 
ce legile-nnoieşte, eu sunt tiran" 77. 

Timophanes reuşeşte astfel să îi convingă pe cei din jurul său că singura sa 
dorinţă era să restaureze domnia legilor şi libertatea, chiar dacă mijlocul ales era 
violent. 

Cu toate acestea apar, rând pe rând, semnele unui caracter complet diferit de 
cel al unui erou al libertăţii. Argumentele lui Timophanes nu au efect în faţa 
înţeleptului său frate, care surprinde cu uşurinţă semnele tiraniei în curs de 
instaurare 78. Confruntat cu acuzaţiile grave ale lui Timoleon, Timophanes se apără 
repetând din nou că urmăreşte doar binele patriei, dar fiecare argument pe care îl 
aduce în apărarea sa este combătut de Timoleon, care îşi dă seama că fratele lui şi-a 
însuşit prefăcătoria tipică tiranilor. Într-un ultim efort Timoleon îi oferă tentaţia 
gloriei de a redeveni cetăţean şi eliberator al patriei: 

"Timophanes: Mai ai timp încă. Rămâne de făcut 
o nobilă, sublimă, generoasă 
lucrare. 
Timoleon: Şi e? [ ... ] 
Timophanes: La-ntreagata putere, 
ce prin abuz te face vinovat, 
renunţă tu de bunăvoie" 79. 

75 Cf. Plutarh, Timoleon. 
76 Ibidem, 3.2. 
77 Alfieri, Timoleon, I, 1.52-53. 
78 Ibidem, il, 2.76-86: ,,De gărzi înconjurată a noastră vatră) tu ieşind mândru cu regală pompă;! 

poporul indignat şi temător) pragul casei, ce nu-mi mai aparţine,! călcat de infami linguşitori; închise! 
uşile-n faţa adevărului gonit;! hoţi ticăloşi, de aur.şi de sânge! îmbuibaţi, în număr mare încurajaţi;! 
numeri mercenari şi curteni servili) şi plânsete, şi arme, şi dispreţ/ tăcere şi teroare ... ", 

9 Ibidem, Il, 3.40-47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



261 15 TIRANIA ŞI TlRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERl -------- 

Timophanes refuză, iar refuzul său marchează punctul de plecare pe un drum 
fără posibilitate de întoarcere: 

" ... Poate că spuneţi 
voi adevărul. - Dar nu sunt cuvinte, 
oricât de tari, să poată de a mea ţintă 
să mă-ndepărteze, Bun cetăţean 
nu mai pot fi. Parte din viaţa mea 
e de acum înalta mea voinţă, 
singura: de-a donmi ... ,,8o. 

Într-adevăr, Timophanes îşi consolidează puterea printr-o serie de asasinate şi 
recunoaşte în cele din urmă că Îşi doreşte o domnie absolutistă". Ajuns atât de 
departe, corupt de fascinaţia tronului", el nu mai poate fi salvat. Curajul aproape 
inconştient şi lipsa de prudenţă, demonstrate din plin până atunci, îi permit să nu se 
teamă de moarte, ceea ce îl diferenţiază de tiranii autentici. Chiar dacă se serveşte 
de spioni şi trădători pentru a şti tot ce se întâmplă în Corint pentru a deţine 
controlul şi a acţiona în consecinţă, Timophanes o face mai mult pentru a-şi arăta 
puterea decât din dorinţa de a se apăra. Orgolios, el nu ezită să se laude în faţa 
fratelui său cu teroarea instaurată: 

,,- Oriunde vrei privirea de-ţi întorci 
supunere totală vei vedea, 
sânge şi teroare: altceva nimic,,83. 

Impetuos în toate acţiunile sale, lui Timophanes îi lipseşte lungă practică a 
tiraniei, care să-I transforme Într-un suveran fricos şi calculat, lipsitfde omenie. 

De la înălţimea puterii sale, el continuă să îşi admire fratele şi pe A\tsq'hylos tocmai 
pentru că i se opun în numele unor idealuri pe care le recunoaşte mai mari. 

El refuză cu încăpăţânare să-i ucidă, deşi aceştia reprezintă cel mai mare pericol 
pentru domnia lu i. . 

Măreţ până la capăt, Timophanes moare nu numai iertându-i pe ucigaşi, ci şi 
admiţând necesitatea gestului lor. Ultimele cuvinte ale tiranului sunt de profundă 
admiraţie pentru luptătorul împotriva tiraniei şi, în acelaşi timp, de dragoste pentru fratele 
a cărei statură morală o recunoaşte: 

,,- Fratele meu, te iert; 
şi tu mă iartă ... Eu mor, a ta virtute 
admirând De n-aş fi încercat... patria 
s-o supun aş fi -ncercat.. s-o liberez: . 
aceasta e dintre glorii ... cea mai mare ,,84. 

80 Ibidem, III, 4.95-10l. 
81 Numeroase sunt frazele prin care o afirmă: .Jăsat-a un om puterea suverană?" (ibidem, III, 3.21), 

"qjuns-am prea departe! pentru a mă opri" (ibidem, 1lI, 4.3435), "domnia sau moartea" (ibidem, N, 2.38). 
82 Ibidem, IV, 1.14-15: "al puterii gust! l-a cunoscut". 
83 Ibidem, V, 3.50-25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



262 

* 
* * 

16 

În tratatul Despre tiranie, Alfieri îl defineşte pe Caesar drept "cel mai măreţ 
dintre toţi tiranii,,85. Istoricii antici" concordă în admiraţia lor pentru Caesar, ei 
subliniind că tirania lui era "o tiranie primită de bunăvoie?". Poporul Romei îi 
acordase titlul de dictator perpetuu. Greşeala lui Caesar, pe care a plătit-o cu viaţa, 
a fost de a-l fi dorit pe cel de rege. 

De aici porneşte Alfieri atunci când îşi conturează personajul drept un tiran în 
devenire. Victoriile lui Caesar, care îi aduc dragostea şi încrederea poporului, îi 
pregătesc transformarea. El învaţă să convingă cu vorbe înşelătoare, pentru ca apoi 
să-şi poată manifesta puterea absolută". Cu toate acestea, Caesar, "născut pentru a 
nu fi tiran?", refuză ferm să-şi Înlăture adversarii prin josnice asasinate şi nu 
consideră necesar să se înconjoare de o gardă care să-i apere. 

Procesul de evoluţie spre tiranie a caracterului lui Caesar este analizat pas cu 
pas, atât prin ceea ce îl apără, precum şi prin ceea ce îl acuză: 

" ... Se dă o luptă 
în cugetul lui Caesar; încă vrea 
gloria; deci suflet de tiran perfect 
nu are încă: totuşi să tremure 
Începe, iar până-acum nu tremura; 
va fi aşadar tiran adevârar'". 

Dacă teama este caracteristica şi consecinţa tipică a absolutismului, dorinţa 
de glorie reprezintă pentru Alfieri contrariul. În mai multe rânduri, poetul afirma că 
este sentimentul care îi animă pe scriitorii cu adevărat liberi, conferindu-le 
grandoare, stând la originea celor mai frumoase acţiuni. De aceea cu adevărat 
glorioşi sunt luptătorii pentru libertate, care îşi atrag prin gestul ior o apreciere 
durabilă". 

84 Ibidem, v, 3.98-103. 
85 Alfieri, Despre tiranie, 1, 5.4. 
86 Ci: Plutarh, Vieţile lui Caesar, Brutus, Cicero şi Antonius, Suetonius, Doisprezece cezari, 

Cartea 1 - Caesar. 
87 Plutarh, Vieţile - Caesar, 57. 
88 Alfieri, Brutus 11, II, 2.51-56: .cu-nşelătcare/ cuvinte îşi atrage legiunile/ Întâi şi-apoi chiar 

din popor o parte:! singur el nu putea atunci pe toţii să-i cumpere, nici să-i ucidă: acum! poate să-i 

supună e cei ce-a înşelat". 
8 În pledoaria sa, Brutus îi aminteşte lui Caesar: "rolul de tiran/ încă ţi-e greu, o văd: nu erai 

poate/ născut să fii astfel. .. " (ibidem, 1, 1258-260). 
90 Ibidem, II, 3.83-86. 
91 Acesta este motivul pentru care Brutus speră Într-o schimbare a lui Caesar: "El nobil s-a 

născut./ fost-a cetăţean: dorinţa de faimă! tncă-! animă: e orb; dar I-au orbit/ soarta-i prospera şi amicii 
răi) ce I-au făcut să rătăcească drumul! adevăratei glorii" (ibidem, II, 3.123-128). Pentru Alfieri 
neînţelegerea corectă a semnificaţiei ideii de glorie duce la ţinte greşite precum acapararea puterii. 
Caesar cade şi el victimă unei astfel de erori identificate de Brutus spre finalul tragediei: "el glorie 
supremă! crede puterea; vrea deci cu-ndârjire/ domnia, ori moartea" (ibidem, IV, 2.63--65). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



17 TIRANIA ŞI TIRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERI 263 

Ca şi Timophanes, Caesar, dictatorul, nu este aşadar definitiv pierdut: i se oferă o 
posibilitate de salvare, de a se reintoarce la propria măreţie umană. Dacă în cazul lui 
Timophanes, cel care îşi asumă tentativa de a-l convinge este fratele său, lui Caesar îi 
este oferit un fiu, chiar în persoana lui Brutus, apostol al libertăţii romane, conducătorul 
tuturor apărătorilor acesteia. La fel ca Timoleon, Brutus îi prezintă lui Caesar tentaţia 
adevăratei măreţii: 

" ... Caesar, o însărcinare, 
cu mult mai mare decât cea de-acum rămâne. 
Tu speri s-ajungi al Romei opresor; 
Al ei liberator cutează să devii ... ,,92 . 

Chiar dacă între Caesar şi Brutus se stabileşte un climat vizibil afectuos", 
marcat de respectul şi admiraţia dictatorului pentru virtutea tânărului", Caesar 
recunoaşte în Brutus un duşman de temut, singurul care merită înfruntat: 

"Mulţi îl urăsc pe Caesar: doar unul însă, 
duşman pot să-I consider, demn de mine: 
şi-acesta-i Brutus,,95. 

Avansând pe drumul spre tiranie, Caesar nu mai poate concepe o opoziţie 
bazată pe principii ferme, pe dragostea de libertate. El nu renunţă până în ultimul 
moment la speranţa că îl poate corupe, că îl poate subordona pe Brutus voinţei 
sale". Mai mult, afecţiunea pe care dictatorul i-o oferă tânărului ia forma iubirii 
pentru un moştenitor, a dorinţei dinastice ca fiul să prelungească, să consolideze 
tirania pe care el intenţionează să o smulgă prin voturile senatului şi, supunerea 
poporului roman'". Poziţia lui Caesar nu mai lasă loc niciunei îndoieli, 
manifestările sale, din ce în ce mai absolutiste, culminând cu identificarea propriei 
persoane cu Roma: 

" ... şi orice om, 
ce mie să mi se SUPlU1ă ezită, 
ori refuză, c un duşman al Romei; 
rebel şi trădător al ei,,98 

Precum Timophanes, Caesar îşi recunoaşte în clipa morţii greşeala. Chiar 
dacă nu o face în cuvinte, gestul său de a-şi acoperi faţa în momentul în care îl vede 
pe Brutus cu pumnalul ridicat în mână demonstrează tocmai acceptarea morţii ca 
ispăşire a unei patimi ce l-a îndepărtat pentru totdeauna chiar şi de propriul lui fiu. 

92 Ibidem, I, J .265-268. 
93 În Părerea autorului asupra tragediei Brutus II, Alfieri vorbeşte de "prietenie eroică" (p. 636). 
94 Alfieri, Brutus II, Ill, 2.60-61: "Te iubesc şi te respect: aş vrea doar/ Brutus să fiu, de 

Caesar eu n-aş fi". 
9S Ibidem, III, 1.17-19. 
96 Ibidem, III, 3.1-3: "Să fie adevărat că singurul meu! fiu În faţa-mi nu cedează, când eul în 

frâie ţin întreaga lume-nvinsă?". 
97 Ibidem, III, 2.150-152: "Cum, tu vorbeşti/ deja de Roma ca de-a moştenire! paternă?". 
98 Ibidem, V, 2.103-106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



264 GABRIELA E. DIMA 18 

Dintre toate personajele alfieriene implicate în conflictul tiranie-libertate, 

Caesar este fără îndoială cel mai tragic, pentru că el este singurul care are cu 

adevărat posibilitatea să dea înapoi. În ciuda ororii pe care Alfieri o profesează 

pentru tiranie, Caesar rămâne mereu în măreţia sa, în umanitatea pasiunilor sale, În 

nobleţea sufletului, a gesturilor şi cuvintelor, un tiran care nu poate trezi nici ură, 
nici respingere, ci simpatie, dar care este condamnat de propria condiţie. 

4. Concluzii 

Vates al libertăţii, Vittorio Alfieri profesează o ură neîmpăcată împotriva 

tiraniei, care capătă accentele idcalurilor romantice de tip byronian de mai târziu. 

Pasiunea pentru libertate a lui Alfieri l-a transformat în ochii italienilor Într-un 

purtător de cuvânt al aspiraţiilor lor, Într-un simbol al luptei împotriva tiraniei, care 
a caracterizat secolul al XIX-lea italian. Mai mult decât celelalte opere alfieriene, 

tragediile inspirate din istoria antică au preluat şi rolul de manifest civic, iar 

elocvenţa lor a avut, aşa cum spera Alfieri, efecte remarcabile asupra generaţiilor 
care au urmat, mai ales asupra celor din perioada risorgimentală'". De aceea critica 

italiană şi, în general, cea europeană s-a preocupat mai ales de valoarea operei lui 

Vittorio Alfieri în contextul istoric al epocii sale şi de impactul pe care l-a avut în 

Risorgimento, ajungând să considere că "înainte de a fi mare în istoria Dramei, el 
este mare în istoria spiritului italian" 1 00. 

Cu toate acestea, figura tiranului care Înfruntă orice risc fără a da Înapoi are o 

consecvenţă care impresionează. Contele poet se vede nevoit să le recunoască 

măreţia, iar admiraţia sa e cu greu disimulată în spatele acuzaţiilor repetate cu 
vehemenţă de anti-tiran. Intenţia declarată a poetului este de a prezenta un conflict 
de cele mai multe ori în alb-negru Între bine şi rău, În cadrul căruia forţa binelui să 

îi inflăcăreze pe spectatori şi să le trezească în suflete dorul de libertate. Alti eri 

nuanţează mult mai puţin decât istoricii antici figurile tiranilor, pentru că în 
viziunea lui nu există justificare pentru suprimarea libertăţii. Dar, plecând de la 

modelele antice, poetul le asigură o demnitate ce se opune prin ea însăşi laşităţii şi 
servilismului. Efectul pe care îl obţine este Însă tocmai acela de a le accentua 

măreţia, de a face ca prin verticalitatea lor, prin forţa cu care îşi urmăresc până la 

99 Francesco De Sanctis consfinţeşte astfel rolul teatrului alfierian: "Contemporanii, care 
aplaudau la teatru tiradele sale, nu credeau că acele maxime ar trebui să le angajeze conştiinţa [".]. 
Dar in noile generaţii, obosite de deziluzii şi oprite din zborul lor, acele idealuri tragice, atât de dragi 
şi, în acelaşi timp, atât de pasionale, răspundeau conştiintelor, şi acele versuri ascuţite şi vibrante ca 
un pumnal, acele mişcări concentrate ca un catehism au contribuit nu puţin la formarea mintii şi 
caracterului" (Storia delia letteratura italiana, Roma, Newton Compton, 1993, p. 563). 

100 Silvio d'Amico, Storia del teatro drammatico, Milano, Garzanti, 1960, voI. 1, p. 307. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



19 TIRANIA TIRANII LUMII ANTICE LA VITTORIO ALFIERI 265 

capăt intenţiile malefice să rămână figurile marcante ale tragediilor, adeseori în 

detrimentul eroilor libertăţii. Tiranii lui sunt tirani pentru că simt nevoia de a se 
ridica deasupra celorlalţi, dar sunt animaţi ei înşişi de nevoia de a fi liberi şi preferă 

moartea unei guvernări în care puterea le-ar fi în vreun fel limitată. 

Niciodată tiranii alfierieni nu sunt josnici, iar prin acest punct de vedere 

Alfieri se îndepărtează de clasicii care îi considerau adeseori vinovaţi de lipsă de 

caracter. Poetul italian preferă să atribuie anturajului o bună parte din atrocităţile 

comise de aceştia. Nu este vorba de o justificare, bineînţeles, tiranii fiind vinovaţi 

de a se fi înconjurat de astfel de oameni, ci de o subtilitate care îi permite să fie 

consecvent cu ideile din tratat, potrivit căruia curtenii sunt mai răi decât tiranul 

însuşi, pentru că poziţia lor e mai vulnerabilă şi, de aceea, îşi manipulează 

suveranul în favoarea lor. Împotriva curtenilor aşadar se îndreaptă Întreg dispreţul 

poetului convins că, în lipsa acestei tagme, tirania ar fi cu mult mai greu de 

instaurat sau chiar că spirite nobile, precum Timophanes sau Caesar, ar fi putut 

alege celălalt drum - acela de a rămâne în istorie ei înşişi ca eroi ai libertăţii. 

SURSE BIBLIOGRAFICE 

Alfieri, Vittorio, DelIa tirannide e Del principe e delle lettere, Milano, Rizzoli, 2000. 
Alfieri, Vittorio, Risposta dell 'autore afla lettera di Ranieri de' Calzabigi, Parere dell'autore sulle 

presenti tragedie, În Alfieri, Opere, a cura di Francesco Maggini, vol. II, Milano, Rizzoli, 1958. 
Alfieri, Vittorio, Tragedie (Agide, Virginia, Ottavia, Timoleone, Bruto secondoş, ÎI!. Letteratura 

italiana Zanichelli, val. 4 iBarocco, Arcadia, Illuminismoş, a cura di Pasquale Stoppelli e 
Eugenia Picchi, ediţie pe CD ROM, UZ 30, 1998, care reproduce ediţia Alfieri, Tragedie, 
a cura di L. Toschi, Firenze, Sansoni, 1985. 

Aristotel, Politica, traducere, comentarii şi index de Alexander Baumgarten, stld1U introductiv de 
Vasile Muscă, Bucureşti, Editura IRI, 2001 - cf. The Internet Classic Archive 
l.J.1!:n:l / classics. mit.edu. 

Cicero, Treatise on the Republic, traducere de Francis Barham, Londra, Edmund Spettigue, 
1841-1842 cf. http://all.libertvfund.org. 

Platon, Legile, traducere şi introducere de E. Bezdechi, Bucureşti, Editura IRI, 1995. 
Platon, Republica, în Opere, val. V, traducere de Andrei Carnea, cuvânt prevenitor de 

Constantin Noica, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1986. 
Plutarh, Vieţi paralele, traducere, notiţe introductive şi note de N.I. Barbu, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică, vol, II (Viaţa lui Timophanesţ, 1963, val. III (Viaţa lui Caesarţ, 1966, val. V (Viaţa 
lui Agis), 1971. 

Seneca, Despre binefacere. Despre îngăduinţă. Ediţie îngrijită, note şi indice de Ioana Costa, 
traducere de Ioana Costa şi Octavian Gordon, Iaşi, Polirom, 2005 - cf. The lnternet Classic 
Archive http://c1assics.mit.edu. 

Tacitus, Anale, în Opere, val. III, traducere de Andrei Marin, studiu introductiv şi note N. 1. Barbu, 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1964. 

Titus Livius, De la fundarea Romei, studiu introductiv de Toma Vasilescu, note şi traducerea 
capitolelor citate de Paul H. Popescu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1959. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei



20 GABRIELA E. DIMA 266 -----------------------------.------------------------------------------- 

LA TIRANNIA E 1 TIRANNI NELLA VISIONE DI VITTORIO ALFIERI 

RIASSUNTO 

Le tragedie di ispirazione storica di Vittorio Alfieri sono intese a illustrare artisticamente le 
teorie de1 poeta riguardo la tirannia, cosi come vengono dettagliate nei suoi trattati. Abbiamo dunque 
analizzato i ritratti dei tiranni tragici in base a queste teorie, ma anche in eonfronto con il modello 
antico che li ha ispirati. Questo ci ha pennesso di sottolineare ehe la grandezza ela dignitâ restano le 
caratteristiche fondamentali di queste figure, pur nella loro complessiva negativita Inoltre, la visione 
alfieriana de1 riscatto mancato di Timofane e, soprattutto, di Giulio Cesare pua essere ritenuta 
emblematica per il poet.a costretto a condannare personaggi che avrebbe preferito poter salvare. 

Facultatea de Litere 
Universitatea "AII. Cuza" 

Iaşi, Bulevardul Carol, nr. Il 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 17:10:55 UTC)
BDD-A1294 © 2004-2006 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

