
DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PI,AUTINE 

VICTOR CELAC 

1. Comedia plautină Mostellaria este bazată pe o lungă serie de minciuni 
improvizate de sclavul Tranio, care, în disperare de cauză, încearcă să ascundă de 
stăpânul său Theopropides, întors pe neaşteptate din străinătate, starea de decădere 
morală în care trăia Philolaches, fiul stăpânului. Aşadar, acţiunea este dezvoltată în 
jurul momentului Întoarcerii din străinătate a bătrânului stăpân. Revenirea lui este 
anunţată indirect, chiar din prima scenă, de către Grumio, un seruus rusticus, care 
are o dispută foarte aprigă cu Tranio, sclavul intrigant. Grumio se revoltă împotriva 
traiului desfrânat prin care Philolaches şi prietenii săi rujnează averea părintească, 
dar această atitudine este reprimată energie de către Tranio, adevăratul scelerum 
caput al comediei. Scena iniţială a fost caracterizată ca foarte reuşită, prin ea 
spectatorul fiind introdus ex abrupto în lumea carnavalescă, satumalică a comediei. 
Ea este foarte agitată, dinamică, plină de comic de limbaj şi de situaţie. Altercaţia 
dintre Tranio şi Grumio nu se menţine la nivel verbal, ci foarte repede se ajunge la 
o pălmuială în toată legea (10-11. GR. Perii. cur me uerberas? TR Q.tl.ia uiuisş. 

2. Mostellaria este, cu siguranţă, una dintre cele mai bune cOţfledii plautine, 
iar scena de debut, la care ne-am referit mai sus, sintetizează înt\tun mod strălucit 
arta comediografului originar din Sarsina. Iată ce afirmă, în acest sens, E. Cizek 
(1994): "Obiectivul principal al lui Plaut nu rezidă în comedia de moravuri ... 
Universul imaginar plautin nu este satiric sau educativ, cifarsesc, de natură 
manifest expresionistă ... Farsescul domină cu autoritate comediile plautine" (p. 77); 

"Comicul incandescent, farsescul expresionist, cu variate reverberaţii şi multiple 
efecte «pirotehnice», iată obiectivele principale ale lui Plaut" (p. 81). In mod 
similar se pronunţase anterior şi Barthelemy Taladoire (1956, p. 271), susţinând că 
teatrul lui Plaut nu străluceşte nici prin profunzimea gândirii, nici prin 
originalitatea observaţiei psihologice, dar că, în schimb, Plaut a dispus cu o 
inegalabilă măiestrie de toate resursele de a crea râsul, simţind fără greş publicul 
spectator şi nevoile lui şi revelându-se astfel ca un creator cu totul original. 

Majoritatea exegeţilor care au apreciat comediile lui Plaut ar putea fi de acord u 
aceste afirmaţii. De exemplu, Jean Bayet (1965/1972, p. 90) afirmă: "In 
schimburile de glume şi în atacurile injurioase, în lăudăroşeniile şi victoriile pline 
de vanitate ale sclavilor, în quiproquo-iui, în bufonerii e limpede că Plaut n-a avut 
altă măsură decât veselia spectatorilor". 

ALlL, t. XLIV-XL VI, 2004-2006, Bucureşti, p. 227-246 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



----------------------- 
228 VICTOR CELAC 2 

------_. 

Totuşi, considerăm că această viziune poate fi îmbunătăţită în mod 
semnificativ. Vom încerca să arătăm în acest articol că valoarea comediilor lui 

Plaut şi succesul de care ele s-au bucurat de-a lungul Antichităţii se datorează în 
mare măsură modului extrem de ingenios în care comediograful a conectat lumea 
comediilor sale la sistemul valorilor tradiţionale ale mitologiei şi ale eposului 
greco-roman. Altfel spus, în cele ce urmează ne vom ocupa de dimensiunea 
intertextuală, parodică a creaţiei plautine. Paginile de faţă se revendică în mod 
special din contribuţiile lui E. Frănkel (1922), Maria Francisca Băltăceanu (1966) 
şi ale regretatului profesor 1. Fischer (1971), care au intuit cel mal bine această 
trăsătură a comediilor plautine. 

3. Comediile culte ale Antichităţii au apărut ea o reacţie parodică la operele 
scrise ]n stilurile Înalte. Deşi acesta este un adevăr general acceptat (cazul lui 
Aristofan este cât se poate de instructiv), majoritatea autorilor din bibliografia 
plautină au remarcat doar în treacăt existenţa pasajelor parodice în comediile lui 
Plaut (cf Jean Bayet, 1965/1972, p. 90; E. Cizek, 1994, p. 83). 

E. Frănkel este unul dintre puţinii exegeţi care s-au ocupat în detaliu de 
elementele greceşti la Plaut. Aşa cum arată acest autor, problema prezenţei 
elementelor greceşti: mitologice, epice sau de altă natură, în comedia latină a 
suscitat de-a lungul timpului explicaţii diverse şi chiar contradictorii (E. Frănkel, 
1922, p. 89). Pe de o parte, s-a considerat că referirile la realităţile mitologice au 
existat în comediile greceşti care au servit ca modele pentru comediografii latinii şi 
că Plaut le-a preluat ca atare, rară a se preocupa dacă publicul său le va înţelege, iar 
Terenţiu le-a eliminat. Această opinie se bazează pe aprecierea că în perioada 
preelasieă mitologia nu era bine cunoscută la Roma. De cealaltă parte, E. Frănkel 
însuşi apreciază că lucrurile stau invers, că Terenţiu este cel care a scris în 
conformitate cu modelele sale din comedia greacă medie şi nouă, iar Plaut a 
introdus diverse inovaţii, Între care şi numeroase referiri în spirit parodic la 
elemente mitologice şi epice ca acelea din pasajele despre care vom discuta în 
continuare. 

Aprecierea că publicul roman din vremea lui Plaut şi Terenţiu nu era întru 
totul pregătit pentru reprezentaţii dramatice culte, serioase, rafinate, rămâne desigur 
valabilă. Ştim că spectatorii adesea se plictiseau şi nu pregetau să abandoneze o 
comedie cult:", dacă aflau că în apropiere se dau lupte de gladiatori. Totuşi, cealaltă 
afirmaţie care a fost dedusă de aici, anume că romanii erau străini de mitologia şi 
realităţile greceşti, trebuie corectată. Influenţa greacă s-a exercitat asupra romanilor 
relativ de timpuriu, Întâi prin intermediul etruscilor (sec. al V-lea î.Hr.), apoi direct. 
Există mărturii arheologice (inscripţii, picturi) care atestă că romanii începuseră să 
cunoască legendele din ciclul troian încă prin mijlocirea etruscilor. Plebea romană, 
chiar din primele secole ale republicii, a devenit foarte pestriţă ca origine şi, deci, 
deschisă influenţelor greceşti, nefiind foarte legată de vechile tradiţii italice. 
Afluxul de populaţie venită dinspre coloniile greceşti din sudul Italiei, apoi din 
Grecia continentală şi din insule, aduce cu sine legendele greceşti, care, în parte, s-au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



3 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTJNE 229 

contopit cu cele indigene, formând legendele cunoscute la Roma în perioada 
clasică, Dincolo de certele diferenţe de civilizaţie dintre Grecia şi Roma în 
perioada despre care discutăm, nu trebuie să uităm că ele făceau parte din spaţiul 
cultural mediteranean, care avea la bază o serie de valori comune. 

4. În general, parodia literară este înţeleasă ca fiind o operă în care sunt preluate 
personajele, temele sau mijloacele artistice din altă operă, cu scopul de a se obţine 
efecte comice sau satirice orientate spre genul literar din care face parte textul parodiat. 

Aşadar, în c::zul parodiei iese deosebit de pregnant în evidenţă dimensiunea autareflexivă 
a literaturii. In acest sens sunt foarte utile precizările făcute de Umberto Eco (1979/1991, 
p. 227), care se referă la parodiile literare unde sunt modificate radical trăsăturile 
personajelor parodiate: "Să ne închipuim un musical inspirat din Cei trei muşchetari, în 
care însă Richelieu este un dansator de tango, iar d' Artagnan se căsătoreşte fericit cu 
Milady ... după ce a vândut unui cămătar bijuteriile cu diamante ale Anei de Austria". 
&0 afirmă că, în asemenea situaţii, parodia acţionează nu asupra personajelor, aşa cum 
au fost ele concepute de creatorul lor, ci asupra unor personaje devenite mitice, care au 
trecut din opera originală într-un repertoriu enciclopedic generalizat, "Multă lume nu a 
citit niciodată Cervantes şi totuşi cunoaşte un personaj al enciclopedici care se numeşte 
Don Quijote şi care avea proprietatea de a fi slab, nebun şi spaniol. Asupra acestor 
tipuri generice acţionează parodia". (Eco 1979/1991, p. 227). 

5. Referirile la personaje mitologice sau epice care apar la Plaut se înscriu, în 
majoritatea lor, în categoria sugerată mai sus de U. Eco: luppiter, Iunona, Mercur, 
Vulcanus, titanii, Hercule, Gerion, Penteu, Dirce, Ahile, Hector, Priam, Ulise, 
Hecuba, Medeea, Agathocles, Lycurgus, Alexandru cel Mare şijmulte alte 
personaje au intrat în lumea comedii lor lui Plaut trecând prin ceea ce. STa numit mai 
sus "un repertoriu enciclopedic generalizat", un fel de nucleu de' informaţii de 
fundal general valabile pentru populaţiile italice şi greceşti din spaţiul 
mediteranean. Iată câteva pasaje pentru ilustrarea celor afirmate mai sus, prezentate 
în câteva categorii tematice. 

5.1. Prima categorie ar putea fi numită Suferinţa sau dificultă,til prin care 
trece un personaj sunt comparate cu cele ale unor" înaintaşi celebri". In scena de 
debut a comediei Persa îl vedem pe sclavul Toxilus, personajul principal, care se 
confruntă cu eterna problemă a tinerilor Îndrăgostiţi din comediile vremii: nu are 
suma de bani necesară pentru a se putea bucura de dragostea iubitei sale, care este 
curtezană şi sclavă a unui leno. Toxilus dă glas disperării sale, afirmând că 
suferinţa unui îndrăgostit lipsit de bani (amans egens) este mult mai grea decât 
muncile lui Hercule: el ar prefera să lupte cum apro Aetolico, cum auibus 
Stymphalicis, cum Antaeo decât cu zeul Amor, şi asta pentru că nu găseşte pe 
nimeni care ar putea să-I împrumute cu bani: 

Persa 1-6 
TOX. Qui amans egens ingressus est princeps in Amoris mas, 
superauit aerunmis suis aerumnas Hercu1i. 
nam cum leone, cum excetra, cum ceruo, cum apro Aetolico, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



230 VICTOR CELAC 4 

cum auibus Stymphalicis, cum Antaeo deluctari mauelim, 
quam cum Amore: ita fio mi ser quaerendo argento mutuo, 
nec quicquam nisi 'non est' sciunt mihi respondere quos TOgO. 

Imediat intră în scenă Sagaristio, un amic al lui Toxilus. În conversaţia care 
are loc, T oxilus îşi mărturiseşte suferinţa, spunând că a fost rănit în Înfruntarea cu 
Venus şi că zeul Cupidon i-a străpuns inima cu o săgeată. Auzind acestea, 
Sagaristio face referire la condiţia socială a amicului său, exprimându-şi mirarea că 
un sclav oarecare, cum este Toxilus, are parte de astfel de trăiri. De-a lungul 
timpului, acest pasaj şi altele asemănătoare au fost interpretate la noi în spiritul 
"materialismului dialectic", afirmându-se că Plaut zugrăveşte condiţiile grele de 
viaţă ale sclavilor, cărora le erau interzise până şi cele mai fireşti sentimente umane 
etc. etc. Desigur că acest tip de interpretare este cu totul străin de spiritul 
comediilor plautine. Adverbul autoreflexiv hic "aici" din replica tam serui hic 
amant? nu Înseamnă "aici, la Roma", eventual în opoziţie cu "în altă parte, de 
exemplu, în Grecia, unde sclavii o duc mai bine". Hic îşi conturează sensul intrând 
într-o opoziţie tacită prin care este sugerată distincţia dintre lumea reală şi lumea 
fictivă, carnavalescă, saturnalică a comediilor plautine. Altfel spus, Sagaristio se 
miră că aici, în această piesă, există un sclav care dă glas dragostei sale, folosind 
un limbaj atât de elevat. Dacă ar fi fost un personaj mitologic, un erou, şi dacă ar fi 
fost Într-o tragedie, era de înţeles, dar un sclav, Într-o comedie ... ? În conformitate 
cu această interpretare, prin statutul personajului Sagaristio este evidenţiat acel 
clivaj constitutiv al discursului teatral, numit În literatura de specialitate dubla 
enunţare teatrală: pe de o parte, Sagaristio participă cu o anumită funcţie Ia 
desfăşurarea acţiunii, la nivelul intrascenic, iar pe de altă parte, câteodată, el devine 
un fel de receptor al aceleiaşi acţiuni, adică se situează în afara acestei acţiuni, 
percepând-o ca atare, deci ca pe un fenomen estetic. În acest fel, el se Înscrie Într-un 
nivelul de comunicare superior, nivelul extrascenic, şi vine În întâmpinarea 
spectatorilor, cărora le propune un model de receptare şi de interpretare a ceea ce ei 
văd pe scenă. Menţionez că acest gest nu este unul singular. În orice comedie 
plautină există cel puţin un personaj care face astfel de gesturi prin care "amestecă" 
cele două nivele de comunicare'. In continuare Toxilus declară că nu vrea să se 

opună voinţei zeilor, aşa cum au procedat, Înaintea lui, titanii iquasi Titanîş, care s-au 
revoltat împotriva zeilor olimpici, iar Sagaristio, recurgând la o metaforă 
ridiculizantă - ulmeae catapultae - îl avertizează pe prietenul său asupra 
pedepselor care îi aşteaptă pe sclavii neascultători: 

Persa 24-28 
SAG. Ergo edepol palles. TOX. Saucius factus sum in Veneris proelio: 
sagitta Cupido cor rneum transfixit. SAG. lam serui hic amant? 
TOX. Quid ego faciam? disne aduorser? quasi Titani cum eis belligerem 
quibus sat esse non queam? 
SAG. Vide modo, ulmeae catapultae tuom ne transfigant latus. 

I Cf. Anne Ubersfeld (1996, p. 106), pentru noţiunea de dublă enunţare teatrală şi distincţia 
dintre cele două nivele de comunicare teatrală: intra- şi extrascenic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



5 DIMENSIUNEA 1NTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUT1NE 231 

În ambele pasaje de mai sus se observă o alternanţă fulgerătoare Între referiri 
la realităţi majore, epice sau mitologice, şi realităţi concrete şi banale. În primul 
pasaj, după ce menţionează câteva dintre muncile lui Hercule, Toxilus trece 
asindetic la problema sa, lipsa banilor (ita fio miser quaerendo argento mutuo). În 
cel de-al doilea, intervenţiile lui Sagaristio vizează aspecte cât se poate de banale şi 
prozaice: condiţia fizică, de sănătate (palles), condiţia socială (serutş, apoi 
pedepsele care îi ameninţă pe sclavi (ulmeae catapultae). Cum am arătat mai sus, 
toate acestea alternează cu referirile lui Toxilus, aparent foarte solemne, la Venus, 

Cupido, cor meus, di, Titani. Vom vedea în continuare că acest fel de alternanţe, 
discontinuităţi, reprezintă procedeul dominant al stilului plautin. 

În fragmentul următor apare un senex văduv, Periphanes, care vorbeşte 
despre chinurile pe care le-a îndurat din partea răposatei sale soţii, susţinând că 
aceste chinuri au fost de şase ori mai grele decât muncile lui Hercule. Aici apare o 
figură frecventă la Plaut: identificarea neaşteptată, izbitoare, Într-un context în care 
o comparaţie ar părea mai firească. Periphanes nu se compară cu Hercule, el nu 

spune quasi Hercules ego foi, ci se identifică de-a dreptul cu acest erou mitologic: 'ţ .. , 
Hercules ego fui. E. Frănkel (1922, p. 35) consideră că acest tip de identificări sunt 
uersus plautinissimi, aducând şi alte exemple (Truc 788 ego era paries; Mere 361 
muscast meus pater): 

Epid 178-179 
PER. Hercules ego fui, dum illa mecum fuit;" 

neque sexta aerumna acerbior Herculi, quam illa mihi obiectast. 

În comedia Mercator, îl vedem pe Charinus, tânărul îndrăgostit ş{ lipsit de bani, 
care compară chinurile sale cu supliciul pe care i l-an aplicat bacchantele lui Penteu: 

Mere 469-471 

CHAR. Pentheum diripuisse aiunt Bacchas: nugas maximas 
fuisse credo, praeut quo pacto ego diuorsus distrahor. 
cur ego uiuo? cur non morior? quid mihist in uita boni? 

De asemenea, in comediile lui Plaut apar numeroase referiri similare la 
personaje celebre din epopeile homerice. Iată un fragment transmis indirect, din 
prologul pierdut al comediei Bacchides, care se .asortează" foarte bine cu pasajul 
de mai sus. Personajul prologului compară suferinţele tânărului îndrăgostit cu cele 
ale lui Ulise care, timp de douăzeci de ani, a îndurat tot felul de cazne şi a trecut 

prin multe peripeţii, spunând că tânărul din comedia de faţă îl întrece cu mult pe 
Ulise în această privinţă: 

Bacch 21-23 

Vlixem audiui fuisse aerumnosissimum, 
qui annis uiginti errans a patria afuit; 
uerum bie adulescens multo Vlixem anteit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



232 VICTOR CELAC 

5.2. A doua mare categorie s-ar putea numi ,,!:erjormanţele" unui personaj 
sunt comparate cu faptele unor" înaintaşi celebri ". In Mostellaria, sclavul Tranio, 
nu face altceva decât să amâne aflarea adevărului de către stăpânul său 
Theopropides, inventând noi şi noi minciuni. Totuşi, la un moment dat, el ţine un 
scurt monolog în care compară "isprăvile" sale cu marile fapte de arme ale lui 
Alexandru cel Mare şi ale lui Agathocles: 

Most 775--777 
TR. Alexandrum magnum atque Agathoclem aiunt maximas 
duo res gessisse: quid mim fiet tertio, 
qui 501u5 facio facinora immortalia? 

Următorul pasaj este din Pseudolus, capodopera indiscutabiIă a lui Plaut. 
Această comedie este cu adevărat unică în tot corpusul plautin, pentru că, pe 
parcursul primelor circa 900 versuri, adică mai mult de jumătate din toată piesa, 

sclavul-intrigant nu face altceva decât să anunţe cUA anticipare pentru toată lumea 
"marile sale fapte, care îi vor aduce o glorie eternă". In fapt, Pseudolus urmează să-I 
păcălească pe Zena Ballio şi să o obţină pe curtezana Phoenicium pentru tânărul său 
stăpân, Calidorus. Sclavul îi avertizează în repetate rânduri pe spectatori, apoi pe 
adversarii săi: Ballio şi bătrânul său stăpân Simo. După ce a făcut tot ce i-a stat în 

putinţă ca să divulge planurile ale, el încheie nişte pariuri cu Simo, angajându-se să 
îndeplinească tot ce a promis. In acest fel, el îi stârneşte o mare admiraţie lui Simo, 
determinându-l pe bătrân să compare isprăvile anunţate cu faptele de arme ale 
regelui Agathocles (531-532). Menţionez că prin versurile 533-534 de mai jos se 
realizează o trecere fulgerătoare de la elementele şi tonul stilului înalt la nişte 
realităţi cu totul umile şi specifice vieţii sclavilor: după ce şi-a exprimat admiraţia 
fără margini, Simo îl avertizează pe sclavul său că, dacă nu se va ţine de cuvânt, 
atunci el va fi pus să învârtă roata de moară, una dintre cele mai severe pedepse la 
care erau supuşi sclavii: 

Pseud 531-534 

SIM. Siquidem istaec opera, ut praedicas, perfeceris, 
uirtute regi Agathocli antecesseris. 
sed si non faxis, numquid causaest, ilico 
quin te in pistrinum condam? 

Într-una dintre primele scene ale comediei Menaechmi, fratele geamăn din 
Epidamnum apare cu mantila pe care a furat-o de la soţia sa ca să o ducă în dar 
curtezanei Erotium pe care o frecventa şi declară că pericolele la care s-a expus 
furând această mantilă sunt mult mai mari decât pericolele pe care le-a înfruntat 
Hercule atunci când a obţinut cingătoarea lui Hypolit: 

Men 199-201 
MEN. Nimio ego banc periculo 
surrupui hodie. meo quidem animo ab Hippolyta subcingulum 
Hercules haud aeque magno umquam abstulit periculo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



7 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTINE 233 

Alte pasaje din aceeaşi categorie sunt Bacch 810811 (CHRYS. Aha, 
Bellorophontem tuos me fecitfilius: egomet tabellas tetuli ut uincirerş, Aulul 704 
(STR. ego sum ilie rex Philippus. o lepidum diemş, Rud 931-932 (GR. apud reges 
rex perhibebor ... imitabor Stratonicumş. 

Spre finalul comediei Casina, atunci când farsa jucată pe seama bătrânului 
Lysidamus şi a lui Olympio uilicus era În toi, servitoarea Pardalisca apare în faţa 
spectatorilor, anunţându-i că această păcăleală este mai memorabilă decât 
Întrecerile de la Nemea şi din Olimpia. Desigur, în acest fragment se abuzează de 
polisemia substantivului ludus, care, între altele, Înseamnă atât "farsă", cât şi 
"competiţie, Întrecere sportivă". Rezultatul este un joc de cuvinte greu traductibil: 

Cas 759-762 
PARD. Nee pol ego Nemeae credo neque ego Olympiae 
neque usquam ludos tam festiuos fieri 
quam hic intus fiunt ludi ludificabiles 
seni nostro et nostro Olyrnpioni uilico. 

În comedia Poenulus, tânărul Agorastocles este atât de fericit că iubita sa, 
curtezana Adelphasiurn, se dovedeşte a fi, în realitate, fiica lui Hanno, care a 
promis că i-o va da de soţie, încât îşi pierde "uzul raţiunii", Între multele incoerenţe 
şi enormităţi pe care le debitează se numără şi următoarele pasaje, în care 
Agorastocles se crede "mai Iuppiter decât Iuppiter": 

Poen 1191 [ ... J 12191220 
AG. Omnia faciet Iuppiter faxo, nam mi est obnoxius et me metuit. 
[ ... ] Patrue mi, ita me di amabunt, ut ego, si sim Iuppiter, 
iam hercle ego illam uxorem ducam et Iunonem extnidam foras. i' 

În aceeaşi scenă, tânărul care este în extaz admirându -şi iubita, exclamă că 
doar Apelles şi Zeuxis, cei mai mari pictori ai Antichităţii, ar fidemni să picteze 
aşa o frumuseţe: 

Poen 1271·_·1273 
AG. O Apella, o Zeuxis pictor, 
cur numero estis mortui, hoc exemplo ut pingeretis? 
nam alios pictores nil moror huius modi tractare exempla. 

Alte câteva locuri similare sunt acelea În care un meşteşugar oarecare, un 
medic sau un bucătar, aşadar un personaj secundar, se laudă cu performanţele sale 
profesionale. Şi în acest cazuri grotescul atinge cote dintre cele mai Înalte. Bătrânul 
din Menaechmi apare aducând un vraci pentru ginerele său pe care îl credea nebun. 
Socrul lui Menaechmus relatează laudele medicului, care susţinuse că este atât de 
faimos, încât chiar şi zeii Esculap şi Apolo apelează la serviciile sale. Totuşi, din 
ultimul vers al fragmentului de mai jos se vede clar că bătrânul nu pune mare preţ 
pe "publicitatea" pe care şi-o făcea medicul: 

Men 884-887 

SEN. odiosus tandem uix ab aegrotis uenit, 
ait se obligasse crus fractum Aesculapio, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



234 VICTOR CELAC 8 

Apollini autem braehium. nunc eogito, 
utrum me dicam ducere medieum an fabrum. 

În Pseudolus există o scenă întinsă, care nu are legătură cu acţiunea 
comediei, în care leno Ballio se întoarce de la piaţă aducând un bucătar angajat să 
pregătească masa de sărbătoare. Ca şi bătrânul din fragmentul de mai sus, Ballio 
este nevoit să suporte o avalanşă de laude absolut fantasmagorice: Între altele, 
bucătarul pretinde că nici măcar zeii olimpici, în frunte cu marele Iuppiter, nu se 
înfruptă din mâncarea "delicioasă" pe care o găteşte el, ci se mulţumesc numai cu 
aburul care se ridică la cer. Apoi bucătarul compară arta sa cu cea a vrăjitoarei 
Medeea, susţinând sus şi tare că hrana pregătită de el are puteri magice, 
intinerindu-i pe cei care o gustă: 

Pseud 845-846 [ ... ] 868-871 
BAL. Si nusquam is coctum, quidnam eenat Iuppiter? 
COc. It incenatus eubitum. BAL. 1 in maIam erucem. 
[ ... ] COc. Quia sorbitione faeiam ego hodie te mea, 
item ut Medea Peliam eoncoxit senem, 
quem medicamento et suis uenenis dicitur 
fecisse rursus ex sene adulescentulum. 

Destul de numeroase sunt pasajele în care reperul cu care se face comparaţia 
este luat din epopeile homerice. Cel mai interesant fragment din această categorie 
este marele monolog al sclavului Chrysalus din Bacchides (925-972). De-a lungul 
comediei, Chrysalus a desfăşurat un întreg arsenal de şiretlicuri pentru a-l păcăli pe 
bătrânul său stăpân Nicobulus şi a obţine suma de care are nevoie tânărul 
Îndrăgostit Mnesilochus. Atunci când rămâne singur pe scenă, după ce Nicobulus a 
intrat în casă pentru a aduce suma de bani şi a o încredinţa sclavuJui care îi 
umpluse capul cu minciuni, Chrysalus ţine un memorabil monolog, o adevărată 
harababură eroi-comică, în care găsim o sumedenie de inexactităţi şi 
inconsecvenţe, iar personajele comediei de faţă sunt amestecate, identificate, cu 
aproape toţi eroii din lliada: scrisoarea mincinoasă este calul troian, bătrânul 
păcălit este Priam, soldatul căruia Mnesilochus i-a luat amanta este Menelau, 
Mnesilochus este Alexandru sau Paris, Chrysalus însuşi este în acelaşi timp şi 
Agamemnon, şi Ulise (Bacch 935-936 has tabel/as obsignatas consignatas quas 
fero non sunt tabellae, sed equos quem misere Achiui ligneum; 946-947 miles 
Menelaust, ego Agamemno, idem Vlixes Lartius, Mnesilochust Alexander, qui erit 
exitio rei patriae suaeş. În primele versuri ale acestui cântec; sclavul rememorează 
celebrele fapte de arme care alcătuiesc ciclul troian, pentru a conchide că eforturile 
pe care le-a depus el însuşi, încercând să-I păcălească pe Nicobulus, sunt mai mari 
decât cele ale eroilor homerici! Este de remarcat faptul că strădaniile luptătorilor de 
la Troia sunt calificate prin sintagma ridiculizantă termentum pedibus, 

Bacch 925-930 

CHR. Atridae duo fratres cluent fecisse facinus maxumum, 
quom Priami patriam Pergamum diuina moenitum manu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



9 DJMENSlUNEA INTERTEXHJALĂ A COMEDIILOR PLAUTINE 235 

armis, equis, exercitu atque eximiis bellatoribus 
mille cum numero nanium decumo anno post subegerunt. 
non pedibus tennento fuit praeut ego erum expugnabo meum 
sine classe sineque exercitu et tanto numero militrun. 

Apoi Chrysalus din nou se compară pe sine însuşi cu Ulise, evocând 
peripeţiile care au stat la baz.:'! Odiseei: 

Bacch 949-951 
Vlixem audiui, ut ego sum, fuisse et audacem et malum: 
«În» dolis ego prensus sum, ilIe mendicans paene inuentus interiit, 
dum ibi exquirit fata Iliorum; adsimiliter mi hodie optigit. 

În comedia Pseudolus, sclavul genial, după ce a fost comparat de către 
stăpânul său cu regele Agathocles (v. supra), este numit, tot de Simo, cu aceeaşi 
doză de admiraţie, meus Vlixes (1063; 1244). 

Ne vom opri mai mult asupra unor pasaje din comedia Stichus, în care apare 
Pinacium, un puer în ipostaza de seruus currens, aducând din port vestea 
Întoarcerii din străinătate a lui Epignomus şi Pamphilippus. Aşadar, Pinacium se 
grăbeşte să aducă această veste fericită stăpânei sale Panegyris, soţia lui 
Epignomus. Lungul monolog cu care sclavul îşi face apariţia abundă în tot felul de 
inconsecvenţe şi atitudini comice ale personajului. De exemplu, acest umil puer se 
compară ba cu zeul Mercur, Iouis nuntius, ba cu Talthybios, crainicul lui 
Agamemnon, tratându-le pe cele două personaje cu destul de multă aroganţă: 

Stich 294-295 [ ... ] 303-307 
PIN. Mercurius, Iouis qui nuntius perhibetur, numquamaeque patri 
suo nuntium lepidum attulit quam ego nunc meae erae r).ootiabo: 
[ ... ] eramque ex maerore eximam, bene facta maiorum meum 
exaugeam atque illam augeam insperato opportuno bono: 
contundam facta Talthubi contemnamque omnis mmtios; 
simulque [ad] cursuram meditabor [me] ad ludos Olympios. 
sed spatium hac occidit: breuest curriculo; quam me paenitet. 

Cum se vede din ultimul vers (307), elanul lui Pinacium este "sabotat" de 
scurtimea traseului pe care îl avea de parcurs: încă o alăturare grotescă a unei 
referiri la realităţi cât se poate de banale şi concrete tspatium ... breuest curriculoş 
cu nişte tirade de o mare solemnitate aparentă. 

Credem că merită să ne oprim în mod special asupra sintagmei bene facta 
maiorum meum (303) din fragmentul de mai sus. La prima vedere, această 
sintagmă apare rară nicio justificare, pentru că nicăieri în tot restul comediei nu se 
mai face vreo referire la înaintaşi propriu-zişi ai lui Pinaeium. Am văzut, în 
schimb, că sunt menţionaţi Mercur, crainicul zeilor, şi Talthybios, crainicul lui 
Agamemnon. Am văzut, de asemenea, că Pinacium "se ia la Întrecere" cu ei. După 
părerea mea, în acest monolog Pinacium se manifestă ca un personaj conştient de 
faptul că (1) el este personaj Într-o piesă de teatru, şi că (2) această piesă, la rândul 
ei, se Încadrează Într-o tradiţie literară bogată, cum este aceea a literaturii greceşti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



236 VICTOR CELAC 10 

Aşadar, acesta este încă un pasaj în care sunt confundate intenţionat cele două 
niveluri de comunicare: intrascenic şi extrascenic. Ca şi în alte fragmente 
comentate mai sus, această confuzie se constituie Într-un procedeu artistic specific 

stilului plautin, având o funcţionalitate precisă: aceea de a-i determina pe spectatori 
să perceapă ceea ce ei văd pe scenă ca pe un fenomen estetic. In consecinţă, dacă 
punem întrebarea "Cine sunt înaintaşii lui Piancium?", răspunsul care se impune 
este: Mercur şi Talthybios alcătuiesc dinastia personajelor mitologice şi literare din 
care se revendică acest puer plautin. Este adevărat că, de-a lungul timpului, piesa 
Stichus nu a beneficiat de o atenţie deosebită din partea cercetătorilor, fiind 
considerată una dintre comediile minore ale sarsinatului. Interpretările de mai sus 
pe marginea scenei cu Pinacium în ipostaza de seruus currens arată însă că aiei pot 
fi descoperite indicii solide asupra poeticii plautine (v. şi 538 ANT. apologum 

agere unum uolo; 541 EPIG. Miror quo euaslfrust apologus; 544 EPIG. Perge 
porro. praesens hic quidem est apologus). In lucrarea Structuri şi strategii 
comuntcaţionale în comediile lui Plaut (în curs de apariţie) am examinat eorpusul 
plautin urmărind frecvenţa altor elemente specifice lui Plaut. Am constatat atunci 
că, Într-o clasificare din acest punct de vedere a eelor 20 de comedii, Stichus ocupă 
locul al doilea, imediat după capodopera Pseudolus. Cu alte cuvinte, în Stichus, 
prelucrarea plautină s-a exercitat mai mult decât în toate celelalte comedii, cu 
excepţia lui Pseudolus. 

E. Frănkel (1922, p. 22) compară versul 305 din fragmentul de mai sus 
contundam facta Talthubi ,- eu următorul vers transmis indirect din Friuolaria, o 
comedie atribuită lui Plaut, dar care nu s-a păstrat integral - Superaboque omnis 
argutando praejicas. Pornind de la aceste exemple, învăţatul german apreciază că 
Plaut avea o preferinţă pentru anumite scheme inventate de el, pe care le aplica 
adesea atunci când voia să "înnobileze" performanţele unui personaj oarecare, 
recurgând la comparaţii groteşti: .Plautus, um die Leistungen seiner handelnden 
Personen mit Hilfe skurriler Komparation zu erhohen, aus eigener Vorliebe ein 
ganz bestimmtes Schema anwendet und ihm Inhalte gibt, die er in seinem 
Originalen nicht vorfand", 

6. De-a lungul timpului, pentru problema surselor şi a modelelor lui Plaut au 
fost propuse soluţii diferite. O mare parte a exegezei a insistat asupra legăturii de 
continuitate dintre comediile plautine şi reprezentările dramatice populare italice 
preliterare, rustice: satura, atelana, mimul, vorbind, pe urmele lui Horaţiu (Serrn 
1.7.32), despre italum acetum, care ar fi elementul esenţial comun atât farselor 
populare italice, cât şi comediilor plautine (Barthelemy Taladoire, 1956). Există, 
însă, şi opinia opusă, potrivit căreia rădăcinile comediei latine trebuie căutate în 
primul rând în comedia greacă cultă. Acest punct de vedere a fost susţinut, între 
alţii, de către I. Fischer (1971, p. 78): "Le modele des premieres representations 
sceniques romaines etait, sans aucune doute, le theâtre grec et il vaut mieux 
considerer ces representations comme des reactions contre le theâtre «rustique» que 
de leur assigner le rele de continuatrices d'une tradition populaire". Fiind întru 
totul de acord cu afirmaţia de mai sus a profesorului Fischer, am putea adăuga 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



11 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A CO:MEDIILOR PLAUTINE 237 

faptul că, de-a lungul Antichităţii, reprezentările dramatice populare au avut o 
evoluţie paralelă cu cea a comediilor culte. Spectacolele culte erau jucate de actori 
profesionişti (care, dc regulă, erau sclavi), în cadrul unui contract dintre stăpânul 
trupei şi autorităţile urbane. În plus, o comedie cultă era adesea urmată de 
reprezentarea unei atelane sau a unui mim, de către o trupă improvizată. ad hoc, din 
care puteau face parte şi cetăţeni romani. 

Revenind la pasajele plautine comentate mai sus, credem că se poate 
desprinde concluzia că toate aceste referiri la elemente mitologice sau epice sunt 
realizate Într-un stil foarte personal şi unitar. Cu o oarecare îndrăzneală, am putea 
spune că "matricea" comună pentru o mare parte a fragmentelor de mai sus poate fi 
sugerată prin expresia populară românească mai dihai: am văzut că durerea unui 
îndrăgostit este mai dihai decât muncile lui Hercule, decât supliciul lui Penteu, 
decât greutăţile şi nefericirea lui Ulise; "relele tratamente" suportate de un senex 
văduv din partea răposatei sale soţii au fost mai dihai decât aceleaşi munci ale lui 
Hercule; intrigile şi minciunile unui sclav sunt mai dihai decât glorioasele fapte de 
arme ale unor regi ca Agathocles, Alexandru cel Mare, ale lui Hercule şi ale tuturor 
eroilor de la Troia; o farsă cu puternice conotaţii obscene este mai dihai ca întrecerile 
nemeene şi cele olimpice; un biet puer care face pe curierul se crede mai dihai decât 
zeul Mercur şi decât Talthybios, crainicul lui Agamemnon. Această .nevoie" constantă 
a personajelor de a se raporta la înaintaşi celebri din tradiţia literară şi mitologică, 
asigurându-şi astfel "legitimitatea", poate fi considerată de asemenea un element 
plautin, În acest fel personajele lui Plaut cultivă cu consecvenţă acea confuzie dintre 
nivelele de comunicare intra- şi extrascenic. Am arătat mai sus că tWtcţionalitatea 
acestui procedeu este aceea de a induce spectatorilor reflexul de a percepe acţiunea 
pe care o văd pe scenă cu o detaşare estetică. Legătura dintre un personaj plautin şi 
tradiţia literar-mitologică din care el se revendică se face într-un med care afişează 
intenţionat lipsă totală de rigoare şi precizie filologică: Vlixem audiui fuisse 
aerumnosissimum.: Vlixem audiui, ut ego sum, fuisse et audacem et malum ... 
Alexandrum magnum atque Agathoclem aiunt maximas duo res gessisse ... Pentheum 
diripuisse aiunt Bacchas. Ne referim la vocabule precum audiui, aiunt etc. prin care 
este mimată o cunoaştere indirectă a modelelor, din surse de "mâna a doua". 
Folosind conceptele introduse de Umberto Eco, am putea spune că astfel se 
sugerează faptul că personajele-model, asupra cărora acţionează parodia, au trecut 
din opera originară Într-un repertoriu enciclopedic generalizat. 

Aşadar, considerăm că numeroasele referiri la elemente mitologice care 
există în comediile plautine nu au fost preluate ca atare din modelele greceşti (unde 
personaje mitice sau epice apar menţionate de mult mai puţine ori şi în cu totul alt 
fel de registru stilistic), ci ele sunt contribuţii ale lui Plaut, create, aşa cum susţine 
E. Frănkel (1922, p. 86), cu scopul precis de a spori grotescul unei replici: 
.Das Mythologische dient hier 1ediglich der Verstărkung einer Skurrilităt". 

Principalul argument pentru această teză este dat de ceea ce E. Frănkel (1922, 
p. 6), numea "bestimmte Typen plautinischer Denk- und Ausdrucksformen" - 
anumite tipare de gândire şi de exprimare plautine, în care se Încadrează pasajele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



238 VICTOR CELAC 12 

discutate. Un argument în plus în sprijinul acestei afirmaţii este reprezentat de 
fragmentele cu aliteraţii şi asonanţe în care sunt implicate nume de personaje 
mitologice. Ca şi alte figuri fonetice, aliteraţiile sunt intraductibile, deci nu ar putea 
proveni din comediile greceşti. De exemplu, tânărul îndrăgostit Lesbonicus se 
descrie pe sine prin sintagma ui Veneris uinctus (Trin 658); avarul Euclio intră în 
panică atunci când se întoarce acasă şi găseşte nişte bucătari trebăluind. Acuzându-i 

pe bucătari că ar fi hoţi, avarul hiperbolizează această temere inventând ad hac o 
genealogie cu punctul de pornire într-un monstru mitic (Gerion, care avea şase 
mâini) şi îi Încadrează pe bucătari în acest arbore genealogie: coquos, cum senis 
manibus, genere Geryonaceo (Aulul 553-554). În acelaşi pasaj, Euc1io afirmă că 
bucătarii nu ar putea fi supravegheaţi nici măcar de Argus ... quem quondam Ioni luna 
custodem addidit (Aulul 555-556). În marele cântec al lui Chrysalus din comedia 

Bacchides, la care ne-am referit mai sus, sclavul anticipează în faţa spectatorilor 
.dezastrul" care se va abate asupra bătrânului Nicobulus. Deşi este autorul marii 
păcăleli, la un moment dat, Chrysalus se converteşte Într-o ... bocitoare! În versul 

933 de mai jos apare o aliteraţie în avalanşă: 

Bacch 932-33 
CHR. Nunc prius quam hue senex uenit, libet lamentari dum exeat. 
o Troia, o patria, o Pergamum, o Priame periisti senex. 

Alt aspect care se remarcă din fragmentul de mai sus şi din multe altele este 
reprezentat de aglomerarea unor inadvertenţe şi inexactităţi privind datele 
mitologice, care nu fac decât să sporească grotescul scenei. In versul 933 sunt 
menţionate două oraşe, Troia şi Pergamul, ieşind la iveală o contradicţie şi o lipsă 
de rigoare flagrantă. Ne-am fi aşteptat să apară numai Troia, deoarece ştim că 
acesta este oraşul cântat de Homer, iar Pergamul nu are nimic nici în elin, nici în 
mânecă cu cetatea lui Priam! Deocamdată nu am găsit eventuale explicaţii 
filologice sau istorice ale contradicţiei semnalate, de aceea considerăm că 
inadvertenţa în discuţie se explică în primul rând prin înclinaţia spre ludic a 
comediografului latin, iar dovada în acest sens e chiar aliteraţia care străbate versul 
933, în care apare această contradicţie. De altfel, aceeaşi inadvertenţă, datorată 

alăturării numelor celor două cetăţi, mai apare o dată, În scena următoare (1053 FU 
uasta Troia, scindunt proceres Pergamumş. Impreună cu E. Frănkel (1922, p. 83), 
credem că aceste inadvertenţe şi inexactităţi privind datele mitologice nu pot fi 
atribuite unor poeţi sau dramaturgi greci, ci că ele provin de la Plaut. 

7. Aşa cum precizează Maria Francisca Băltăceanu (1966, p. 99), parodia 
literară are scopul "de a produce un fel de degradare a obiectului În vederea 
realizării unui efect comic ... ; obiectul este o anumită formă de stil înalt, ales (sau 
considerat astfel de o anumită categorie de vorbitori). Mijlocul de bază este crearea 
unui decalaj Între tonul înalt şi lucrurile exprimate prin el - lucruri mărunte, 
ridicole". La aceeaşi pagină, autoarea citată propune o distincţie utilă Între două 
feluri de parodie: (1) decalajul Între faptul mărunt şi tonul înalt poate fi vizibil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



13 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTThlE 239 

pentru toată lumea: autor, personaje, spectatori, sau (2) numai pentru autor, care îl 
'comunică spectatorilor peste capul personajelor. 

O distincţie din alt punct de vedere ar putea fi aceea între (1) parodii care au 
o ţintă precisă, uşor identificabilă Într-o operă (mai) serioasă (de exemplu, 
George Topîrceanu cu ale sale Parodii originale) şi (2) parodii fără o ţinta precisă; 
în acest caz se recurge la anumite forme, procedee, personaje din stilul Înalt, după 
ce acestea au părăsit contextul originar şi au trecut În ceea ce U. Eco numea "un 

repertoriu enciclopedic generalizat". Spre deosebire de prima situaţie'A scopul nu 
este degradarea unei forme, procedeu, personaj aparţinând stilului Înalt. In cel de-al 
doilea caz, scriitorul mimează o încercare de a "înălţa" un fapt mărunt, banal, 
ridicol, prin intermediul tonului înalt, această încercare fiind de la început sortită 
eşecului, iar ceea ce se urmăreşte este obţinerea de efecte comice şi chiar groteşti 
prin intermediul decalajului dintre tonul folosit şi lucrurile banale la care se face 
referire sau, în termeni mai generali, prin decalajul dintre aparenţă şi esenţă, dintre 
pretenţii şi realitate. Desigur că piesele lui Plaut se încadrează în ultima categorie 
(cu o singură excepţie, comedia A mph itru o, unde ţinta parodiei este precisă: 
legenda privind aventura extraconjugală a lui Zeus în urma căreia a fost conceput 
eroul Hercule), iar În literatura română cel mai strălucit autor de opere scrise Într-un 
astfel de spirit parodic difuz este I.L. Caragiale, la care ne vom opri puţin, pentru a 
remarca o asemănare poate neaşteptată cu procedeele plautine în discuţie. Iată, de 
exemplu, cum Începe schiţa Un artist, despre un bărbier şi veleităţile sale artistice: 
"Breasla bărbierească îmi este foarte simpatică... Briciul e rudă cu dalta, cu 
pendul, cu coturnul, areuşul, condeiul - mai ştiu eu cu ce!". Îl,1. continuare, 
personajul-narator, client al bărbierului cu pricina, trece în revistă kitsch-urile cu 
totul oribile care împodobesc localul. Tonul admirativ din fragmentu.1/kte mai sus se 

păstrează până la sfârşitul schiţei. Intenţia scriitorului este de a sugra cititorilor, fie 
şi peste capul personajului-narator (care este făcut să mimeze o mare admiraţie), 
ceea ce s-a numit decalajul dintre pretenţii şi realitate. Mai cunoscută decât Un 
artist este schiţa Bubtco. Îmi permit să amintesc doar că umil dintre scopurile 
urmărite aici este de a dezminţi o teză afirmată sentenţios la Început: "Câinele ... are 
instinct... simte pe cine-I iubeşte!" şi să copiez câteva fişe, În care am evidenţiat 
sintagmele provenite din stilul înalt: 

• Prin mintea mea încep să treacă fel de fel de idei, care de care mai crudă şi mai 
infamă. 
• Mă scol cu Bubico-n braţe şi m-apropii de fereastra vagonului. Pun pe Bubico 
jos ... şi cobor geamul, aplecându-mă să respir. Afară, noapte neagră ca şi 
gândurile mele. 
• Pe memoria lui Plutone şi ajidelului său Cerber! zic eu în gând;jur că au 
minţit acei care au cântat instinctul câinilor! E O minciună! Nu există!" 
• Când trenul ajunge pe podul Prahovei... - Să nu-l scapi pe fereastră! ... pentru 
Dumn ... Dar n-apucă rnamiţica să rostească-ntreg sfântul nume al Creatorului, şi 
Bubico dispare ca un porumbel alb în neagra noapte. 

2 Cea care a cântat instinctul câinilor este chiar mamiţica lui Bubico. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



240 VICTOR CELAC 14 

8. Revenind la comediile lui Plaut, semnalăm existenţa unor formule 
conversaţionale pretenţioase, care amintesc de discursurile personajelor epice: 
Curc 708 responde quod rogo; Pseud 801 ego dicam tibi; Bacch 753 animum 
aduortite; Cas 287 ausculta, ego eloquar. Un posibil punct de pornire al acestor 

formule ar putea fi secvenţe ca următoarele din Homer: Od 15.263 dnE uot 

dPO\.lEVCP; Il 9.262 EYcb 8E ld: tot Ka'taÂE()); Il 2.26 vuv 8' E\.lEO€V UVEC; 

cDKa; Il 2.56 KAmE, <j)tÂOt; 1119.l01, Od 17.468 KEKAm€. Formule similare pot fi 
descoperite în comedia greacă şi la Terenţiu, ceea ce ar fi un indiciu că avem a face 
cu o resursă încetăţenită în genul comic înainte de Plaut, nu cu o inovaţie plautină. 
Totuşi, la comediograful latin aceste formule conversaţionale apar cu o frecvenţă 
sensibil mai mare decât la Terenţiu şi la comediografii greci. In afară de aceasta, în 
timp ce la Terenţiu, de exemplu, procedeul respectiv apare de regulă în cadrul unor 
scene tensionate (Adelph 179-180 SA. qui tibi magis licet meam habere pro qua ego 
argentum dedi? respondeş, la Plaut, dimpotrivă formulele respective adesea se 
încadrează în secvenţe fără o miză reală, având totodată o dezvoltare aproape barocă 
(Pseud 479-481 SIM. sed quid ais? quid hoc, quod te rogo? PS Si quid uis. roga. 
quod scibo, Delphis tibi responsum dtcito. SIJvf. Aduorte ergo animum el fac sis 
promissi memor). Prin intermediul acestor formule, ca şi prin referirile la personaje 
mitologice sau epice discutate mai sus, Plaut mimează o insistenţă comică în sensul 
unei Încercări de a "înnobila" faptele banale şi derizorii, care alcătuiesc intriga 
comediei, înălţându-le la nivelul unor fapte excepţionale, nemaiauzite. Cum a afirmat 
E. Frănkel (1922, p. 389), prin această trăsătură, Plaut se distanţează de comediile 
greceşti din care s-a inspirat: .Diese bestăndige Hinaufsteigen des tausend Mal 
Geschehenden in das Reich des Unerhorten, des Heroischen und Phantastischen ist 
ein Symbol dafur, dal3 dem Plautus der reine bios, das Alltăgliche und Typische, 
gerade das was in seinen feinen Differenzierung den attischen Dichter immer aufs 
neue gereizt hat, als unbedeutend und uninteresant erscheint". 

9. Până acum ne-am ocupat de aspecte relativ punctuale care ţin de modul în 
care Plaut a utilizat în spirit parodic diversele resurse oferite de stilurile înalte. 
Credem că, în mod analogic, comediograful latin a avut o intenţie parodică şi la 
nivelul macrostructural, al intrigii în ansamblul ei, făcând aluzii subtile la anumite 
episoade narative din epopeile homerice. Pentru a trece la acest nivel, vom semnala 
existenţa în comedia latină a altor sintagme prin care este mimată solemnitatea 
stilului înalt. Vom remarca totodată că secvenţele narative comice sau epice în care 
apar sintagmele respective prezintă oarecare similarităţi. La începutul comediei 
Pseudolus, tânărul Calidorus este îndurerat "peste poate", iar sclavul îl descoase, 
vrând să afle care este motivul suferinţei lui: 

Pseud 12 
PS. Eloquere, ut quod ego nescio id tecum sciam. 

Ca şi în cazul sintagmelor discutate mai sus, punctul de pornire ar putea fi tot 
Homer. De exemplu, în primul cânt al lliadei, zeiţa Tetis se adresează către fiul ei 
Ahile, care se tângui a îndurerat din cauză că Agamemnon i-a răpit-o pe Briseis: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



15 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTINE 241 

n 1.362-363 

'tfKVOV 'ti KÂcxl€U;; 'ti Of 0€ <ppevae; uceto n:ev9oC;; 

i::cxtfu, 1lT] KeUO€ vC:xp, iva doojlev eXll<]xo. 

În cântul al 16-1ea troienii câştigau din ce in ce mai multe avantaje asupra 
grecilor din cauză că Ahile s-a retras din luptă, iar Patroclu era îndurerat din cauză 
că trebuia să asiste neputincios la pierderile aheilor. Reluând ad litteram cuvintele 
zeiţei Tetis, Ahile îl întreabă pe prietenul său care este motivul suferinţei lui: 

Il 16,17-20 

fie 0\) "1" Apyeieov bÂo<1)'\ecxt, cbe; bÂfKOV'tcxt 
vrrootv ăm yÂcx<P'4=lf1crt v 1.m€pf3a.0i llC; eV€KCX 0<P11C;; 
eţcxtfu, 1lT] KeUOe v6q), lVcx doollev eXjl<]xo. 

Corespondenţa pe care o avem în vedere este aceea dintre sintagmele iva 

d8qlEV ă.ll<!KD şi ut quod ego nescio id tecum sciam. În plus, atât în cele două 

pasaje din Iliada, cât şi în prima scenă a comediei Pseudolus, vedem o secvenţă 
narativă asemănătoare: un personaj este îndurerat, sau. se află Într-o situaţie 
disperată, iar celălalt Întreabă care este motivul suferinţei; dorind să-I ajute. In 
acelaşi tipar narativ se încadrează şi prima scenă din comedia Heauton 
Timoroumenos de Terenţiu. Aici bătrânul Chremes îl Întreabă pe prietenul său 
Menedemus de ce s-a izolat şi duceo viaţă de pustnic: 

Heauton 84 

CH, ne lacruma atque istuc, quidquid est,fac me ut sciam. i 

Sintagma fac me ut sciam, în diverse variante, apare de maimulte ori în 
comediile latine: Curc 616 Fac sciam; Men 809 Dic mi istuc, Menaechme, quod 
uos dissertatis, ut sciam. Stich 148 Facito ut sciam. Sursa acestor sintagme poate fi 
căutată. tot la Homer. De exemplu, după ce a aflat de la Ahile motivul supărării lui, 
zeiţa Tetis se duce la Zeus şi îl imploră să-i dea onoarea cuvenită fiului ei, care 
fusese jignit de Agarnemnon. Corespondenţa pe care o avem în vedere este între 
sintagme cafac sciam şi o<j>p' EU dCECD: 

Il 1.514-516 

VllllEpţee; Ilev 0t1I-.tOt 'lm:ooxEO KCXt Kcx'tcXve\XJov 
fi c'xn:6etn:', snet ou 'tOt r..n:t 8EOe;, 6<!>p' EU d8teo 
oocov eycO IlE'tcX n:â0tv c'x'ttllO'tcX'tTJ 8e6:; sun. 

Revenind la scenele de debut ale comediilor Pseudolus şi Heauton 

Ţimoroumenos, putem remarca încă o sintagmă provenită din epopeile homerice. 
Incercând să învingă reticenţa personajului îndurerat, atât Pseudolus, cât şi 
Chrernes îşi asigură partenerul de dialog de tot sprijinul său: 

Pseud 18-19 

PS, Face me certum quid tibist; 
iuuabo aut re aut opera aut consilio bono. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



242 VICTOR CELAC 

Heauton 85-86 

CH. ne retice, ne uerere, crede inquam mihi: 
au! consolando aut consilia aut re iuuero. 

16 

Pentru clişeul reprezentat de Pseud 19: iuuabo aut re aut opera au! consilio 

bona şi Heauton 86: aut consolando aut consilio aut re iuuero punctul de pornire 

este, după toate probabilităţile, tot Homer. De exemplu, în pasajul urmator, Ahile îi 
cere mamei sale să intervină pe lângă Zeus: 

Il 1.394-396 

EÂ.8ow' OUÂ.·q.l.Tt:OV 8t Mcx Â.l.crCXt, El note 811 't1 

fJ tTt:n U)1)llcrcxc; 1(pa,8trW Lhc)(; nt 1(CX1 Ep"(C()· 

Tt:OA.A.ci1(l "(cip cso Tt:cx"GP0C; eVL l1E"(cipOlO'lV cXKO'\XiCX 

Alte locuri similare din Homer sunt 111.504 il btEl il q,ycp; Il 5.879 om' nEi 

rrpotlJ3<):ÂÂCat ome TI q:yycp; Od 3.99 il TCOC; 1li: 'tt q,yov; Od 4.163 exppa ol il 1:1 

trcoc; vro::lI:}fWat 1li: 'tt tp'yov; Od 15.375 om' tncx; OmE 1:1 tpyov. 

10. Aşadar, am văzut că sintagme de tipul "spune, ca s-o ştim împreună" sau 

"te voi sprijini cu fapta sau cu vorba", indiferent dacă fac parte din comedie sau din 
epopee, reprezintă o secvenţă narativă, care ar putea fi definită în felul următor: 

"Un personaj este îndurerat, iar celălalt îl Întreabă care este motivul suferinţei lui, 
dorind să-I ajute". Credem că această similaritate a fost utilizată de către Plaut, 

care, prin aluzii subtile la poemele homerice, a Încercat să "echivaleze", în sens 

comic, desigur, rolul tânărului îndrăgostit din comedie cu rolul legendarului Ahile. 
Asemănările exploatate de Plaut ar fi următoarele: atât Ahile, cât şi tinerii lui Plaut, 

sunt despărţiţi de iubitele lor în mod abuziv. Acesta este momentul de criză, care, 

în lliada, stârneşte mânia lui Ahile, iar la Plaut declanşează acţiunea majorităţii 
comediilor. Această similaritate este întreţinută şi cultivată de Plaut prin sintagmele 

comentate mai sus, prin care se face aluzie la stilul înalt. În plus, există pasaje în 

care tânărul îndrăgostit este asociat cu Ahile expressis uerbis. De exemplu, 
Charinus din comedia Mercator este atât de îndurerat, încât îşi pierde "uzul 

raţiunii". Crezând că a fost despărţit definitiv de iubita sa şi fiind cu totul disperat, 

el se autoexilează imaginar, vorbind în faţa spectatorilor despre feluritele ţinuturi 
ale spaţiului mediteranean pe care le parcurge cu mintea îndurerată. Însă, înainte de 

a-şi pierde cu totul speranţa, atunci când o sumă de bani ar mai fi putut să "salveze 
situaţia", Charinus îi declară prietenului său că va apela la Ahile şi îi va cere aurul 
primit de la Priam ca răscumpărare pentru trupul lui Hector (cf. Il 24.221-229, 

unde sunt enumerate bogate le daruri de răscumpărare): 

Mere 487-488 
EVT. Vnde erit? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



17 DIMENSillNEA lNTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTlNE 243 

CHAR. Achillem orabo, aurum ut mihi det, Hector qui expensus fuit. 

La începutul comediei Epidicus, sclavul Thesprio se Întoarce dintr-o 
campanie militară în care l-a însoţit pe tânărul său stăpân Stratippocles. Acesta din 
urmă nu s-a distins prin fapte de vitejie pe câmpul de luptă, ci dimpotrivă, prin 
abandonarea armelor în mâinile duşmanilor. Aflând acest fapt, sclavul Epidicus 
face o neaşteptată apropiere cu episodul din Iliada în care zeiţa Tetis a intervenit pe 
lângă zeul Hefaistos, rugându-l să meşterească un nou rând de arme pentru fiul ei, 
Ahile, în locul armelor care au căzut în mâna lui Hector. Când armele au fost gata, 
Tetis, împreună cu nereidele, surorile ei, le-a adus în tabăra grecilor şi le-a înmânat 
lui Ahile (Cf Il 18.134-135; 19.3). Epidicus face abstracţie de faptul că Ahile 
însuşi nu avea nicio vină pentru pierderea armelor, de vreme ce armele au fost 
împrumutate de Patroclu, care a Încercat să-i ajute pe greci, Însă a fost ucis de 
troianul Hector. Aluzia la Ahile din versul 32 (ante alii fecerunt idem) este 
caracteristică pentru "psihologia" personajelor plautine, Întrucât denotă acea nevoie 
constantă de a se raporta la "Înaintaşi celebri": 

Epid 32 [ ... ] 34-36 " 
EP. EdepoJ facinus improbum. TH. At iam anle alii fecerunt idem. r ... ] 
Arma ... 

trauolauerunt ad hostis. EP. Tum ille prognatus Theti 
sine perdat: alia apportabunt ei Nerei filiae. 

În următorul pasaj din comedia Miles Gloriosus, tânărul Pleusicles apare 

deghizat ca marinar, pentru a-şi juca rolul în farsa pusă la cale sub gonducerea 
sclavului Palaestrio şi a o răpi soldatului Pyrgopolinices pe; curtezana 

Philocomasium. Intrând în scenă, el ţine un monolog scurt în care declară, pe un 

ton resemnat, că a acceptat să joace acest rol "nedemn" numai pentru că există 
precedente celebre: de-a lungul timpului, s-au mai întâmplat multa inhonesta 

propter amorem, declară Pleusicles, adăugând că în această categorie se Încadrează 

şi mânia lui Ahile, care, refuzând să participe la luptă, a permis ca mulţi greci să fie 

omorâţi. Aşadar, iată încă o apropiere cu totul grotescă Între faptele eroului 

legendar Ahile şi tribulaţiile sentimentale ale unui adulescens plautin: 

Miles 1289 

PLE. mitto imn, ut occidi Achilles ciuis pas sus est 

În termenii basmelor populare româneşti, am putea spune că Plaut a vrut să-i 

facă pe tinerii săi Îndrăgostiţi "fraţi de cruce" cu marele Ahile. 

11. Acest motiv, ilustrat prin cele trei pasaje comentate mai sus este doar unul 

dintre numeroasele aspecte prin care comediile plautine se conectează, În spirit 

parodic, la mitologia tradiţională şi la epopeile homerice. Considerăm că extinderea 
cercetării asupra celorlalte roluri sau secvenţe narative mitologice sau epice care au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



244 VICTOR CELAC 18 

fost exploatate de către Plaut va confirma concluziile acestui studiu. De asemenea, 
ar fi interesant de urmărit, prin analize atente asupra textelor greceşti şi latineşti 

(tragicii greci, Aristofan, Menandru, Terenţiu ş.a.) modul în care motivele epice au 

fost utilizate de alţi scriitori. Din lipsă de spaţiu şi timp, aceste teme vor fi abordate 
în cercetările viitoare. Pentru a arăta diversitatea de suprafaţă a motivelor utilizate, 

dar şi unitatea metodei plautine de a parodia, ne vom referi la un singur fragment, 

din Aulularia. Este vorba despre avarul Euclio, care, întorcându-se acasă, a 

descoperit o echipă de bucătari trebăluind. Alarmat, el înalţă ° rugă către zeul 

Apolo, cerându-i să intervină şi să-i răpună cu săgeţile sale pe hoţii de comori - 

fures thensaurarit: 

Aulu1394-396 
Apollo, quaeso, subueni mi atque adiuua, 
con:fige sagittis fures thensaurarios, 
si cui in re tali iam subuenisti antidhac. 

Astfel, umilul Euclio reeditează încă un episod din Iliada. Ne amintim că 

zeul Apolo a intervenit în cântul 1 al acestei epopei, când Agamemnon a refuzat cu 
trufie să o elibereze pe fiica preotului Hrises, iar preotul l-a rugat pe zeu să-i 

pedepsească pe greci. Atunci Apolo, pentru a-l răzbuna pe preotul său, într-adevăr, 
a aruncat o ploaie de săgeţi ucigătoare asupra taberei grecilor, trimiţând asupra lor 
şi ciuma. Versul 396 de mai sus este simptomatic: Euclio îi aminteşte zeului că 

există un "precedent" şi, în acelaşi timp, compară situaţia sa italis res) cu episodul 
din cântul 1 ailliadei menţionat mai sus. Mai exact, Euclio, crezându-se în pericol 

să-şi piardă comoara, se compară indirect cu preotul Hrises, pe care regele 
Agamemnon l-a umilit, refuzând să accepte darurile de răscumpărare şi să-i 

inapoieze fiica, iar apoi zeul Apolo l-a răzbunat. 

12. La începutul acestui articol ne-am referit la prima scenă din comedia 

Mostellaria, prezentând opiniile încetăţenite despre arta lui Plaut. Revenim, în 
încheiere, la aceeaşi piesă, interpretând structura ei narativă din perspectiva viziunii 
prezentate în acest studiu, potrivit căreia valoarea şi succesul lui Plaut de-a lungul 

Antichităţii se explică prin dimensiunea lor intertextuală, prin spiritul lor parodic 
latent, subtil, care se degajă din aproape fiecare vers. Astfel, cred că Mostellaria 

poate fi numita o Antt-Odisee. Iată ce paralele Se pot face: un om 
(Ulise/Theopropides) se întoarce acasă după o călătorie îndelungată şi plină de 

peripeţii; cei de acasă îi ruinează averea (peţitorii/Tranio şi Philolaches cu amicii 

lui); prima scenă din Mostellaria, în care Tranio, sclavul netrebnic, se ceartă cu 
Grumio, sclavul credincios, are un corespondent Într-un episod din Odiseea, 

17.2]3.-253: Eumeu, sclavul credincios, în timp ce îl conduce pe Ulise, deghizat în 
cerşetor, spre propria casă, se ceartă cu Melanteu, sclavul obraznic. La o analiza 
comparativă se poate vedea că discursurile sclavilor din aceste episoade prezintă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



19 DIMENSIUNEA INTERTEXTUALĂ A COMEDIILOR PLAUTINE 245 

asemănări. Sclavul credincios (Eumeu/Grumio) spune ceva de felul: Lasă că poate 
or da zeii să se întoarcă stăpânul acasă, şi atunci o să primeşti pedeapsa pe care o 

meriţi; celalalt, sclavul obraznic (Melanteu/Tranio) zice: Ba poate nu se mai 
Întoarce niciodată, poate i-or putrezi oasele prin ţări străine. 

Am susţinut că Mostellaria poate fi analizată ca o Anti-Odisee pentru că, la 

Homer, protagonistul este stăpânul care se Întoarce acasă; evenimentele sunt 

prezentate din perspectiva lui Ulise, care beneficiază de adeziunea cititorilor 

(ascultătorilor). În schimb, la Plaut, evenimentele sunt prezentate dintr-o 

perspectivă opusă: protagonistul este Tranio, sclavul netrebnic: el beneficiază de 

adeziunea spectatorilor, chiar dacă a ruinat averea stăpânului. 

Este general acceptat faptul că, în toata Antichitatea, poemele homerice au 

reprezentat un cadru cultural, un fel de fundal, la care se raportează implicit sau 

explicit toate celelalte fapte de cultură. Cu siguranţă, Homer a avut un rol 

comparabil cu rolul Bibliei în era creştină; copiii la şcoală învăţau să citească 
având în faţă lliada şi Odiseea. De altfel, primul scriitor cult din literatura latină, 

Livius Andronicus, care era şi profesor, a realizat o traducere în latină a celui de-al 

doilea poem homeric în scopuri didactice, pentru ca discipolii lui să aibă la 

dispoziţie echivalentul latinesc al acestei capodopere. 

De cealaltă parte, în privinţa comediograf ului latin, ideea dominantă este că 

el a scris comediile sale pentru un public incult, dornic de farse ieftine. Această 

apreciere privind calitatea publicului roman din sec. II şi III î.Hr.jsste, probabil, 

adevărată; dovezi directe pentru a o nuanţa cu greu am mai putea de?coperi astăzi, 
aşa cum nu mai sperăm să descoperim amănunte despre biografia /celui mai mare 

poet comic latin. În privinţa spiritului său, însă, credem că puteni să ne facem o 

idee, cu condiţia să ne aplecăm cu atenţie asupra operei sale, ceea ce am Încercat să 
facem în paginile de mai sus. Convingerea noastră este că arta de a crea râsul, pe 

carc comediograful originar din Sarsina o stăpânea la perfecţie, a fost sprijinită din 

plin de faptul că Plaut era şi un fin cunoscător şi iubitor al lui Homer. 

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE 

Bayet, Jean (1965/1972): Literatura latină, traducere de Gabriela Creţia, Editura Univers, Bucureşti, 
1972 (după Litterature latine, Librairie Armand Colin, Paris, 1965). 

Băltăceanu, Maria Francisca (1966): Vocabularul parodiilor plautine ca document al stilurilor 
parodiate, în "Studii Clasice", VIII, p. 97-119. 

Cizek, Eugen (1994): Istoria literaturii latine, vol. 1, Bucureşti, Societatea Adevărul. 
Eco, Umberto (1979/1991): Lector in fabula. Cooperarea interpretativă în textele narative, în 

româneşte de Marina Spalas, prefaţă de Mihai Ionescu, Bucureşti, Editura Univers, 1991 (după 
Lector infabula, Milano, Gruppo Editoriale Fabbri, Bompiani, Sonzogno, Etas, S.pA, 1979). 

Fischer.L (1971): Encore surle caractere de la langue de Plaute, in "Studii Clasice", XIII, p. 59-78. 
Frănkel, Eduard (1922): Plautinisches im Plautus, Berlin, Weic!mannsche Bucchandlung. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei



246 VICTOR CELAC 20 

Taladoire, Barthelemy A. (1956): Essai sur le comique de Plaute, Monle Carlo, Les Editions de 
1 'Imprimerie Nationale de Monaeo. 

Ubersfeld, AIU1e (1996): Lire le theâtre, t. I, Paris, Belin. 

LA DIMENSION INTERTEXTUELLE DES COMEDIES DE PLA UTE 

RESUME 

Dans cel artic1e on a essaye de nuancer l'appreciation courante selon laquelle Plaute a ecrit ses 
cornedies pour un public non-cultive, desireux de farces legeres et qui n'etait pas pret pour des 
representations dramatiques cultivees, serieuses, raffinees, Par l'intermediaire d'analyses detaillees 
sur le texte on a montre que la valeur des comedies de Plaute et le succes dont elles ont joui au cours 
de l'Antiquite doivent beacoup ă la maniere extremement ingenieuse dont l'auteur de comedies a su 
mettre eu relation l'univers de ses comedies el le systeme greco-romain de valeurs traditionnelles 
representees par la mythologie et le monde des epopees. La conclusion est que Plaute doit son rut 
parfait de creer le rire aufait qu'il etait un fin connaisseur el admirateur d'Homere, 

Institutul de Lingvistică 
,,1 orgu Iordan -- Al. Rosetti" 

Bucureşti, Calea 13 Septembrie, 
nr. 13 

1 Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:58 UTC)
BDD-A1293 © 2004-2006 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

