
 

,,Treime sau Logos la stejarul Mamvri ?” 

O cercetare istorico - dogmatică 

Marius Daniel OPRESCU 

The study has in the centre of analysis the moment described by Moses The Prophet in 

chapter XVIII, Genesis, well known as "Teophany" from Mamvri Oak Tree. I have tried to 

follow the way of interpretation applied to this text by The Holly Fathers and the meanings 

which come out of here. 

The way of understanding words like teofany and epiphany is very important for using the 

right on in the Mamvri context. 

The interpretation of the text  was made starting from Saint Justin The Martyr and The 

Philosopher's point of view, the first who studied the interpretation of this part  of the Holy 

Bible, enleghtened  and developed also by other Holy Fathers and even by theologs from 

the contemporany period.  

I consider  that study is useful in the sense of development or explanation of the chapter 

related to "The discovery of the Holy Trinity in The Old Testament", that we find presented 

in the doctrine of Christian faith. 

 

Capitolul XVIII din cartea Facerii relatează un episod foarte important şi demn 
de reţinut din viaţa patriarhului Avraam: Teofania de la stejarul Mamvri. Aşa este 
cunoscut şi numit în cărţile de specialitate acest moment, ediţia jubiliară a Sfintei 
Scripturi numind acest capitol ,,arătarea Treimică de la stejarul Mamvri”. Cercetînd 
cu atenţie mărturiile care se referă la acest episod, din Sfînta Tradiţie, observăm, 
lucru pe care şi doresc să-l evidenţiez acum, că momentul mai sus amintit a fost 

greşit interpretat şi înţeles de-alungul vremii, printr-o îndepărtare clară de la 
tîlcuirea pe care au dat-o părinţii Bisericii, tîlcuire ce cuprinde în sînul ei profunde 
semnificaţii dogmatice. 

Numărul 48 din revista ,,Mari pictori”, dedicat celebrului iconar rus Andrei 
Rubliov face unele remarci şi afirmaţii, pe marginea interpretării ,,troiţei” 
rublioviene, încercînd să explice textul biblic ce se referă la momentul amintit, care 

vădesc o lipsă de informare în domeniu şi care nu exprimă adevărul biblic aşa cum 
l-au înţeles şi exprimat părinţii Bisericii. Se pare că scopul pictării troiţei a fost 
exprimarea unui singur Dumnezeu în Treime. Acestei remarcabile icoane, 
cunoscută cîndva ca ,,Treimea Vechiului Testement” sau ,,ospitalitatea lui 
Avraam” i s-au dat mai  multe interpretări dintre care, unele susţin prezenţa reală a 
Sfintei Treimi la Mamvri, altele doar  prezenţa Fiului. Aşadar, după unele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:02 UTC)
BDD-A121 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

interpretări, îngerul din centru ar reprezenta pe Tatăl, alţi comentatori identificînd 
însă acest înger cu Logosul care arată simbolic spre pocalul mielului euharistic, 
interpretare susţinută de ,,culoarea veşmintelor constînd dintr-un chiton vişiniu cu 
brîu auriu şi cu himaticon albastru, tipice pentru reprezentările medievale ale lui 
Hristos”

1
. Concluzia pe care o trage  revista amintită în privinţa acestei interpretări 

iconografice este una ce favorizează cea dintîi ipoteză, anume că, la stejarul din 

Mamvri s-au arătat nu doar Fiul, ci şi Tatăl şi Duhul Sfînt. ,,Treimea lui Rubliov 
enunţă unitatea şi egalitatea celor trei Ipostasuri divine (...), fiind imaginea lui 
Dumnezeu în trei Ipostasuri”

2
. Pe aceeaşi linie de interpretare merge şi tradiţia 

rusă, îndeosebi începînd din anul 1551, cînd, sinodul celor 100 de capete ţinut la 
Stoglav, acceptă icoana lui Rubliov, aprobîndu-o printr-o autorizaţie specială ca 
fiind una ce exprimă în mod sublim pe cele Trei Persoane ale Sfintei Treimi. 

,,Icoana care defineşte sărbătoarea însăşi a Prea Sfintei Treimi este întotdeauna una 
şi aceeaşi: reprezentarea Prea Sfintei Treimi sub înfăţişarea a trei îngeri, al cărei 
arhetip este arătarea Prea Sfintei Treimi lui Avraam şi Sarrei, în chipul a trei 
călători la stejarul Mamvri”

3
. Ea a fost astfel aleasă pentru că ,,exprimă  cu cea mai 

mare deplinătate cu putinţă mărturisirea dogmatică a Prea Sfintei Treimi (...) 
această icoană este legată în modul cel mai profund de mărturisirea de către 

Biserică a Prea Sfintei Treimi”
4
. Sinodul celor 100 de capete a confirmat această 

icoană ca fiind model pentru maniera în care trebuie să se picteze icoana Sfintei 
Treimi, aceasta pentru că ,,primul înger este Ipostas, Ipostasul lui Dumnezeu Tatăl, 
al doilea, cel din mijloc, este Ipostasul Fiului, iar cel din dreapta, Ipostasul Duhului 
Sfînt”

5
.  

Părerile exprimate mai sus sînt, cred eu, scuzabile doar pentru mărturisirea pe 

care o fac la încheierea capitolului ,, despre reprezentarea lui Dumnezeu Tatăl în 
Biserica Ortodoxă”, în care recunoaşte că studiul, mai bine zis părerile acestea, ,,nu 
se pretind a fi un studiu ştiinţific şi nu propune defel o serie de poziţii 
indiscutabile”

6
. 

Paul Evdochimov afirmă însă că originea troiţei lui Rubliov trebuie căutată în 
altă parte decît în dorinţa de a exprima cît mai sugestiv dogma Sfintei Treimi. El 

afirmă că celebra icoană a fost pictată la îndemnul ucenicului Nocos, al sfîntului 
Serghie din Radonej, ,,cel care şi-a închinat întreaga viaţă Sfintei Treimi”

7
, pentru a 

ţine trează şi vie amintirea sfîntului. 
Paul Evdochimov, încadrîndu-se şi el pe linia tradiţiei ruse, deja trasată, nu-şi 

pune problema explicării celor trei persoane de la stejarul Mamvri pe baza Sfinţilor 

                                                 
1 Andrei Rubliov şi icoana rusă, în „Mari pictori”, nr. 48, Bucureşti, 2001, col. II, p. 16. 
2 Ibidem, col. II, p. 16. 
3 Grigorie Krug, Cugetările unui iconograf despre sensul şi menira icoanelor, Editura Sofia, 

Bucureşti, 2002, p. 93. 
4 Ibidem, p. 94. 
5 Ibidem, p. 96. 
6 Ibidem, p. 106. 
7 Pau Evdochimov, Arta icoanei. O teologie a frumuseţii, Editura Meridiane, Bucureşti 1992, p. 

208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:02 UTC)
BDD-A121 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Părinţi, ci doar a identităţii îngerului din stînga şi a celui din mijloc, aşa cum apar 
în icoana lui Rubliov, îngerul din dreapta  fiind socotit ,,fără îndoială Sfîntul 
Duh”

8
. Pînă la urmă el preferă interpretarea conform căreia îngerul din mijloc este 

Tatăl care ,,cu o tristeţe de negrăit, semn al acelei agapé, se apleacă spre Fiul”
9
.  

Criticii mai noi ai acestei reprezentări iconografice pun mai mult accent pe 
,,unitatea care cuprinde toată lumea, încît, mai puţin esenţială devine identificarea 

îngerilor cu Persoanele Sfintei Treimi”
10

. 
Şi în teologia noastră, plasarea acestui moment revelator la capitolul 

,,descoperirea Sfintei Treimi în Vechiul Testament” mi se pare prea generală şi 
confuză, întrucît, în versetele 1 şi 2 ale capitolului XVIII din Geneză, Moise 
foloseşte cuvintele ,,Domnul S-a arătat lui Avraam (...), şi, iată trei oameni îi 
stăteau în faţă”. Închinarea pe care le-o face Avraam ,,Celor Trei”, e ca pentru 

unul, şi adresarea se face la singular, nu la plural, cum ar fi de crezut, că doar 
aveam ,,trei oameni”. Din acestea se naşte însă întrebarea: cele trei persoane ale 
Sfintei Treimi sînt prezente la stejarul Mamvri prin identificarea lor cu cei 3 
călători, sau nu? 

,,Cele trei persoane care au vizitat pe Avraam au atras de timpuriu atenţia 
exegeţilor, cea mai mare parte  dintre ei folosind în explicarea lor exegeza 

alegorică. Pentru talmudişti, aceste persoane au fost îngerii Mihail, însărcinat să 
aducă mesajul Sarrei; Rafael, însăcinat a salva pe Lot, şi Gabriel, însărcinat să 
distrugă Sodoma”

11
. În perioada apologeţilor, Sfîntul Iustin Martirul şi Filozoful se 

pronunţă lămurit asupra momentului, acesta socotind că una din cele trei persoane 
era Domnul Dumnezeu, dar nu Tatăl, ci ,,Logosul, Fiul Său, alături de 2 îngeri 
trimişi pentru judecata Sodomei de către Altul, care rămîne de-apururea  în cer şi 

care nu s-a arătat şi nu a vorbit prin El singur nimănui niciodată”
12

. 
Într-una din notele sale la capitolul XVIII din Geneză, I.P.S. Bartolomeu 

Anania ne lămureşte oarecum în problema noastră spunînd că ,,intuiţia lui Avraam 
îi dicta că cei trei nu sînt oameni obişnuiţi şi că, în fapt, Ei sînt Unul

13
. S-ar părea 

că avem de-aface cu arătarea Fiului, a Tatălui şi a Sfîntului Duh. Însă contextul ne 
va demonstra că aici este vorba doar de o prefigurare a Sfintei Treimi prin cei trei 

bărbaţi, căci, în realitate S-a arătat doar Fiul, Logosul, persoana a II-a a Sfintei 
Treimi şi doi îngeri. 

Mergînd pe linia interpretării trasată de Sfîntul Iustin şi care se va păstra fără 
întrerupere în acest sens pînă la Fericitul Augustin, Sfîntul Ioan Gură de Aur, în 
omilia 41, făcută la Geneză şi care se ocupă de altfel de interpretarea acestui 

                                                 
8 Ibidem, p. 212. 
9 Ibidem, p. 217. 
10 Mari pictori , vol. 48, col. I, p. 16. 
11 Apologeţi de limbă greacă, Sfîntul Iustin Martirul şi Filozoful, Dialogul cu iudeul Trifon, în 

P.S. B., vol. II, trad. de Pr. Prof. Olimp Căciulă, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Romîne, Bucureşti, 1980, p. 152. 
12 Ibidem, p. 152. 
13 Sfînta Scriptură, ediţia jubiliară a Sfîntului Sinod, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2001, p. 38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:02 UTC)
BDD-A121 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

moment, sesizează acelaşi lucru, pe care Iustin îl afirmase cu ceva timp înainte. El 
spune: ,,să nu te miri că dreptul Avraam a spus Doamne, ca şi cum  ar vorbi unui 
singur om, cînd trei erau cei pe care i-a primit. Se poate că i s-a părut unul din cei 
care au venit mai cu vază şi de aceea, lui îi adresează rugămintea”

14
. Este 

neîndoielnic faptul că Avraam i se adresează doar unuia din cei trei bărbaţi, 
Logosului, pentru că El: ,,în primul rînd nu ştia pe cei ce se apropiaseră de cortul 

lui, rostind aceste cuvinte crezînd că le rosteşte unor oameni”
15

, apoi, cînd 
porunceşte să se aducă apă pentru spălat le spune: ,,ca să se spele picioarele 
voastre” (Gen. XVIII, 4). Iată aşadar că, Sfîntul Ioan face o remarcă deosebită şi 
semnalează o diferenţă între ,,cei trei”. Mai  apoi, după ce patriarhul dă dovadă de 
iubire de străini, prin prezentarea de către Moise a ,,scenei filoxeniei (ospitalităţii 
lui Avraam), doar doi din cei trei bărbaţi se îndreaptă spre Sodoma şi Gomora, în 

timp ce Unul singur poartă un dialog intim cu Avraam. Iarăşi, Sfîntul Ioan Gură de 
Aur ne spune că: ,,Scriptura vorbeşte de îngeri (în cazul celor doi plecaţi) , că în 
cortul lui Avraam s-au arătat în acelaşi timp şi Îngerii şi Stăpînul Acestora. Deci, 
îngerii ca nişte slujitori, au fost trimişi să piardă cetăţile acelea, iar El a rămas să-i 
împărtăşească dreptului, ca de la prieten la prieten ce avea să facă”

16
. 

Acelaşi lucru este exprimat clar în nota cu litera d de la capitolul XVIII al 

Genezei, de către traducător: ,,în context; din cei trei oameni, numai doi au plecat 
spre Sodoma, îngerii de care va fi vorba în capitolul XIX, versetele 1-22”

17
. 

În  încheiere, putem spune că: la stejarul Mamvri nu s-a arătat toată Treimea, ci 
doar Fiul, adică a II-a Persoană din Treime, alături de doi îngeri. Doar numărul 
,,celor trei” poate fi socotit o prefigurare a celor trei Persoane treimice şi nu o 
arătare personală a Treimei, de aceea cred că această arătare poate fi numită cel 

mai corect Epifania de la stejarul Mamvri, întrucît acest termen exprimă 
,,manifestarea lui Dumnezeu mai ales prin Fiul (întruparea Lui)”

18
, din punctul meu 

de vedere termenul de teofanie implicînd în mod direct revelaţia prin toate cele 
Trei Persoane ale Sfintei Treimi. 

Această arătare este o mare dovadă de pogorămînt din partea lui Dumnezeu, 
întrucît ne arată că a primit a ne face cunoscută voia Sa prin chiar Fiul, încă din 

Vechiul Testament. 
 

Bibliografie 

Sfînta Scriptură, ediţia jubiliară a Sfîntului Sinod, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 

al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2001 

                                                 
14 Sfîntul Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere, în P.S.B. vol. 22, trad. introd. şi note de Dumiru 

Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romîne, Bucureşti, 1989, p. 

85. 
15 Ibidem, p. 85. 
16 Ibidem, p. 94. 
17 Sfînta Scriptură, ediţia citată, p. 39. 
18 Ion Bria, Dicţionar  de Teologie Ortodoxă, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Romîne, Bucureşti, 1994, Ediţia a II-a, col. II, p. 146. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:02 UTC)
BDD-A121 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Sfîntul Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere, în P.S.B. vol.22, trad., introd. şi note de Pr. 

Dumiru Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti, 1989 

Apologeţi de limbă greacă, Sfîntul Iustin Martirul şi Filozoful Ŕ Dialogul cu iudeul Trifon, 

în P.S. B. , vol. 2, trad. de Pr. Prof. Olimp Căciulă, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1980 

Todoran, Isidor, Zăgrean, Ioan, Dogmatica Ortodoxă, manual pentru Seminariile 

Teologice, Arhidiecezana Cluj, 1997 

Bria, Ion, Dicţionar  de Teologie Ortodoxă, ediţia a II-a, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1994 

Evdochimov, Paul, Arta icoanei. O teologie a frumuseţii, Editura Meridiane, Bucureşti, 

1992 

Krug, Grigorie, Cugetările unui iconograf despre sensul şi menirea icoanelor, Editura 

Sofia, Bucureşti, 2002 

Andrei Rubliov şi icoana rusă, în rev. ,,Mari pictori” nr. 48, Bucureşti, 2001 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:02 UTC)
BDD-A121 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

