
 

 
ALIL, t. LI, 2011, Bucureşti, p. 7–13 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

EN  GUISE  DE  PRÉFACE.  LA  POSTÉRITÉ  D’EUGENIO  COSERIU 
 

EUGEN  MUNTEANU∗ 
 

1. Cette année, le 27 juillet, Eugenio Coseriu aurait fêté ses quatre-vingt-dix ans. Il est 
fort probable, qu’étant donné la vitalité extraordinaire dont la Providence l’avait doué, il 
aurait pu être encore parmi nous, s’il avait eu à vivre une existence moins tourmentée que 
celle qu’il avait menée. Mais il ne nous reste qu’à fêter les quatre-vingt-dix ans de sa 
naissance tout seuls. Au moment où je me suis décidé à intervenir dans ce colloque sur la 
postérité de Coseriu, j’envisageais de formuler une série d’évaluations raisonnables, calmes 
et détachées, presque dix ans après la disparition physique du grand savant et maître. 
Pourtant je me suis vite rendu compte que les accents subjectifs ne sauraient être absents de 
cette évocation, et cela pour deux raisons simples. Il s’agit tout d’abord du fait qu’Eugenio 
Coseriu m’a fait le grand honneur de me considérer comme l’un de ses disciples et que, 
parlant d’une personnalité comme la sienne, d’une importance majeure dans l’histoire de la 
pensée linguistique moderne, il est presque impossible de maîtriser son sentiment primaire 
de fierté qu’un membre de son peuple (nation, gent, tribu, langue ?) a atteint l’espace sidéral 
de la reconnaissance universelle. D’un autre côté, la raison objective et le sens critique qui 
doivent caractériser toujours le scientifique nous obligeraient à nous poser une série de 
questions incommodes pour les personnes ayant des penchants idolâtres : avons-nous, les 
Roumains, en général, quelque mérite pour les performances de quelqu’un qui provient de 
ce peuple, en l’occurrence Coseriu ? Qu’est-ce qu’il y aurait de « roumain » dans la pensée 
et la doctrine de Coseriu ? Notre « fierté » ethnocentrique serait-elle affaiblie si nous 
considérions comme citoyen de l’univers celui qui est né il y a quatre-vingt-dix ans à 
Mihăileni, en Bessarabie ? Quel est le degré d’objectivité de nos jugements, de ceux qui 
nous déclarons ses disciples et adeptes de ses idées ?  

Au risque d’une subjectivité assumée et sous la pression de ces dilemmes, j’essaierai 
pourtant de formuler quelques arguments pour soutenir la thèse selon laquelle la doctrine 

                                                 
∗ Institutul de Filologie Română « A. Philippide », Iaşi, rue Th. Codrescu, no. 2, Roumanie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 
 EUGEN  MUNTEANU 

 

8 

linguistique de l’intégralisme cosérien est apte à s’imposer comme la linguistique tout court 
de l’époque contemporaine. 

2.  L e  f o n d e m e n t  p h i l o s o p h i q u e  d e  s e s  t h é o r i e s  sur la 
langue et le langage représente le premier avantage. D’une certaine manière, contrairement 
au courant majoritaire qui avait cours dans les milieux savants européens vers la moitié du 
XX e siècle, enclins, y compris dans les « sciences de l’esprit » (humaines), à un néo-
positivisme techniciste et matérialiste, Coseriu affirme clairement, toujours conséquent à ses 
principes, le primat de l’esprit dans la sphère culturelle, en y intégrant la linguistique elle 
aussi. De ce point de vue, la leçon cosérienne se laisse résumer ainsi : on ne peut pas décrire 
un objet, quel qu’il soit, et on ne peut pas en comprendre le mécanisme de fonctionnement, 
si on ne possède pas une connaissance adéquate et claire de l’essence ou de ce qu’est cet 
objet, et cela est d’autant plus valable que, ce qu’il faut comprendre et interpréter c’est le 
langage, l’objet et le phénomène le plus complexe dans la sphère de l’humain. On ne peut 
avoir accès à cette essence que par la voie de la réflexion spéculative et c’est pour cela que 
la récupération de la grande filière de la tradition européenne est obligatoire. C’est ce que 
Coseriu a d’ailleurs fait, réalisant une lecture systématique de toute la philosophie 
européenne, insistant sur les moments principaux de cette tradition : Platon, Saint Augustin, 
Aristote, les modistes de la Scolastique, Leibniz, Gianbattista Vico, Hegel, Kant et par-
dessus tout, Wilhelm von Humboldt.  

Connaissant donc ses prédécesseurs comme personne d’autre parmi ses 
contemporains, Coseriu a formulé sa doctrine, dans ses lignes essentielles, dès le début, avec 
sa première étude importante, Determination y entorno (1956), n’étant pas obligé, comme 
un Noam Chomsky, par exemple, à y revenir pour la corriger et la préciser ! Si vous me 
permettez une métaphore, je dirais que, nourrie du berceau amniotique de la tradition 
philosophique européenne, la doctrine cosérienne est née, comme Athéna, jaillissant de la 
tête de Zeus, déjà adulte et armée ! Les décennies ultérieures n’ont fait rien d’autre 
qu’assister au nuancement et au développement du noyau originel. 

3. Un deuxième élément de performance et d’originalité à affirmer et à souligner dans 
l’activité d’Eugenio Coseriu est sa tentative réussie de d é p a s s e r  l e  
s t r u c t u r a l i s m e  d o m i n a n t  d u  X Xe  s i è c l e ,  en l’assimilant.  
Paraphrasant le titre de l’un de ses articles, très connu (« au delà du structuralisme »), il faut 
dire que le structuralisme assimilé par Coseriu n’est pas le structuralisme caractérisé par le 
formalisme excessif proposé par certaines directions post-saussuriennes, qui tendaient à le 
présenter comme une doctrine de validité universelle, capable de faire de la linguistique une 
« science-pilote » (Claude Lévi-Strauss). Coseriu adopte le structuralisme saussurien 
génuine, qu’il assimile pour ses vertus de méthode, probablement la plus adéquate, de 
description du système de la langue. Parlant, comme Saussure, de structures et de relations 
(syntagmatiques et paradigmatiques), d’unités et de fonctions dans le cadre du système, de 
synchronie et de diachronie, etc., Coseriu ne le fait pas d’une manière statique et purement 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

EN  GUISE  DE  PRÉFACE.  LA  POSTÉRITÉ  D’EUGENIO  COSERIU 

 

9 

descriptive, mais d’une manière fonctionnelle, dynamique et historique, imposée par 
l’essence « énergétique » même de la langue. Il y a lieu de souligner ici la composante la 
plus révolutionnaire peut-être de la doctrine cosérienne : situer au centre de l’investigation 
scientifique non pas le système linguistique, mais l’activité de parole même, les actes de 
création par la langue. Ce qui existe en dernière instance, dit Coseriu après avoir assimilé la 
leçon de Humboldt et de la phénoménologie allemande, ce ne sont pas les systèmes 
linguistiques, même pas les langues historiques comme telles, mais les actes de parole, plus 
précisément les locuteurs (qui parlent certaines langues). Par ce changement radical de 
perspective sur la compréhension de l’essence du langage, Coseriu s’impose probablement 
comme l’un des représentants les plus cohérents du néo-humboldtianisme moderne. Sa 
performance de concilier le structuralisme avec l’énergétisme humbodtien n’est 
qu’apparemment paradoxale. Car ce qui est essentiel et recouvrable dans le structuralisme se 
retrouvait déjà chez Humboldt, à savoir dans la place centrale que celui confère au concept 
de forme interne de la langue. Ce n’est pas par hasard que Coseriu a accordé à cet élément 
de l’héritage humboldtien une attention privilégiée, transférant la discussion du domaine 
traditionnel de la grammaire, dans la sphère des contenus linguistiques. Inspiré aussi par le 
théorème très connu de Louis Hjelmslev, selon qui c’est l’unité entre la forme du contenu et 
la forme de l’expression qui définit la spécificité de la langue, Coseriu a formulé la thèse sur 
le c a r a c t è r e  p r i o r i t a i r e  d u  n i v e a u  s é m a n t i q u e  par rapport aux 
niveaux grammatical et pragmatique. Dans la conception cosérienne, dans la langue tout 
part de et retourne à la sémantique, pour la simple raison que tout acte de parole a pour 
origine l’intention de dire quelque chose. La distinction tripartite entre désignation – 
signification – sens, un autre élément d’une originalité maximale, comporte de multiples 
conséquences théoriques et pratiques, certaines déjà formulées par Coseriu lui-même, 
d’autres à formuler. 

4. On en arrive à une autre distinction cosérienne d’une pertinence théorique 
maximale. Il s’agit en fait du transfert dans la discussion sur le langage du principe central 
de la gnoséologie aristotélicienne : toute réalité peut être abordée et connue d a n s  u n e  
p e r s p e c t i v e  u n i v e r s e l l e ,  d a n s  u n e  p e r s p e c t i v e  
h i s t o r i q u e  e t  d a n s  u n e  p e r s p e c t i v e  i n d i v i d u e l l e . Ainsi, 
l’activité verbale, faculté centrale de l’homme comme individu et comme espèce, implique 
trois types d’approches. Nous avons, tout d’abord, au niveau universel, « le fait même de 
parler », « le langage pur et simple ». Du point de vue épistémologique, on peut tracer une 
théorie générale du langage humain à ce niveau. En deuxième lieu, le niveau historique 
apparaît comme celui des langues comme telles, entendues à la fois comme réalités 
historiques et comme techniques d’expression appartenant à des communautés et à des 
traditions déterminées historiquement. Dans la recherche, il s’agit là, en principe, du 
domaine de la linguistique traditionnelle, préoccupée de la description et la compréhension 
de la dynamique historique des langues. Pour en finir, le niveau individuel est celui des 
actes de parole, des discours ou des textes, à savoir celui des produits concrets de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 
 EUGEN  MUNTEANU 

 

10 

créativité des locuteurs. Envisagé jusqu’à maintenant dans la sphère traditionnelle de la 
stylistique linguistique, ce dernier niveau constituera l’objet d’étude de la linguistique 
textuelle (Textlinguistik), aux bases théoriques de laquelle Coseriu a contribué de façon 
substantielle. En fonction de la sphère de manifestation, Coseriu a défini aussi les trois 
niveaux ou composantes de la compétence linguistique, qu’il appelle compétence 
élocutionnelle, compétence idiomatique et compétence expressive. Là encore, dans la sphère 
de la compétence linguistique, sur les traces de Coseriu, il existe un champ important ouvert 
à l’exploitation pour l’avenir.  

5. La critique radicale du logicisme dans l’interprétation du langage représente une 
autre contribution cosérienne de première importance. Offrant une interprétation nouvelle et 
personnelle de la typologie aristotélicienne des énoncés (logoi), Coseriu affirme la sémanticité 
comme critère primaire et unique d’existence de tout énoncé. En d’autres termes, tout énoncé 
valable dans une langue quelconque est un énoncé sémantique (logos semantikos) avant tout 
autre détermination possible, puisqu’il dit quelque chose à propos d’une séquence de la réalité 
perçue ou imaginée par le locuteur. L’énoncé logique (logos apophantikos), c’est-à-dire 
l’énoncé qui peut être soumis à la négation ou à l’affirmation, ne représente que l’une des 
classes d’énoncés sémantiques possibles, à côté de l’énoncé poétique (logos poietikos) ou de 
l’énoncé pratique (logos pragmatikos). Autrement dit, tous les énoncés possibles dans une 
langue donnée, y compris ceux logiques, sont nécessairement sémantiques, alors que tous les 
énoncés sémantiques ne sont pas forcément logiques. Par ce raisonnement simple et 
ingénieux, par lequel on privilégie l’aspect sémantique de tout fait de langage, Coseriu semble 
avoir résolu beaucoup des contradictions et des apories de la logique formelle classique. La 
démonstration de ce constat reste à être faite.  

6. Eugenio Coseriu a critiqué radicalement et a rejeté la théorie de Roman Jakobson, 
largement répandue dans les milieux académiques de la deuxième moitié du XXe siècle, portant 
sur l’existence de six fonctions du signe linguistique (référentielle, expressive, conative, 
phatique, métalinguistique et poétique), en montrant qu’en fait le signe linguistique ne remplit 
que les trois fonctions primaires identifiées antérieurement par Karl Bühler, à savoir la fonction 
appellative, la fonction représentative et la fonction expressive, le contenu des autres fonctions 
identifiées par Jakobson étant en fait incluses dans la sphère d’action des trois fonctions de 
Bühler. En plus, selon Coseriu, conséquent à sa conception sur le caractère créatif de la langue 
comme activité spécifique, il ne s’agit même pas de parler en fait d’une fonction poétique 
proprement dite, distincte des autres, puisque le langage poétique s’identifie, en dernière 
instance, avec la langue même, envisagée dans la plénitude originelle de toutes ses vertus 
expressives, au-delà et avant toute détermination ultérieure. Nous avons affaire ici, 
probablement, à l’assertion la plus « scandaleuse » du discours théorique cosérien, qui contredit 
de façon incontestable l’essence commune des différentes théories, plus ou moins structuralistes, 
sur le langage poétique. Le langage poétique, montre Coseriu, ne saurait être envisagé comme 
un « écart » par rapport à un « degré zéro de l’écriture », selon les mots d’un Roland Barthes, par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

EN  GUISE  DE  PRÉFACE.  LA  POSTÉRITÉ  D’EUGENIO  COSERIU 

 

11 

l’ajout de « figures » ou tropes artistiques. La prise en considération même de la variante 
littéraire ou de la variante standard d’une langue historique comme le niveau « neutre », à partir 
duquel on obtiendrait par « écart » le langage poétique, n’est pas pertinente, puisqu’elle contredit 
la réalité des faits. Cette réalité des faits montre que chaque poète, comme individu d’exception 
– il s’agit là d’une autre idée de souche humboldtienne ! –, assume sa langue, une langue 
historique donnée, de manière créatrice, la récupérant intégralement dans ses fonctions primaires 
et originelles, au-delà de toute restriction, délimitation, réduction ou détermination historique. 
L’idée de l’identité entre le langage et la poésie n’est pas tout à fait nouvelle, elle avait été 
thématisée dès l’antiquité par les poètes eux-mêmes, suivis, à l’époque moderne, par 
Gianbattista Vico et Benedetto Croce, pour ne mentionner que les plus importants. Ce qui est 
nouveau chez Coseriu, c’est la cohérence, la profondeur et la force de conviction de 
l’argumentation. Tirer les conséquences de ce changement radical de perspective signifie re-
créer la poétique moderne sur des bases nouvelles.  

7. La conception cosérienne sur les causes et la dynamique des changements 
linguistiques est tout aussi innovatrice sur le plan théorique, avec beaucoup de retombées sur 
le plan pratique de l’étude et de la recherche sur les langues historiques. Traité de manière 
magistrale dans l’une de ses études monographiques importantes (Sincronía, diacronía e 
historia. El problema del cambio lingüístico, Montevideo, 1957), le thème est repris plus tard 
dans un article intitulé de manière provocatrice Linguistic Change Does not Exist (1983). 
Conséquent à son orientation générale et aux principes rationalistes et idéalistes-réalistes qui 
gouvernent toute sa réflexion, Eugenio Coseriu rejette de plano les explications causalistes-
évolutionnistes, transposées du domaines des sciences de la nature dans la sphère des 
« sciences de l’esprit », et propose une explication de type finaliste. Selon lui, l’explication 
adéquate des modifications dans la langue doit être cherchée dans l’essence du langage 
humain qui relève, comme nous l’avons vu ci-dessus, de la sphère de la créativité spirituelle. 
Par conséquent, ce ne sont pas les causes matérialistes directes, tenant au contexte 
géographique ou climatique, social ou politique, etc., qui expliquent les changements dans la 
langue, mais les causes finales, c’est-à-dire la volonté des locuteurs de ne cesser d’adapter leur 
langue héritée par tradition à la nécessité de communication. Le dilemme classique du rapport 
contradictoire entre la stabilité fonctionnelle nécessaire à un système linguistique et l’évidence 
de l’existence des changements linguistiques, c’est-à-dire entre synchronie et diachronie, est 
résolu par Coseriu de manière convenable, par l’appel à l’histoire. La synchronie et la 
diachronie sont, dans la perspective historique, non pas contradictoires, mais 
complémentaires. Autrement dit, dans une phrase mémorable, « a langue fonctionne en 
diachronie et change en synchronie ». 

8. Il existe toute une série d’autres distinctions importantes de Coseriu d’une 
opérabilité maximale dans la description de la langue et l’explication de son 
fonctionnement. Il s’agit tout d’abord de la distinction entre l e  d i s c o u r s  r é p é t é  
o u  l a  p a r o l e  r é p é t é e  e t  l a  t e c h n i q u e  l i b r e  d e  l a  p ar o l e ; il 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 
 EUGEN  MUNTEANU 

 

12 

y a ensuite la distinction entre l ’ a r c h i t e c t u r e  d e  l a  l a n g u e  (qui porte sur la 
langue historique) et l a  s t r u c t u r e  d e  l a  l a n g u e  (qui se rapporte à la langue 
fonctionnelle). À cet égard, Coseriu a opéré une synthèse, conformément au principe de la 
tradition (l’un des principes qu’il a identifié pour la linguistique entendue comme science de 
la culture), entre des idées énoncées par Ferdinand de Saussure et Louis Hjelmslev ; il finit 
par proposer une structuration quadripartite de « l’architecture de la langue » : type, système, 
norme, parole. La clarté de la définition de ces quatre niveaux assure à cette distinction 
cosérienne une pertinence épistémologique évidente.  

9. Avant de finir, je pense qu’il y a lieu de souligner encore une fois l’instrumentalité 
de la doctrine, son admirable applicabilité pratique, découlant de sa solidité théorique, de 
son intelligibilité, de la précision terminologique et du caractère non-contradictoire de ses 
différentes composantes.  

10. Si donc nous assumons la prémisse que je proposais au début et nous acceptions 
que la doctrine cosérienne possède toutes les données pour être assimilée et adoptée comme 
théorie de référence dans les sciences du langage actuelles, notre devoir est maintenant de 
voir quelles seraient ses chances de réussite. Les perspectives semblent encourageantes. La 
première décennie de la postérité cosérienne nous montre que, même en l’absence de son 
créateur, la doctrine est vivante, ses idées, distinctions et concepts fondamentaux circulent, 
constituent objet de débat, sont compris, appliqués. Du point de vue institutionnel, le recul 
qui suit, en règle générale, la disparition d’une personnalité d’exception, semble avoir été 
dépassé. La première génération de disciples de Coseriu, actifs dans les dernières décennies 
dans des universités de prestige en Allemagne, Italie, France et dans le monde 
hispanophone, ont transmis à leur tour aux générations plus jeunes l’esprit cosérien et, 
souvent, même la doctrine de celui-ci. Dans « la patrie du cosérianisme », l’université de 
Tübingen, l’héritage cosérien est vivant et ne cesse de porter ses fruits. L’organisation dans 
cette université de l’archive Coseriu et le projet majeur d’édition intégrale, en format 
électronique, de tous les manuscrits cosériens, dont une grande partie inédits, témoignent de 
la manière la plus éloquente de la continuité. La traduction et l’impression de ses ouvrages 
majeurs des langues originelles, espagnol, allemand, dans d’autres langues (italien, français, 
roumain, russe, anglais, japonais, etc.) sont de plus en plus fréquentes. Ce qui est le plus 
encourageant, c’est l’accroissement de l’intérêt pour Coseriu en France. La fréquence à 
laquelle on organise différentes manifestations scientifiques consacrées à la linguistique 
cosérienne est d’une signification particulière. Les trois éditions (à Aix-en-Provence en 
2007, à Cluj en 2009 et à Almeria en 2011), où les représentants les plus importants du 
courant cosérien se réunissent périodiquement, avec la participation de plus en plus de 
jeunes à la recherche de repères théoriques fermes, ont notamment contribué d’une façon 
substantielle au maintien d’un flux puissant et constant de l’intérêt pour la doctrine 
cosérienne. La constitution d’une association internationale d’études cosériennes semble 
imminente. Les sessions commémoratives consacrées aux quatre-vingt-dix ans de sa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

EN  GUISE  DE  PRÉFACE.  LA  POSTÉRITÉ  D’EUGENIO  COSERIU 

 

13 

naissance, organisées cette année à Chişinău, Iaşi, Bălţi et Rome, témoignent elles aussi de 
la pérennité de la mémoire du grand maître. S’y ajoutent de nombreuses séries de volumes 
lui rendant hommage ou des volumes collectifs (on apprécie que, de ce point de vue, 
Coseriu est le linguiste le plus honoré de l’histoire...). On ne peut qu’être sûrs que dans les 
décennies suivantes nous continuerons de cultiver la doctrine cosérienne dans ses centres, 
pour ainsi dire, traditionnels, à Tübingen, Münster, Berlin, Salamanca, Córdoba, Rome, 
dans d’autres endroits de France et de l’Amérique Latine, à Cluj, à Iaşi ou à Chişinău. Le 
futur immédiat semble donc convenable. On ne saurait faire encore une évaluation plus 
précise à moyen et à long terme ! J’oserais juste dire que la doctrine cosérienne ne perdra 
son intérêt et sa validité que dans les conditions où le futur assistera à la naissance d’un type 
nouveau d’humanité, qui renoncera au paradigme de la pensée à fondement historique. Dans 
ce futur, sombre de notre point de vue, l’homme renoncera probablement à la plupart de 
l’héritage d’Homo Europaeus... Pour revenir à un positionnement plus optimiste, 
j’assumerais, en finissant, l’engagement formulé récemment par Johannes Kabatek, le 
disciple du Maître  à l’Université de Tübingen: « Sus discípulos tenemos la obligation de la 
continuidad de los tres aspectos : conservando su memoria, aplicando su lógica y tratando 
de contagiarnos de su fuerza de trabajo, tal como él nos lo ha enseñado »1. 

                                                 
1 « Nous, ses élèves, avons l’obligation de le continuer dans les trois aspects suivants : en 

conservant sa mémoire, en appliquant sa logique et en essayant de nous imprégner de sa puissance 
de travail, comme il nous l’a enseigné » (Johannes Kabatek, Eugenio Coseriu : memoria, logica y 
fuerza de trabajo, dans le vol. María Luisa Calero Vaquera, Fernando Rivera Cárdenas [coord.], 
Estudios lingüísticos y literarios in memoriam Eugenio Coseriu (1921-2002), Universidad de 
Cordoba, s.a., p. 43-50). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-16 23:30:22 UTC)
BDD-A1208 © 2011 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

