
 

 135

Observaţii critice cu privire la traducerea  
Bibliei de la 1688 

Petre SEMEN 

Despite of being known as the masterpiece of the Romanian Literature and as 
the first complete Romanian translation of the biblical text, the 1688 edition of the 
Holy Scripture is interpreted from a different perspective by the author of the 
present paper. The general enthusiasm towards this translation has been so great 
that a critical approach has been completely neglected. This Writing is a landmark 
for the cultural development of the Romanian language. By providing scientific 
arguments based on the Hebrew and Greek versions of the biblical text, the author 
of the present study argues that the Romanian translation has many flaws and, as a 
consequence, it cannot be used as an exegetic instrument. The translation mistakes 
are so severe that they sometimes change the messianic and theological meaning of 
some texts. 

 
Toată intelectualitatea românească a conştientizat şi subliniat importanţa de 

necontestat a evenimentului reper de la Bucureşti din 1688, dar se impune, pe de 
altă parte, a sublinia şi neajunsurile hermeneutice ale acelei traduceri care, din 
cauza prea marelui entuziasm provocat de  eveniment, cu justificate reverberaţii 
peste veacuri, au fost trecute cu vederea. Neajunsurile textului fie că n-au fost 
sesizate, fie că din cauza marilor beneficii ale acelei prime tipărituri au fost 
considerate poate ca nesemnificative. Este posibil,  de asemenea, să nu se fi 
încercat niciodată realizarea unui studiu critic asupra acestei traduceri. De altfel, 
nu-i de mirare, fiindcă mulţi hermeneuţi şi teologi constată cu mîhnire că, în 
general, nu prea mai există interes pentru lecturarea Bibliei, că înşişi predicatorii 
creştini din lumea ortodoxă merg pe două direcţii în abordarea şi propagarea 
mesajului creştin: fie se limitează doar la expunerea pur şi simplu a unor texte 
selectate în special din operele Sfinţilor Părinţi, sub forma unui inventar, fără a se 
mai preta la vreun  alt comentariu sau actualizare, fie îşi expun propriile opinii, 
evitînd recurgerea la textul sacru, transmis Bisericii prin Biblie. 

Or, preotul, prin hirotonirea sa în şi pentru Biserică şi, implicit, încadrat în 
slujba lui Hristos, nu poate predica altceva decît cuvîntul lui Dumnezeu transmis 
Bisericii prin Biblie. Aşa cum aprecia şi G. Folorovsky, nu se poate păstra 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 136

identitatea mesajului şi nici eficientiza, dacă se apelează tot mai rar la cuvîntul 
Scripturii Sfinte (Florovsky, 2006: 31-32). 

Pentru că a fost  un an dedicat Bibliei, ne-am fi aşteptat ca acest fapt să fi fost 
marcat prin lecturarea mai insistentă a acesteia, în ideea ca măcar în această 
perioadă  să-i fi convins pe cît mai mulţi să o citească cu regularitate. Din păcate, 
aşa cum subliniam şi cu alt prilej, lecturarea ori lucrarea pe textul şi cu ajutorul 
textului biblic a rămas preocuparea exclusivă a unor elite foarte restrînse de 
teologi, aşa cum remarca şi profesorul Ulrich Luz (1992: 7); cf. şi  Alfred Kuen 
(2002: 5). Pe de altă parte, cei care o citesc şi utilizează ca pe un instrument de 
lucru este bine să dispună de o cît mai bună traducere, fiindcă, după cum bine se 
ştie, textul biblic constituie baza întregii învăţături creştine, indiferent de 
confesiune, iar afirmaţia lui Northop Frye, „Creştinismul este religia ce a depins 
chiar de la început (şi mai depinde încă) de o traducere” (Frye, 1999), este 
valabilă pretutindeni.  

Omul modern nu prea mai poate percepe esenţa mesajului divin, nu numai 
fiindcă nu are acces la textele suport ale Scripturii, respectiv cel Masoretic şi cel al 
Septuagintei, dar adesea şi cel tradus este prezentat, nu de puţine ori, într-un idiom 
arhaic, iar mesajul biblic nu mai poate fi folosit cu spontaneitate. Mai mult, unii zic 
că pe alocuri limbajul, aparent prea învechit (n.n.) al Bibliei, ar trebui înlocuit cu 
ceva mai modern, completează Florovsky. Totuşi, după părerea aceluiaşi autor, nu 
mesajul în sine ar fi desuet şi imposibil de receptat, ci noi sîntem de vină, întrucît 
nu mai sîntem dispuşi spre „metanoia”, înţeleasă nu doar ca o aducere aminte de 
păcate şi regretarea acestora, ci s-ar impune cu stringenţă schimbarea minţii, adică 
acceptarea unei alte atitudini mentale şi emoţionale, o reînnoire integrală a sinelui 
predispunîndu-l spre conlucrarea cu Dumnezeu (Florovsky, 2006: 33).  

 
Valoarea literară a Bibliei de la 1688 
De multe veacuri, scriitorii şi oamenii de cultură au mărturisit, în unanimitate, 

că tipărirea Bibliei lui Şerban Cantacuzino, la Bucureşti, în 1688, a constituit un 
moment de referinţă pentru istoria culturii noastre naţionale şi un fel de răscruce 
pentru limba literară românească. Mai ales cei care s-au ocupat de istoria limbii 
române literare, consideră Biblia de la Bucureşti un moment fundamental în istoria 
limbii literare române, una pentru toţi1. Biblia s-a impus şi prin grandoarea sa 
pentru epoca respectivă, deoarece, prin intermediul ei, s-a pus în ciruculaţie o 
limbă literară ce reprezenta sinteza eforturilor traducătorilor eclesiastici români de 
pînă atunci şi, prin ea, se deschidea calea pe care se va dezvolta limba română 
literară de mai tîrziu2. În prefaţa acesteia se spune: cartea (adică Biblia) este oferită 
poporului ca o lumină în sfeşnic românilor de preste tot, rumânilor, moldovenilor 
şi ungrovlahilor, iar G. Călinescu o defineşte ca „un document de consolidare a 
limbii literare” întrucît „graiul coagulat al limbii literare române este acela 
                              

1 Vezi Istoria Literaturii Române, vol. I, editată de Academia R.S.R.,ediţia a II-a, Bucureşti, 
1970, p. 423. 

2 Idem, p. 419. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 137

muntenesc care este graiul nostru toscanic”. Susnumitul îşi justifică afirmaţia pe 
ideea că Muntenia se află cam în centrul teritoriului de formare a limbii române, 
care se stabileşte acum în Oltenia, Banat, Ardeal, Muntenia, Moldova de Jos, 
Dobrogea, zona danubiană. El justifică această afirmaţie în felul următor: 
„Munteanul central şi subcarpatic nu are accent, iar dacă în mahalalele 
Bucureştiului şi în satele împrejmuitoare se vorbeşte o varietate destul de trivială, 
munteanul cult ajunge cu uşurinţă la un limbaj canonic, protocolar, iar Muntenia 
este apoi totalitară şi asimilistă. Foarte adesea ardelenii şi bucovinenii au privit 
cetatea lui Bucur ca pe o Sodomă, putredă de bizantinism, iar moldovenii au vorbit 
cu maliţie de ţigănia ei. Muntenii ascultă cu filosofie aceste învinuiri şi cultivă 
cordial nevinovatele defăimări, uneori asociindu-se la ele, realizînd acea uimitoare 
unitate a poporului român. Faţă de săracul dialect muntean, limba ţăranului 
ardelean şi mai cu seamă a moldoveanului sînt pe o treaptă superioară. Bine 
observat într-un moment de echilibru, graiul moldovenesc, prin moliciunea 
tonurilor sale, e de la sine artistic. Când vine vorba de a se exprima logic, de a 
observa fenomenele interioare moldoveanul e în primejdie de a rămîne artist, de a 
stendhaliza în limba lui Rabelais, decolorarea şi asprimea prin muntenism se 
impune atunci. Într-un cuvînt, sevele limbii vin mai ales din Moldova şi din Ardeal, 
dar Muntenia le trece prin sită şi le sublimează, scoţînd din ele un mijloc de 
expresie curent” (Călinescu 1982: 10). Nici că se putea o analiză mai pertinentă, iar 
cu ajutorul lui Călinescu îl înţelegem mult mai bine pe Marin Preda cu romanul 
său, Moromeţii, în care personajul principal, Moromete, grăieşte, nu de puţine ori, 
ca din cărţi. 

Aşadar, Biblia lui Şerban Cantacuzino a constituit un moment de vîrf pentru 
limba literară, întrucît, din motivele arătate mai sus, a determinat impunerea 
graiului muntenesc şi a eliminat mulţi termeni slavoni, stabilind „ca printr-o 
poruncă domnească, cum se va vorbi şi cum se va scrie româneşte de atunci 
încoace”. Prin acceptarea ei de către românii de pretutindeni şi utilizarea acesteia 
ca text de bază pentru toate ediţiile de pînă astăzi, ea a devenit „versiunea noastră 
autorizată asemănătoare versiunii autorizate a lui King James în Anglia 
(Plămădeală, 1981: 97).  

 
Cine au fost traducătorii şi pe ce text au lucrat? 
În prefaţă se zice că ,,traducerea s-a făcut cu multă nevoinţă şi cu mare 

cheltuială, despre o parte puind dascăli ştiuţi foarte den limba elinească, pe 
preaînţeleptul cel dentru dascăli ales şi arhiereu Ghermano-Nisis şi, după 
petrecerea lui, pre alţii care s-au întîmplat, şi despre altă parte, ai noştri oameni ai 
locului, nu numai pedepsiţi întru a noastră limbă, ci şi de limba elinească avînd 
ştiinţă ca să o tălmăcească, carii, luînd lumină şi dentr-alte izvoade vechi şi 
alăturîndu-le cu cel elinesc al celor 70 de dascăli, cu vrerea lui Dumnezeu s-a 
săvîrşit precum se vede. Şi măcar că la unele cuvinte să fie fost foarte cu anevoie 
tălmăcitorilor pentru strîmtarea limbii româneşti iară încă avînd pildă pre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 138

tălmăcitorii latinilor şi sloveanilor, precum aceia aşa şi ai noştri le-au lăsat precum 
se citesc la cea elinească”3. 

Despre dificultatea traducerii vorbea la timpul său şi Filon din Alexandria, care 
spunea: Orice limbă, dar mai ales cea greacă e doldora de cuvinte şi acelaşi gînd 
poate fi exprimat în multe feluri, schimbînd termeni sau folosind sinonime şi 
căutînd cuvîntul propriu fiecărui caz (Baslez, 2007: 23).  

Chiar dacă într-adevăr, apariţia Bibliei de la Bucureşti probează un real grad de 
maturizare a limbii române, capabilă de acum să redea, ca şi alte limbi europene, 
bogatul conţinut de idei şi gîndire a cărţilor Sfintelor Scripturi, oferind românilor 
din cele trei Provincii, ca şi celor din afara graniţelor ţării, un text cu o limbă 
literară  unitară (cf. Prefaţa la ediţia aniversară de la 1988), din păcate, aproape 
nimeni nu s-a dedicat pînă acum asupra textului în sine, cu excepţia Universităţii 
din Iaşi, care, în colaborare cu „Universitatea Albert-Ludwigs” din Freiburg, a 
realizat o ediţie monumentală4 într-adevăr, la care au contribuit arhicunoscuţii 
cercetători şi oameni de carte ai respectivei instituţii, numai că preocuparea dînşilor 
a fost aproape exclusiv filologică, făcînd observaţii critice pertinente asupra ediţiei 
„Princeps” şi asupra celor două manuscrise 45 şi 4389, urmărind în exclusivitate 
elucidarea posibilelor interpretări a slovelor chirilice, fără a avea ca obiectiv fondul 
textului în sine, să vadă dacă nu se abate de la logica contextului şi nici  în ce 
măsură poate afecta pe cel dogmatic. Spaţiul nu ne permite decît a ne limita la 
unele texte prin care se va dovedi, pe alocuri nu lipsa de acribie ştiinţifică a 
tîlcuitorilor de care aminteşte prefaţa, ci faptul că nu este o traducere efectivă de pe 
suportul Septuagintei sau a celor 70 de dascăli. Cercetarea temeinică a textului 
probează fără nici un dubiu că au lucrat de pe un suport slavon ori după o traducere 
latină, după cum de fapt şi mărturisesc în prefaţă că au avut exemplu, sau chiar 
după un alt text românesc, care la rîndul său a fost destul de defectuos. Pe de altă 
parte, se impune sublinierea lui André La Cocque că de fapt nu există vreo 
traducere inocentă, în sensul că mai mult sau mai puţin, traducerea aparţine 
istoriei receptării textului, istorie care, din capul locului, este o istorie a 
interpretării, şi că, de fapt, a traduce înseamnă şi a interpreta (La Cocque, 
Ricoeur, 2002: 288). Problema este ca atît traducerea cît şi interpretarea să fie cît 
mai clare, pentru a nu deforma mesajul divin al Bibliei.  

În cele ce urmează, ne vom opri doar asupra cîtorva texte pe care, comparîndu-
le cu textele suport, respectiv Septuaginta şi Textul Masoretic, vom vedea cît de 
străin poate fi pe alocuri textul acelei Biblii faţă de textul emiţător şi cît de 
dependente sînt celelalte pretinse traduceri, respectiv cea supradenumită a lui Gala 
Galaction şi Vasile Radu, pe alocuri şi cea de la 1914, şi cît de tributare sînt toate la 
un loc celei de la 1688. Prin urmare, dacă mulţi istorici şi nu numai, afirmă cu 

                              
3 Vezi prefaţa la Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului testament, tipărită 

întîia oară la 1688 în timpul lui Şerban Vodă Cantacuzino-Domnul Ţării Româneşti, p. XXIII. 
4 A se vedea „Monumenta Linguae Dacoromanorum, Biblia 1688, Editura Universităţii  „Al. I. 

Cuza”, Iaşi, cu marea osteneală a renumiţilor profesori Vasile Arvinte şi Ioan Caproşu; 1988, 1991, 
1993, 1994, 1997). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 139

convingere că Biblia lui Şerban, realizată, conform declaraţiilor domnitorului din 
preafaţă, „după izvodul elinesc al celor 70”, limitîndu-ne doar la cîteva texte, vom 
dovedi, făcînd trimitere directă la cele două texte suport mai sus enunţate, că 
traducerea este, de fapt, fie o compilaţie, nu întotdeauna fericit de reuşită a mai 
multor traduceri (posibil slavone, sîrbeşti, maghiare ori din alte limbi) în stilul 
I.P.S. Anania, fie chiar o reală traducere, dar în multe locuri nereuşită din 
perspectiva hermeneutică şi nu numai.  

Primul argument că avem de-a face doar cu simple compilaţii sau mai exact 
diortosiri ale textului, deşi termenul fiind arhaic este mai greu de înţeles pentru 
mulţi cititori5, ar fi acela că, raportat la volumul imens de muncă pe care îl impune 
un astfel de demers, imposibil de realizat chiar şi de către genii, şi, fără a dispune 
de dotarea tehnicii actuale, dovedeşte clar că nu sunt efectiv traduceri. Se impune a 
atrage atenţia asupra primejdiei de a denatura volens nolens sensul teologic al unor 
texte biblice, dacă te mulţumeşti a realiza o traducere prin intermediar ori a te 
mulţumi cu aşazisa diortosire a textului fără a recurge la textele suport. Procedînd 
astfel, te poţi face vinovat de deformarea textului în sine, ca să nu mai vorbim de 
menţinerea unor termeni cu totul arhaici şi deveniţi de neînţeles pentru cititorul 
modern. Spre exemplu, în toate ediţiile Bibliei, exceptînd cea prelucrată de Anania, 
care pe alocuri a sesizat anumite neajunsuri, apar termeni fără prea mare relevanţă 
pentru cititorul de astăzi, cum ar fi zăbranic şi cîrmîz. Dacă am face un sondaj 
printre cititorii consecvenţi ai Bibliei, avem convingerea că nici măcar unul la zece 
mii nu ar mai cunoaşte sensul acestor doi termeni la care totuşi nici o ediţie 
modernă nu a renunţat. Isaia zice în ambele texte suport: De vor fi păcatele voastre 
roşii (stacojii), ca zăpada le voi albi, şi de vor fi ca purpura, ca pe lînă le voi albi 
(cap. 1, 18). Pentru a fi mai convingător, Isaia foloseşte aşanumitul paralelism al 
ideilor foarte frecvent în poezia ebraică. Aici, traducerile noastre, nici măcar n-au 
pornit de la Biblia de la Bucureşti, 1688, cînd au zis cîrmîz şi zăbranic, deoarece 
cel puţin aici textul este mult mai clar decît altele cînd zice: ...de vor fi păcatele 
voastre ca cel negru, ca zăpada le voiu albi; şi de vor fi ca roşiul, ca lîna le voiu 
albi. Arhaismul nu ştim de unde vine şi  nici de ce nu s-a încercat să se schimbe 
ceva. Desigur, cînd ne raportăm la vocabularul ori stilul Bibliei de la Bucureşti, se 
impune a fi îngăduitori, ţinînd seama de evoluţia limbii române la acea etapă; altfel 
se pune totuşi problema cînd avem de-a face cu paragrafe întregi ori fraze care 
afectează grav sensul teologic al textului sacru. Aşadar, oricît de lăudabil ar fi din 
punct de vedere literar un text biblic, dacă se îndepărtează de scopul voit de 
aghiograf, nu ne mai poate satisface. Ca să nu mai vorbim de alterarea gravă a unor 
pasaje mesianice, cum este cazul chiar în cartea Genezei, cu textul denumit şi 
„Protoevanghelie”, care, eronat redat de acei traducători, zice: Şi vrajbă voi pune 
întru mijlocul tău şi întru mijlocul muierii şi întru mijlocul seminţiei tale şi întru 
mijlocul seminţiei ei. El va păzi ţie capul şi tu vei păzi lui călcîiele (cap. 3, 15). 
Oricît de puţin iniţiat ai fi în Sfintele Scripturi, îţi dai seama că textul nu mai are 
                              

5 O numim mai curînd prelucrare a diferitelor traduceri mai accesibile decît textul grecesc, ori 
selectare a celui aparent mai bun din perspectiva autorului sau a autorilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 140

înţelesul voit de aghiograful care a subliniat că odată cu păcatul s-a iniţiat vrajba 
dintre diavol şi femeie, dintre seminţia sau descendenţa ei şi stirpea diavolului, care 
a reuşit ca, prin vicleşug, să aducă dezbinarea între Dumnezeu şi om. Deci, cînd 
textul zice: Duşmănie voi pune între tine şi între femeie, între sămînţa ta şi sămînţa 
ei, aceea (adică „zera”substantiv feminin=sămînţă) îţi va zdrobi capul, iar tu îi vei 
înţepa călcîiul, nu are în vedere nici un mijloc al femeii ori al şarpelui, ci grija lui 
Dumnezeu, ca, pe de o parte, să se perpetueze, din raţiuni providenţiale, inamiciţia 
dintre cei doi copărtaşi la păcat, iar pe de alta, să promită stirpei umane că nu va 
rămîne în veci sub puterea diavolului. Ca să nu mai vorbim de partea a doua a 
versetului, care nu mai poate avea nici un sens mesianic, cînd zice: el va păzi ţie 
capul şi tu vei păzi lui călcîiele şi îşi pierde total şi logica legăturii cu prima parte a 
versetului. Nici la capitolul 14, 13 textul n-a fost redat clar cînd zice: Si mergînd 
unul dintre cei scăpaţi, spuse lui Avraam celui trecut, în loc de Avraam evreul, 
adică cel de dincolo, veneticul sau cel de peste (rîu). Cînd nejustificat zice cel 
trecut, cititorul rămîne cu totul nedumerit, întrebîndu-se, totuşi, unde şi de ce să fi 
trecut Avraam?  Nici capitolul 17, 11 nu prea ştie ce vrea să spună prin sintagma Şi 
vă veţi obrăzui trupul acoperirii marginei voastre în loc de Veţi fi tăiaţi în carnea 
prepuţului vostru (ακροβυστια υµων ), cum zice textul Masoretic şi cel al 
Septuagintei.  

Sînt arhicunoscute valenţele mesianice ale capitolului 49, 10, care este atît de 
alambicat redat, încît cititorul nu poate înţelege mare lucru din textul care zice: Nu 
va lipsi stăpînitori den Iuda şi povăţuitori den coapsa lui, pînă vor veni ceale ce-I 
zac Lui, şi El-nădejdea limbilor, în loc de: Nu va lipsi sceptru din Iuda, nici toiag 
de cîrmuitor din coapsele lui, pînă ce va veni (Şilo în ebraică) şi Cel căruia îi 
aparţine, (în greacă se subînţelege sceptrul şi dreptul de a domni), Cel pe care 
neamurile îl aşteaptă. Comparînd frazele de mai sus, se poate uşor observa cît de 
încurcat s-a redat textul, iar realizatorii susnumitei traduceri, nu numai că se 
pretează la un grav dezacord, dar se îndepărtează revoltător de mult de sensul 
textelor suport, încît în forma redată nu mai poate fi vorba de nici o valenţă 
mesianică.   

Un alt text forte, care probează indubitabil că nu s-a folosit textul Septuagintei, 
îl constituie capitolul 3 al cărţii Exodului, versetele 4 şi 13, care, în Biblia de la 
1688, zice: Şi deacă văzu Domnul că să apropie să vază, îl chemă pre dînsul 
Domnul den rug, zicînd:”Moisi, Moisi!”. Şi el zise:”Ce iaste Doamne?” Uimitor 
este că nici în Biblia  de la 1936, ca de altfel în nici o altă ediţie din cele destul de 
numeroase realizate pînă în prezent, cu excepţia celei de la 1914, nu apare nici o 
diferenţă. Ori textul ebraic este foarte clar cînd zice Vaiare Yahweh (Adonai) ki sar 
lirot vaikra elav Elohim mitok hassene(h) vaiomer:”Moşe, Moşe!”. 
Vaiomer:”Hinneni”!=Şi a văzut Domnul că s-a apropiat ca să privească, a strigat 
Domnul la el din rug şi a zis:”Moise, Moise!”Iar el a răspuns:”Iată-mă!”. În 
textul Septuagintei, acelaşi verset apare astfel  

ως δε ειδεν Κυριος οτι προσαγει ιδειν,  εκαλεσεν αζτον Κυριος εκ του βα
του λεγοων Μωυση, Μουση.  Μωυση ο δε ειπεν Τι εστιν = Şi a văzut Domnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 141

că se apropie să privească, l-a strigat Domnul pe el din rug zicîndu-i: „Moise, 
Moise”! Şi i-a răspuns:”Cine este”? Traducerea de la 1688 redă total eronat cînd 
adaugă „Doamne”, ca de altfel şi cînd zic „ce easte”, fiindcă lasă să înţeleagă că 
susnumitul profet mai avusese parte de o revelaţie, în care Dumnezeu i se 
descoperise, îl cunoştea bine şi îi răspunde cam aşa în doi peri: Da, Doamne, ce 
mai este? sau ce mai vrei? Cum spuneam, toate ediţiile, inclusiv cea atribuită lui 
Gala Galaction, au copiat pur şi simplu aceeaşi eroare, iar restul ediţiilor pînă azi s-
au mulţumit a reproduce pe cea de la 1688 fără să se realizeze eroarea de fond şi de 
logică. Astfel după cuvîntul hinneni = iată-mă! cei care susţin, începînd cu cei de 
la 1688, că au tradus măcar după unul din cele două texte suport, respectiv al 
Septuagintei, au adăugat în mod cu totul nejustificat cuvîntul Doamne. Să nu ne 
închipuim că au făcut-o dintr-un exces de pietate, ci doar pentru că aşa zicea textul 
slavon sau un altul pe care l-au avut la îndemînă. Dacă s-ar fi folosit, aşa cum se 
pretinde, Septuaginta, nu se justifică în nici un fel adausul „Doamne”. Adăugarea 
lui „Doamne” impietează asupra logicii întrebării pe care Moise o pune mai 
departe. Este vorba de versetul 13, Celui care i s-a revelat în acel rug cînd zice: 
Dumnezeul părinţilor m-a trimis la voi.....dar de vor zice cum îl cheamă, ce să le 
spun?. De subliniat că şi cele două manuscrise înserate în Monumenta Linguae 
Dacoromanorum (Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, Iaşi, 1991), adică 45 şi 4389, 
nu sunt deloc departe de ideea Textului din Biblia de la Bucureşti. Dacă primul 
zice: Ce iaste Doamne, al doilea încearcă un fel de compilaţie între textul 
Alexandrin şi cel Masoretic, zicînd: Aici sunt (traducerea ebraicului „hinneni = 
iată-mă) şi „Κυριος” adăugat nu se ştie din ce text6. După cum se poate observa, 
toate cele trei variante sînt eronate. Singura ediţie în care nu apare cuvîntul 
„Doamne” este cea de la 1914, deşi sunt alte multe dovezi că este şi ea tributară 
celei de la Bucureşti şi, evident, trebuie subliniat aici meritul variantei intitulat 
Septuginta, editat la Iaşi7.  

Considerăm că eroarea s-ar justifica, fie prin trecerea prematură la cele veşnice 
a lui Ghermano de Nissa, care nu a mai apucat să vadă textul, fie că el însuşi, deşi 
ştia greceşte, nu-i folosea prea mult acest lucru, fiindcă este posibil să nu fi ştiut 
atît de  bine şi româneşte pentru a realiza o astfel de lucrare. De altfel domnitorul 
însuşi afirmă că după trecerea aceluia la Domnul, n-a mai făcut o selecţie riguroasă 
a tălmăcitorilor, nici n-o fi avut de unde, ci a luat pre alţii cari s-au întîmplat . În 
forma eronat redată a versetului 4 nu se justifică întrebarea din versetul 13, iar prin 
aceasta traducătorul nu face altceva decît să stîrnească în cititor nîncrederea în 
textul sacru. Dacă profetul îl cunoştea pe Dumnezeu, căruia i se adresează cu 
apelativul de „Doamne”, ce logică mai are cererea de a i se revela ? Eronat este şi 
textul din cartea Exodului 32, 8 ce relatează apostasia israeliţilor prin 
confecţionarea şi adorarea viţelului de aur în pustie zicînd: Aceştia sunt dumnezeii 

                              
6  Vezi Monumenta Linguae Dacoromanorum, Biblia 1688, Pars II EXODUS, Iaşi, 1991, p. 87. 
7 Vezi Septuagina, vol. Geneza-Exodul-Leviticul, Numerii, Deuteronomul, volum coordonat de 

Cristian Bădiliţă, Francisca Băltăceanu, Monica Broşteanu, Dan Sluşanschi, în colaborare cu Ioan-
Florin Florescu, Colegiul Noua Europă, Polirom, Iaşi, 2004, p. 200. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 142

tăi, Israil care te-au scos den pămîntul Eghipetului. Tributare acestui text, 
majoritatea ediţiilor n-au făcut decît să actualizeze limbajul, dar să menţină 
eroarea. Textul Masoretic are aici vaiomeru elle’h Elohei’ka Israel, ce se traduce Şi 
au zis aceştia sînt Dumnezeii tăi Israele, iar cel al Septuagintei are la fel: ”ουτοì οì 
θεοì σου”. Este vădită aici influenţa Vulgatei lui Ieronim, care a folosit singularul, 
adică dumnezeul tău. Desigur, la prima vedere, şi mai ales pentru un neavizat, ar 
părea că nu este nici un inconvenient, însă aghiograful a avut altceva în vedere cînd 
a utilizat pluralul şi anume: apostazierea poporului de la credinţa monoteistă şi 
întoarcerea la închinarea politesită de tip egiptean reprezentată prin cultul viţelului 
(zeul Aphis). 

Un alt text care se îndepărtează foarte mult de sensul voit de aghiograf şi, care 
aşa cum a fost redat  de Biblia lui Şerban, nu are nici-o legătură cu contextul; este 
cel din cartea Numerii 23, 19, unde zice: Nu iaste ca omul Dumnezeu, să să 
clătească, nice ca fiul omului, să să înfricoşeze. De ce să se clatine şi mai ales de 
cine oare s-ar fi putut înfricoşa Dumnezeu? Şi ce legătură are afirmaţia cu 
contextul? Textul zice cu totul altceva: Dumnezeu nu este ca omul ca să mintă şi 
nici ca fiul omului ca să-i pară rău. Ideea ar fi că Dumnezeu nu este ca omul ca să-
şi retracteze vreodată cele ce a rostit, adică ceea ce a binecuvîntat, binecuvîntat va 
fi şi ceea ce a blestemat, blestemat va fi. În acest context, putem înţelege mai uşor 
şi cap. 9, 25 din cartea Facerea, cînd se spune că, deşi a păcătuit grav Ham, tatăl lui 
Canaan, faţă de Noe, acesta din urmă, cînd s-a trezit din ameţeala vinului, nu l-a 
blestemat pe fiu, ci pe nepot. Evident că nu ar fi putut s-o facă, fiindcă pe acela îl 
binecuvîntase Dumnezeu, împreună cu fraţii săi şi cu Noe, şi nu mai putea omul să 
blesteme ceea ce Dumnezeu binecuvîntase. El nu poate fi deci ca omul care 
oscilează mereu între adevăr şi minciună, în funcţie de circumstanţe. În orice caz, 
se vede limpede că avem aici de-a face cu o interpretare hermeneutică, traducătorul 
voind cu orice preţ ca nici măcar să nu se sugereze că minciuna ar putea fi atribuită 
lui Dumnezeu. Aici, traducerea de la Iaşi zice: Dumnezeu nu este ca omul să fie 
minţit şi nici ca fiul omului să fie ameninţat8; nici aceasta nu exprimă chiar sensul 
textului, fiindcă verbul grecesc διαρταω , deşi  are într-adevăr sensul de a înşela, a 
amăgi, totuşi, din context, rezultă că se referă la capacitatea lui Dumnezeu de a nu 
putea înşela ori amăgi pe cineva şi în nici un caz că El Însuşi ar putea fi amăgit 
(Bailly, 1919: 488). Ca şi în sute alte cazuri, dar de acest aspect ne vom ocupa în 
alt studiu, textul lui Anania este şi mai îndepărtat de context cînd zice: Dumnezeu 
nu-i ca omul să se clatine, nici ca fiul omului să se îngrozească. Este evident că nu 
s-a raportat la textul grecesc, ci a redat în prelucrare textul Bibliei de la 1688, după 
cum am văzut deja mai sus. Din ce raţiuni să se îngrozească Dumnezeu şi de cine 
şi, mai ales, de ce să se clatine? Biblia de la Buzău zice şi ea cam la fel: Dumnezeu 
nu este ca omul să se mute şi nici ca fiul omului să se îngrozească9. Prin această 

                              
8 Op. cit., p. 492. 
9 Vezi Biblia sau Testamentul Vechi şi Nou, tîlcuit în zilele preluminatului şi preaînvăţatului 

nostru domn Barbu Dimitrie Ştirbei, prin binecuvîntarea, rîvna şi toată cheltuiala iubitorului de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 143

redare, Biblia de la 1688, din care s-au inspirat majoritatea aşa numiţilor 
tălmăcitori, schimbă total sensul contextului. Dacă textul ebraic sugerează că 
Yahweh (Domnul) nu este ca o fiinţă umană caracterizată prin nestatornicie şi 
adesea imprevizibilă, care îşi schimbă nejustifucat de uşor opiniile şi uită 
promisiunile, Dumnezeu a vrut să-i arate şi păgînului Balaam că El este divinitatea 
adevărată, care orice promite şi face. Aluzia este fără echivoc la atotputernicia şi 
adevărul celor anunţate de El cu privire la poporul Său preferat pe care-l 
binecuvîntase cu prilejul încheierii legămîntului sinaitic. Cu alte cuvinte, El nu 
retractează niciodată nimic din cele promise şi nici nu regretă cele săvîrşite 
(Semen, 2006: 19). 

Un alt text asupra căruia vom insista puţin este din cartea Deuteronom (a doua 
Lege după Biblia de la 1688), cap. 13, 10, care zice: Şi-l vor ucide pe el cu pietri şi 
va muri căci au cercat  să te osebească pe tine de la Domnul Dumnezeul tău. Exact 
la fel redă şi Biblia lui Filotei de la Buzău, din 1855. Ebraicul Chi harog 
taharghenu=Şi ucigînd îl vei ucide, prin repetiţia aceluiaşi cuvînt, dacă este un 
adjectiv exprimă superlativul, iar dacă este un verb redă ideea de hotărîre 
neschimbată. Aici fiecare traducător a încercat în felul său să redea ideea exprimată 
de evreu, care era foarte clară; să-l loveşti cu pietre pînă la moarte! Traducerea în 
engleză este limpede: Stone them to death10 şi Tanachul este la fel de clar cînd zice: 
Rather, you shall surely kill him=îl vei ucide negreşit11.  Realizatorii textului 
Septuagintei au procedat aici pur şi simplu la o calchiere, pentru a nu se abate de la 
cel ebraic, zicînd: àναγγελλον  àναγγελεισ περì αυτου = vestind să vesteşti 
despre el, adică să-l deconspiri,  ca să-l ucizi. 

Dacă în cazul de faţă textul ebraic zice: Ucigînd să-l ucizi...,loveşte-l cu pietre 
pînă la moarte, cel al Septuagintei are sublinierea foarte importantă din punct de 
vedere juridic: mai întîi trebuie să-l dai de gol 
αναγγελειν...περι αυτου. Traducătorii în limba franceză ai textului fac unele 
comentarii la note, care constatăm că se regăsesc şi în ediţia Septuagintei apărută la 
Iaşi, editura Polirom, Iaşi, 2004, p. 569, subliniind că ebraismul harag haregu, 
folosit cu scopul de a exprima o emfază sau accentuarea unei idei ori insistenţa 
săvîrşirii unei lucrări, ar fi de fapt o lecturare uşor diferenţiată a rădăcinii verbale n-
g-d=a vesti, a anunţa ceva important în public, în locul verbului h-r-g= a ucide, în 
cazul de faţă, a lapida . Nu considerăm că ar fi vorba de o confuzie, dacă luăm în 
calcul utilizarea unor verbe cu consoane diferite, ca şi în alte sute de cazuri de 
altfel. Procedînd la definitivarea textului, învăţaţii iudei au luat în calcul, în primul 
rînd, consoanele şi apoi au procedat la stabilirea definitivă a vocalelor care lipseau 
                              
Dumnezeu episcop Buzăul D. D. Filoteiu, Kavale al ordinului Sfântul Vladimir, klasul al treilea. În 
tipografia Sfintei Episcopii Buzău, 1855. 

10 Vezi The Holy Bible containing Old end New Testaments with the Apocryphal-
Deuterocanonical Books, New Revised Standard Version, Thomas Nelson Publisher, Nashville, 1990. 

11 Vezi The Stone Edition”TANACH”, ArtScroll Series, a project of Mesorah Hertage 
Foundation, edited by Rabbi Nosson Sherman, august, 1998. În acelaşi mod au redat şi comentatorii 
Bibliei: Jamieson, Fauset, Brown în” Commentary on the Whole Bible”, Zondervan Publishing 
House, Academic and Professional Boohs, Grand Rapids, Michigan, 1991. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 144

cu totul şi fără de care textul ar fi putut fi uşor corupt12. Biblia de la Buzău zice: Şi-
l vor ucide cu pietre şi va muri13. 

Un alt paragraf eronat redat de Biblia de la Bucureşti ce nu consună cu nici unul 
dintre cele două texte suport este cel de la Iosua 10, 4, care relatează despre regele 
Adoni-Ţedek al Ierusalimului care a trimis mesaj către Hoham, regele Hebronului, 
şi la Piram, regele Iarmutului şi la Iafia, regele Lachişului, şi la Debir, regele 
Eglonului, zicînd: Veniţi de vă suiţi către mine şi ajutaţi mie şi să batem pe Gavaon 
pentru că ce s-au închinat cătră Iisus şi către fiii lui Israel. Textul Masoretic zice: 
Alu elai veizruni venachem et Ghibeon chi hişlima(h) et Iehoşua veet bne׳i 
Israel=urcaţi la mine şi ajutaţi-mă să împresurăm Ghibeonul pentru că a încheiat 
pace cu Ioşua şi fiii lui Isrel. În cazul de faţă, textul Septugintei începe astfel: 
∆ευτε αναβητε προσ µε. Cum primul cuvînt se foloseşte întotdeauna cu un verb 
la plural, nu este în mod obligatoriu să se traducă (haideţi), încît zice la fel: Urcaţi 
la mine. Aşadar, în cazul de faţă, cu excepţia cuvîntului haideţi, care putea lipsi, 
deşi nu-i rău nici că s-a pus, cum a făcut-o de altfel şi Biblia de la Iaşi, este bună. 
De altfel, cu excepţia Bibliei de la Buzău, aproape toate ediţiile n-au surprins 
sensul exact şi au zis: Veniţi la mine...! Se observă, fără echivoc, dependenţa de la 
Biblia lui Şerban cînd adaugă cuvîntul veniţi. Că exprimă o realitate politică, 
istorică şi geografică a timpului o atestă chiar verbul  alu de la radicalul allah=a 
urca. Aghiograful, ca unul care a trăit aproape de evenimente, ştia exact poziţia 
geografică şi situaţia politică din zonă a vremii. Cetatea Ierusalimului se află la o 
altitudine superioară faţă de celelalte cetăţi menţionate, încît cei invitaţi nu puteau 
decît să urce spre Ierusalim. O a doua raţiune a utilizării verbului alla(h)=a urca 
este de a ne arăta care era situaţia politică în zonă şi anume că regele amorit Adoni-
Ţedek deţinea clar supremaţia militară în zonă, dată fiind poziţia strategică de 
excepţie a cetăţii pe care o conducea, încît ceva mai tîrziu, regele David, care şi-a 
pus în gînd să o cucerească, a fost ironizat de apărătorii ei: că orbii şi şchiopii o vor 
apăra (II Şamuel 5,6), adică o vor putea apăra chiar şi cei consideraţi a fi cei mai 
slabi şi nepotriviţi de luptă. În concluzie, cînd se procedează la traducerea unui 
text, cel care se implică într-un astfel de demers se impune să aibă solide cunoştinţe 
istorice, arheologice şi filologice pentru a nu deforma sensul mesajului. 

Alt pasaj care atestă îndepărtarea de textele suport îl constituie cel din cartea II 
Regi sau IV Regi 9, 11, după traducerea Septuagintei, ce relatează ungerea lui Iehu 
ca rege peste regatul lui Israel de către unul dintre ucenicii profetului Elisei. Textul 
ne spune că marele profet a trimis pe unul dintre fiii profeţilor în Ramot-Ghilead ca 
să-l ungă rege pe Iehu, fiul lui Iosafat, cu scopul vădit de a pedepsi casa regelui 
Ahab din cauza fărădelegilor sale. Ei bine, după ce l-a identificat, l-a uns rege, 
conform dorinţei profetului, iar la finalizarea misiunii, după ce tînărul profet a 

                              
12 Pentru o prezentare detaliată, vezi Petre Semen, op. cit., p. 19-20. 
13  Vezi Biblia sau Testamentul Vechi şi Nou, tîlcuit în zilele prealuminatului şi preaînvăţatului 

nostru domn Barbu Dimitrie Ştirbei, prin binecuvîntarea, rîvna şi toată cheltuiala iubitorului de 
Dumnezeu, episcop al sfintei episcopii Buzăul, D.D. Filotei, Kavaler al ordinului Sfîntul Vladimir, 
klasul al treilea, în tipografia sfintei episcopii Buzău, anul 1855. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 145

plecat de acolo, însoţitorii lui Iehu l-au întrebat: de ce a venit nebunul acela la tine? 
( hammeguşa hazze ΄h); unii au zis lunaticul, majoritatea ediţiilor zic străinul 
acela, iar traducătorii de la Iaşi, apucatul acela. Tanachul zice de asemenea 
lunatecul, dar există o justificare pentru acest epitet dat unor bolnavi psihic ori 
posedaţi demonic. Se întîmpla că, în fazele de lună plină, acei bolnavi să aibă crize 
mari; de aceea, Sf. Ioan Gură de Aur zice că ar fi vorba de o strategie a demonilor 
ca să submineze bunătatea lui Dumnezeu, iar oamenii, văzîndu-şi semenii suferind 
crunt cînd este luna plină să nu mai realizeze că este vorba de o posedare 
demonică, ci că luna-creaţia lui Dumnezeu ar fi de vină.   

Se observă, de altfel, din partea majorităţii traducătorilor, încercarea de a 
îmblînzi textul. Totuşi, din perspectiva teologiei cărţii, este o mare gafă, întrucît se 
face un mare serviciu contestatarilor misiunii profetice la poporul ales, care susţin 
că aceia n-au fost chemaţi explicit şi direct de Cineva, în mod cu totul excepţional, 
ci şi-au asumat cu de la sine putere acea calitate precum profeţii fără vocaţie. Cînd 
textele suport îl numesc pe profet nebun, atestă în mod direct greutăţile pe care le 
întîmpinau profeţii de vocaţie, care nu-şi asumau din proprie iniţiativă calitatea de 
profet, ci pur şi simplu răspundeau unei chemări, dar numai după multe ezitări. 
Profeţii erau deci nu numai marginalizaţi, dispreţuiţi şi consideraţi nebuni, dar erau 
de cele mai multe ori maltrataţi şi în primejdie de moarte, după spusele lui Ieremia: 
de cînd vorbesc scoţînd strigăte împotriva silniciei...cuvîntul Domnului s-a 
prefăcut în ocară pentru mine şi în batjocură zilnică. De aceea mi-am şi zis „Nu 
voi mai pomeni de El şi nu voi mai grăi în numele Lui” fiindcă în toate zilele sunt 
batjocorit şi fiecare îşi bate joc de mine (cap. 20, 6-9). 

În concluzie, Biblia de la Bucureşti, supradenumită şi Biblia lui Şerban 
Cantacuzino (1688), adună precum un rîu toate izvoarele secundare, fiindcă se 
constituie într-un punct final al eforturilor de pînă atunci, iar tipărirea ei este o 
culme a unei epoci extrem de bogate în cultura naţională şi reprezintă certificatul 
de maturitate al limbii române. Pe de altă parte, aşa cum s-a probat în puţinele texte 
analizate, a devenit un real etalon pentru traducerile de mai tîrziu14. Aşa cum 
sublinia şi Antonie Plămădeală, este o elocventă, strălucită şi netrecătoare sinteză 
ce uneşte într-un întreg, dar care poartă în acelaşi timp şi pecetea îmbunătăţirii, 
tezaurul de grai, de simţire şi de cugetare al întregului neam românesc. În pofida 
denaturării, de altfel inerente, a unor texte, cum am văzut în cele doar cîteva la care 
ne-am raportat, ea a servit ca un veritabil instrument de lucru pentru cei care s-au 
angajat în continuare la redarea cuvîntului sacru în graiul poporului şi un punct de 
referinţă pentru continuarea cu succes a utilizării limbii române după graiul 
muntenesc, devenit un fel de catalizator pentru toate provinciile româneşti. Din 
păcate, ca şi Biblia diortosită de Anania, nu se poate constitui într-un serios 
instrument de lucru pentru exegeţi şi nici pentru abordarea ştiinţifică a textului ca 
atare. 

 
                              

14 Biblia, în Dicţionarul General al Literaturii Române, A-.B, Eugen Simion (coordonator), 
Bucureşti, 2004, p. 514-515. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 146

Bibliografie 
 

Andriescu, Alexandru, Arvinte, Vasile, Caproşu, Ioan, 1991, Monumenta Linguae 
Dacoromanorum, Biblia 1688, Pars II, EXODUS,  Editura Universităţii ,,Al. Ioan 
Cuza”, Iaşi  

Bailly, M.A., 1919, Dictionnaire Grec-Français, Librairie Hachete, Paris 
Baslez, Marie-Francoise, 2007, Biblie şi Istorie, Iudaism, Elenism, Creştinism, traducere de 

Ioana Lutic, Editura Artemis, Bucureşti  
Bădiliţă, Cristian, Băltăceanu, Francisca, Broşteanu, Monica, Sluşanschi, Dan, Florescu, 

Ioan-Florin, 2004, Septuagina, vol. I, Geneza-Exodul-Leviticul, Numerii, 
Deuteronomul,  Colegiul Noua Europă, Polirom, Iaşi 

Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, 1688, Bucureşti 
Biblia sau Testamentul Vechi şi Nou, 1855, Buzău 
Călinescu, George, 1982, Istoria Literaturii Române de la origini pînă în prezent, ediţia a 

II-a revăzută şi adăugită, Editura Minerva, Bucureşti 
Bailly, M. A., Dictionnaire Grec-Français, Librairie Hachete, Paris, 1919 
Florovsky, G., 2006, Biblie, Biserică, Tradiţie-o viziune ortodoxă, Editura Reîntregirea, 

Alba-Iulia  
Frye, Northop, 1999, Marele cod-Biblia şi Literatura, Editura Atlas, Bucureşti  
Kuen, Alfred, 2002, Cum să interpretăm Biblia, traducere de Constantin Moisa, Editura 

Stephanus , Bucureşti 
La Cocque, André şi Ricoeur, Paul, 2002,  Cum să înţelegem Biblia, traducere de Maria 

Carpov, Editura Polirom, Iaşi 
Luz, Ulrich, La Bible une pomme de discorde, edition “Labor et Fides”, Geneve, 1992 
Plămădeală, Antonie, 1981, Dascăli de cuget şi simţire românească, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
Semen, Petre, 2006,  Traducerea Bibliei între responsabilitate şi misiune, în  „Studii 

Teologice”,  Seria a III-a, anul II, Nr. 2, aprilie-iunie, 2006, Bucureşti 
Simion,  Eugen (coord.), 2004, Dicţionarul General al Literaturii Române, A-B, Bucureşti 
The Holy Bible containing Old and New Testaments with the Apocryphal-Deuterocanonical 

Books, 1990, New Revised Standard Version, Thomas Nelson Publisher, Nashville 
The Stone Edition”TANACH”, 1998, ArtScroll Series, a project of Mesorah Hertage 

Foundation, edited by Rabbi Nosson Sherman, Brooklyn, New York 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:50 UTC)
BDD-A12 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

