
 

Hieronymus narrator. Structură, argumentare şi mesaj  

în Epistola I către Innocentius 

Constantin RĂCHITĂ 

Viewed from a modern perspective, the rhetoric has been considered either as a strategy of 

persuasion, of eloquence valuating, either as a description technique of the language in its 

relations with the things. Given the structural nature of ancient rhetoric and the tendency 

of ancient writers to submit any type of speech to a rhetorical construction, the present 

study aims to analyze several aspects of this reality. As one of the early writings of 

Hieronymus, Epistle I ad Innocentium emphasizes a stage of the creation of the Christian 

author, when the influence of the rhetorical studies was still felt. 

 
Chiar dacă în perioada Antichităţii Tîrzii s-a vorbit din ce în ce mai mult despre 

decăderea educaţiei retorice, continuitatea sa a fost asigurată de literatura creştină. 
Autorii creştini, educaţi în cea mai mare parte în şcolile retorice păgîne, au reuşit să 

asimileze şi să creeze noi genuri retorice prin reorientarea scopului şi conţinutului 
discursurilor. În antichitate, retorica tradiţională nu reprezenta doar arta alcătuirii şi 
rostirii unui discurs. Rostul acesteia era mult mai complex; urmărea să stimuleze 
gîndirea corectă, să ajute la sistematizarea judecăţilor şi la exprimarea lor corectă şi 
convingătoare. De asemenea, retorica contribuia la familiarizarea tinerilor cu 
genurile şi speciile literare, cultivîndu-le deprinderea de a cunoaşte, simţi şi 

produce valori estetice.  
Spre deosebire de retorica tradiţională, retorica creştină privilegiază emoţia, 

trăirea, pathos-ul. Scriitorul creştin se identifică total, prin toate simţurile, cu esenţa 
divină. Or, aceasta înseamnă trăire interioară, depărtare de raţionalul terestru. 
Logosul nu-i aparţine decît lui Dumnezeu, iar scriitorului nu-i revin decît 
manifestările lui exterioare. Întîlnim un discurs sincer, strîns legat de ethos, de 

virtute. Într-un anume sens, autorul creştin se comunică pe sine, deoarece discursul 
său moral trebuie susţinut prin fapte. În acelaşi timp, discursul creştin elimină 
numeroasele ornamenta, devenite excesive, şi propune în schimb simplitatea şi 
limpezimea adevărului evanghelic.  

Identificarea formală dintre genurile creştine şi literatura greco-latină este 
evidentă mai cu seamă în literatura epistolară. Ca şi autorii Noului Testament, 

majoritatea scriitorilor creştini din antichitate au preferat să utilizeze genul 
epistolar, în comparaţie cu alte tipuri de comunicare scrisă, datorită avantajelor pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

care le conferă epistola: formă simplă, caracter didactic şi forţă persuasivă 
accentuată. Faptul că mijloacele retorice ale scrisorii sînt comparabile cu cele ale 
discursului oral şi că toţi factorii care determină actul de comunicare converg într-o 
manieră clară în structura epistolară, nu o limitează totuşi la un simplu dialog. Fără 
îndoială, prezenţa altor factori retorici este cea care îi conferă epistolei specificul 
său. 

Hieronymus, una dintre cele mai proeminente figuri ale secolului al IV-lea, se 
remarcă nu doar prin traducerea Sfintei Scripturi în Occident, ci şi printr-un 
Epistolar deosebit de variat din punct de vedere tematic. În cadrul acestuia, 
epistolele scrise în tinereţe de la Antiohia Siriei sau de la Roma şi publicate încă 
din timpul vieţii autorului prezintă un interes aparte. Amestecul neobişnuit dintre 
entuziasmul ascetic al autorului şi efectele literare căutate, moştenite din retorica 

tradiţională, oglindeşte întîlnirea a două culturi: una a simplităţii, a renunţării şi a 
poeziei deşertului şi alta a educaţiei, a artificiozităţii şi a pragmatismului. Pentru un 
lector obişnuit cu opera timpurie a lui Hieronymus nu poate fi o surpriză înclinaţia 
tînărului ascet spre povestirea fantastică. Poate şi sub influenţa lui Grigorie de 
Nazianz, pe care l-a cunoscut la Constantinopol şi pe care îl numea praeceptor 
meus

1
, Hieronymus demonstrează o abilitate extraordinară în elaborările retorice. 

Sînt numeroase pasajele improvizate pe o temă biblică, al căror limbaj, stil şi 
modalitate de construcţie sînt puternic clasicizate. Preluînd din Sfînta Scriptură 
modele de sfinţenie, dar şi evenimente biblice petrecute în mod real, Hieronymus 
nu ezită să le prefigureze în creaţii hagiografice

2
. Este cazul Epistolei către 

Innocentium, unde o femeie este acuzată pe nedrept de adulter şi adusă în faţa unui 
judecător. La nivel simbolic femeia îl prefigurează pe Iisus Hristos înaintea lui 

Pilat. Epistola I către Innocentius este o construcţie literară care se foloseşte de 
tehnicile discursului epidictic, de cele ale naraţiunii biblice

3
 şi de cele ale epistolei 

pentru a transmite un mesaj creştin. Scrisă în jurul anului 370 p. Chr., Epistola I 
pare să fie cea mai timpurie dintre scrierile lui Hieronymus.  

Printr-o naraţiune aparent simplă şi plăcută, Hieronymus reuşeşte să-şi ascundă 
calităţile stilistice dobîndite în şcolile retoricii clasice şi să-şi atingă scopul 

catehetic: convingerea cititorului că Hristos vine în ajutorul celor care Îl 
mărturisesc, pe de o parte, dar şi dezvoltarea unei reflecţii asupra capacităţii 
limbajului uman de a transmite adevărul revelat.  

O femeie, acuzată de adulter şi condamnată la moarte, devine purtătoare a 
mesajului pe care îl propune totalitatea textului; ea reprezintă idealul creştin al 
credinţei şi martiriului. Subiectul epistolei prezintă desfăşurarea unui proces 

nedrept şi a unei execuţii eşuate. Acţiunea se petrece la Vercelli, un orăşel situat în 

                                                 
1 Hieronymus, Ep. 52, 8.  
2 Susan Weingarten, The Saint‟s Saints. Hagiography and Geography in Jerome, Brill, Leiden, 

Boston, 2005, p. 5.  
3 Creştinismul are o relaţie specială cu textualitatea, fiind axat pe textul revelat al Sfintei Scripturi. 

Naraţiunile Vechiului şi Noului Testament au influenţat mai ales literatura creştină din primele secole, 

dar şi pe cea de mai tîrziu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

provincia Liguria, la poalele Alpilor. O femeie acuzată de adulter, pe nedrept, este 
adusă în faţa justiţiei, alături de presupusul complice. În urma torturii, tînărul 
cedează şi îşi declară o vinovăţie inexistentă. Femeia, însă, îşi susţine în continuare 
nevinovăţia. La momentul execuţiei se produce un miracol; deşi este lovită de mai 
multe ori, femeia revine la viaţă şi în cele din urmă, la presiunea mulţimii, reuşeşte 
să se salveze. Chemată din nou în faţa judecăţii imperiale, femeia este graţiată doar 

în urma intervenţiei preotului Evagrie, prieten comun al celor doi monahi implicaţi 
în corespondenţă.  

Se pot identifica, fără prea mari eforturi, urmele tradiţionalului inventio. 
Hieronymus îşi alege o tematică mult discutată în această perioadă, adecvînd-o 
tipului de public pe care îl vizează. În primă instanţă, pentru un public roman, a 
cărui viaţă publică consta în mare parte în asistarea la procese, dar şi pentru un 

public creştin măcinat de suferinţele persecuţiei şi de injustiţia imperială din timpul 
acestora, tematica unui proces nedrept pare ideală. În al doilea rînd, la nivel 
spiritual, Hieronymus dezbate o problemă de natură teologică: capacitatea 
limbajului uman de a reprezenta adevărul revelat. Biserica secolului al IV-lea era 
implicată într-o lungă serie de conflicte, cauzate de necesitatea de a găsi termenii 
potriviţi prin care să fie definită credinţa.  

Structura epistolei urmează, în mare parte, un plan alcătuit din părţile 
componente ale discursului: exordium, narratio, argumentatio şi peroratio.  

Hieronymus se foloseşte de un exordium în care principalul său obiectiv este cel 
de a imprima epistolei verosimilitate. În primul rînd, binecunoscuta salutatio, 
proprie epistolografiei, devine în Epistola I pretextul literar al naraţiunii. 
Rugămintea de a povesti o întîmplare miraculoasă, la care atît expeditorul cît şi 

destinatarul se presupune că au luat parte, constituie pretextul naraţiunii: Dragă 
Innocentius, adesea mi-ai cerut să nu păstrez tăcerea asupra acestei împrejurări 
miraculoase petrecute în vremea noastră

4
. În al doilea rînd, verosimilitatea este 

susţinută şi de numeroasele formule prin care destinatarul este implicat în 
naraţiune, aşa cum reiese din apelativele şi frecventele referinţe la persoana a II-a 
din incipitul epistolei: Dragă Innocentius, adesea mi-ai cerut să ... [Saepe a me, 

Innocenti carissime, postulaste ut...]
5
; sau Tu, dimpotrivă, afirmai că în lucrurile 

lui Dumnezeu ... ([...] tu e contrario adserebas in Dei rebus [...]
6
). Dacă în alte 

genuri literare ale Antichităţii şi Evului Mediu această relaţie între emiţător şi 
receptor nu reprezintă decît un element ficţional menit să instituie un joc 
enunţiativ, în cazul genului epistolar reprezintă garantul ce asigură însăşi 
verosimilitatea conţinutului scrisorii.  

Captatio benevolentiae este realizată prin intermediul unei întrebări - Aşadar, ce 
să fac? (Quid igitur faciam?) - urmată imediat de un răspuns care anunţă subiectul 

                                                 
4 Hieronymus, Ep. 1, 1: Saepe a me, Innocenti carissime, postulati ut de eius rei miraculo quae in 

nostram aetatem inciderat non tacerem.  
5 Ibidem.  
6 Ibidem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

epistolei: Pentru că nu pot să  îndeplinesc [minunea], nu îndrăznesc să o neg
7
. 

Printr-o retorică abilă, menită să aibă efectul invers şi să întărească verosimilitatea 
relatării, Hieronymus lasă să se înţeleagă că se află încă sub puternica impresie a 
minunii pe care intenţionează să o povestească şi se prezintă pe sine doar ca 
instrument/martor al Divinităţii. Pe acelaşi ton, plin de modestie

8
, compară 

naraţiunea cu o călătorie pe Marea Neagră, în care el însuşi este un matelot lipsit de 

experienţă: Mă îmbarc pe o corabie împovărată, ca un navigator fără experienţă şi 
ca un om care nu a vîslit nici măcar pe un lac, şi mă încredinţez vuietului Mării 
Negre

9
.  

Încheierea exordium-ului abordează mesajul spiritual al epistolei: incapacitatea 
limbajului uman, raţional şi logic prin definiţie, de a descrie şi exprima un miracol, 
un fapt ilogic şi lipsit de temeiuri obişnuite

10
. Orice limbaj uman este incapabil să 

mulţumească divinităţii: Fiindcă întreg limbajul omenesc este prea sărac ca să 
aducă laude cerului

11
.  

În narratio Hieronymus relatează evenimentele petrecute în timpul procesului. 
În această parte a epistolei putem observa o naraţiune eminamente creştină, 
realizată după regulile artei retorice antice. Conţinutul este creştin, structura este 
clasică. Din perspectiva naraţiunii creştine, Hieronymus îşi redactează relatarea pe 

trei nivele: un nivel superior (planul lui Dumnezeu manifestat în Creaţia Sa) poate 
fi identificat prin intervenţia divinităţii şi salvarea femeii; un nivel central (raportat 
la umanitate) reprezentat de conflictul dintre justiţia divină şi cea umană; şi, în 
sfîrşit, un nivel inferior (referitor la individ), realizat prin conturarea unui model de 
viaţă creştină, sugerat de curajul şi statornicia femeii acuzate pe nedrept. 
Caracteristică esenţială a naraţiunilor biblice este faptul că în ultimă instanţă 

Dumnezeu este eroul tuturor acestora. Dat fiind faptul că naraţiunea biblică este 
insuflată de Dumnezeu, întotdeauna mesajul se extrage prin raportarea sistemului 
nostru de valori la cel al divinităţii.  

În ceea ce priveşte structura naraţiunii, asistăm la o mise en scene clasică, 
realizată, fără abatere, după modelul propus de Quintilian în Arta oratorică. În 
cartea a IV-a Quintilian spune că naraţiunea trebuie să vorbească despre persoane, 

                                                 
7 Hieronymus, Ep. 1, 2: quod inplere non possum negare non audeo.   
8 Disimularea neputinţei este o strategie retorică clasică, care la Hieronymus îmbracă forme 

alegorice, proprii discursului creştin. În cazul formulelor ce simulează modestia, preluate de literatura 

creştină, nu trebuie uitat avertismentul lui Ernst Robert Curtius din Literatura şi Evul Mediu latin, 

potrivit căreia o formulă fixă literară nu trebuie considerată neapărat ca fiind expresia unei stări de 

spirit spontane. Simularea incapacităţii este deosebit de frecventă la Hieronymus.    
9 Hieronymus, Ep. 1, 2: Super onerariam navem rudis vector inponor et homo, qui necdum 

scalmum in lacu rexi, Euxini maris credor fragori. 
10 Limbajul Sfintei Cruci poate fi ilogic (I Corrinteni 1, 18) pentru că înţelepciunea lui Dumnezeu 

este ascunsă (I Corinteni 2, 7). Paradoxul literaturii creştine constă în aceea că trebuie să exprime în 

cuvinte inexprimabilul. Dumnezeu este Însuşi Cuvîntul, şi nu poate fi exprimat. Logosul nu poate fi 

circumscris într-o descriere convenţională, deoarece Logosul transcende cuvintele. Cf. Avril 

Cameron, Christianity and the Rhetoric of Empire: The Development of Christian Discourse, 
University of California Press, Berkeley, 1991, p. 160. 

11 Hieronymus, Ep. 1, 1: quia omnis humanus sermo inferior esset laude caelesti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

despre loc şi despre timp
12

. Naraţiunea Epistolei I începe cu descrierea locului: 
Vercellae Ligurum civitas haud procul a radicibus Alpium sita, olim potens, nunc 
raro habitatore semiruta, urmată imediat de prezentarea timpului: cum ex more 
consularis inviseret (în timpul inspecţiei consulare obişnuite)

13
. Obişnuinţa 

verificării, exprimată prin adverbul în ablativ more, este perturbată de un 
eveniment neaşteptat. Urmează intriga, respectiv prezentarea personajelor. O 

plîngere privind o acuzaţie de adulter, adusă de un bărbat soţiei sale şi unui tînăr. În 
urma torturii la care sînt supuşi, tînărul complice cedează şi, după ce mărturiseşte 
fals, este executat. Aceast lucru o pune pe femeie într-o situaţie fără ieşire, cea de a 
dovedi că mărturia tînărului a fost falsă. Modelul narativ preferat de Hieronymus 
nu oferă îndemnuri sau modalităţi de vieţuire, ci oferă exempla, în urma cărora 
cititorul va extrage singur concluzia.  

Potretul moral al personajelor este conturat pe baza acţiunilor personajelor. 
Observăm un contrast evident între laşitatea tînărului complice şi femeia acuzată de 
adulter. Femeia îşi pune speranţa în Dumnezeu şi preferă să se poziţioneze de 
partea adevărului, întocmai cum făcuseră generaţii întregi de creştini în timpul 
persecuţiilor. Descrierea supliciilor pe care le îndură femeia sînt proprii vieţilor de 
sfinţi creştine. Asemenea creştinilor persecutaţi, femeia înalţă Domnului adevărate 

elogii şi mărturisiri de credinţă, făcîndu-se purtătoare a mesajului divin: Tu eşti 
martor, Doamne Iisuse, Cel Căruia nimic nu Îi este ascuns şi Cel Care cercetezi 
trupurile şi sufletele! Nu pentru că o să mor am refuzat să mărturisesc, ci ca să nu 
mint şi să nu păcătuiesc. Dar tu, bărbat nefericit, dacă te-ai grăbit să pieri, de ce 
ai osîndit doi nevinovaţi? Şi eu îmi doresc să mor, doresc să lepăd acest trup 
respingător, însă nu ca adulteră. Imi dau viaţa, primesc fără teamă luciul sabiei, 

nu voi lua cu mine decît nevinovăţia. Nu moare cel ce este ucis cu gîndul că va trăi 
în veci!

14
. 

Analiza nivelului lingvistic al povestirii evidenţiază cîteva trăsături comune ale 
naraţiunii, precum utilizarea stilului direct şi indirect (care oferă posibilitatea 
construcţiilor cu verba dicendi), elemente de legătură şi de cursivitate a relatării, 
respectiv recursuri evaluative.  

La nivel de conţinut, întreaga secvenţă referitoare la instanţele torturii face 
trimitere la un imaginar, ale cărui teme relevante sînt condiţia femeii şi forţa legii. 
Reprezentanţii justiţiei, călăul şi magistratul, se fac purtătorii mentalului colectiv 
despre femeie în antichitate; judecătorul rezumă prin cuvintele sale o concepţie 
misogină, proprie antichităţii, potrivit căreia femeia minte: De ce vă miraţi voi, cei 
care v-aţi adunat aici – spune el – dacă această femeie preferă să fie torturată 

decît să piară? Fără îndoială, adulterul nu se poate săvîrşi decît în doi; şi eu 
socotesc că este mai credibil că acuzata e vinovată, deşi neagă  nelegiuirea pe 

                                                 
12 Quintilian, Arta oratorică, IV, 2, 2, traducere, studiu introductiv şi note de Maria Hetco, 

Minerva, Bucureşti, 1974, p. 349.  
13 Hieronymus, Ep. 1, 3. 
14 Ibidem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

care tînărul aşa zis nevinovat o mărturiseşte
15

. Discursul judecătorului are ca 
obiectiv justificarea deciziei finale şi a propriului mod de manifestare, marcat de-a 
lungul epistolei de furie şi supărare. Relatarea naratorului contracarează aprecierile 
negative ale judecătorului şi propune un alt nivel de evaluare a femeii. Aceasta este 
pioasă, onestă, cu nimic mai prejos decît femeile Vechiului Testament. Mai mult, 
prin intermediul tipologiei Hieronymus îşi propune să realizeze conexiuni istorice 

între diferite personaje sau evenimente ale Vechiului Testament cu altele aflate în 
prezent. Adulterul presupus al femeii seamănă izbitor cu acuzaţia de adulter 
suferită de Susana

16
, iar aplicarea eşuată a pedepsei pare să fie tot de provenienţă 

veterotestamentară: aruncarea celor trei tineri în cuptorul cu foc
17

, etc. Prin aceste 
paralelisme, Hieronymus doreşte să evidenţieze că, la fel ca şi în aceste cazuri, 
dreptatea divină transcende justiţia umană. Oamenii sînt supuşi legii oarbe, care 

poate fi aparent susţinută de probe, dar singura judecată dreaptă îi aparţine lui 
Dumnezeu. Judecătorul nu se îndoieşte cîtuşi de puţin de corectitudinea sentinţei, 
în ciuda dezaprobării poporului adunat la judecată. Mărturia falsă a tînărului aflat 
sub tortură o incriminează indirect pe femeie. Şi în cazul său, însă, este 
demonstrată eroarea judecăţii omeneşti. Cuvintele judecătorului îndeamnă automat 
un destinatar creştin să compare judecata tînărului cu cea a lui Iisus din Evanghelii. 

În evenimentele prealabile morţii tînărului se pot remarca două aluzii tematice la 
Evanghelii. În primul rînd, înainte de a pune în aplicare execuţia femeii, o cohortă 
de lictori invadează scena. Poporul adunat pretinde apărarea femeii, însă unul 
dintre călăi strigă, că dacă nu se va îndeplini sentinţa, el va lua locul victimei: O 
cetăţeni, capul meu îl cereţi, pe mine mă daţi morţii în locul ei! Dacă aveţi milă şi 
sînteţi iertători, dacă vreţi să o salvaţi pe condamnată, nu trebuie să pier eu, căci 

sînt nevinovat
18

. Scena ne aminteşte de judecata lui Iisus, care, deşi era nevinovat, a 
trebuit, la cererea mulţimii, să-i ia locul lui Barabas. O a doua aluzie la Evanghelie 
poate fi considerată faptul că femeii, ca şi lui Iisus, nu îi este sfărîmat niciun os. 
Naraţiunea se încheie cu o sentenţă care pare să înglobeze morala epistolei (O, cu 
adevărat «legea cea mai strictă este cea mai mare nedreptate»!) şi cu intervenţia 
salvatoare a lui Evagrie, prieten comun al celor doi corespondenţi.  

La prima vedere, Epistola I nu conţine o argumentatio, în sensul tehnic al 
termenului. În retorica creştină problema argumentării nu constă în probatio. 
Termenul de dovadă (în limba greacă πίζηιρ, iar în latină probatio) este înţeles de 
multe ori greşit. Probatio nu stabileşte adevărul unei propoziţii sau fapt, în urma 
unei verificări. Sensul termenului πίζηιρ este cel de încredere. Încrederea este un 

                                                 
15 Hieronymus, Ep. 1, 6: «quid miramini», inquit, «circumstantes, si torqueri mauult mulier quam 

perire? Adulterium certe sine duobus committi non potest, et esse credibilius reor noxiam ream 

negare de scelere, quam innocentem iuvenem confiteri». 
16 Istoria Susanei din Vechiul Testament relatează o acuzaţie de adulter venită din partea a doi 

bătrîni. 
17 În capitolul al treilea al cărţii Daniel regele Nabucodonosor porunceşte aruncarea într-un cuptor 

încins a tinerilor Şadrac, Meşac şi Abed-Nego. 
18 Hieronymus, Ep. 1, 10: Meum, o cives, petistis caput, me illi vicarium datis! Si misericordes, si 

clementes estis, si vultis servare damnatam, innocens certe perire non debeo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

tip de argument tehnic. Nu are nevoie de argumentare logică şi implică o pondere 
emoţională mai mare. Pentru retorica creştină Scriptura reprezintă argumentul 
suprem, un adevăr clamat fără a fi sprijinit pe argumente raţionale. De multe ori 
autorii creştini recomandă deschiderea inimii şi acceptarea unor adevăruri 
imposibil de demonstrat. În Vechiul Testament autoritatea este confirmată mai 
curînd de minuni, decît de argumente logice. Miracolul, intervenţia divinităţii este 

modul principal de persuasiune. Cei care ţin discursurile în Vechiul Testament nu 
fac altceva decît să fie vehicule ale voinţei divine şi ale adevărului dumnezeiesc.  

Minunea relatată de Hieronymus nu poate fi probată prin argumente de ordin 
exterior; de aceea, naratorul este obligat să se folosească de un alt tip de 
raţionament: de exemplum sau de paradigmă. Această formă de argumentare 
funcţionează prin inducţie

19
 şi consideră că două lucruri sînt echivalente, fără a fi 

nevoie de o dovadă care să o ateste. Hieronymus recurge la exemplum în secvenţele 
narative ale Epistolei I pentru a face analogii între evenimentele petrecute în 
povestirea sa şi cele desfăşurate în Sfintele Evanghelii. Învierea femeii este pusă în 
legătură cu Învierea lui Hristos, iar evenimentele premergătoare acesteia amintesc 
de patimile Mîntuitorului. Hieronymus caută să mişte, să provoace adeziunea şi 
convingerea receptorilor scrisorii. Iar metoda exemplului este una dintre cele mai 

nimerite forme de argumentare în acest caz. Exemplul este prin natura sa o relatare 
metaforică şi urmăreşte încadrarea lucrului într-o normă similară cu cea a 
modelului urmat. Identificarea femeii cu Hristos produce integrarea evenimentelor 
narate într-o cheie interpretativă pe care destinatarii o recunosc şi nu trebuie decît 
să o reactualizeze. 

Concluzia Epistolei I urmăreşte să obţină adeziunea cititorului prin întreruperea 

firului narativ, întoarcerea în prezentul istoric al naraţiunii şi prin elogierea lui 
Evagrie, care constituie, în ultimă instanţă, un argumentum ad auctoritatem: Ei 
bine, încotro m-a dus şirul faptelor? Căci în sfîrşit a sosit timpul să-i rostesc 
numele lui Evagrie al nostru [...]

20
. Are loc un scurt elogiu adus prietenului său, 

care, pe lîngă faptele demne de laudă realizate în slujba Bisericii, intervine şi în 
cazul femeii, căreia îi obţine graţierea în faţa împăratului. 

În concluzie, structura retorică a Epistolei I poate fi remarcată din modul în care 
este inserată relatarea procesului în corpus-ul general al scrisorii, dar şi din 
schemele narative utilizate frecvent. Scrisoarea este construită pe două nivele de 
reflecţie asupra cuvîntului. Mai întîi, cuvîntul este văzut drept emanaţie a puterii 
umane, relevîndu-şi limitele şi constituindu-se ca mijloc de expresie pentru voinţa 
divină. Apoi, este privit din perspectivă divină, ca adevăr. Primul nivel de reflecţie 

se întîlneşte în salutatio, în captatio benevolentiae şi în conclusio. După cum am 
amintit deja, autorul îi răspunde cererii prietenului său de a povesti întîmplarea, 
făcînd totodată şi cîteva precizări cu privire la limbajul uman şi limitele sale. În 

                                                 
19 Aristotel, Retorica, I, 2, 1356 a-b, traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina 

Andrieş, Ed. Iri, Bucureşti, 2004, p. 93. 
20 Hieronymus, Ep.1, 15: En quo me gestorum ordo protaxit! Iam enim ad Evagrii nostri nomen 

advenimus.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

conclusio revine topos-ul modestiei, prin care Hieronymus se situează din nou în 
postura de simplu enunţător al unui mesaj divin. Al doilea nivel de reflecţie asupra 
cuvîntului poate fi identificat în narratio şi este strîns legat de condiţia femeii. 
Dacă acuzatorii susţin că nu se pot încrede în vorbele femeii, miracolul petrecut în 
timpul execuţiei demonstrează că adevărul se află doar la Dumnezeu, iar cei care 
vorbesc în numele său spun adevărul. Puterea cuvîntului este tema scrisorii lui 

Hieronymus şi se află în strînsă legătură cu scopul catehetic al autorului.  
Această interpretare ne duce la concluzia că pentru a domina limbajul uman şi 

pentru a vorbi în adevăr, credinţa reprezintă o condiţie sine qua non. Problema 
credinţei articulează secvenţele narative ale epistolei. Miracolul solicită un narator 
şi un receptor credincioşi. Povestirea este de necrezut pentru că minunea petrecută 
reprezintă o abatere de la natural, o încălcare a firescului. Relatarea pare o epifanie 

a imposibilului. Se pune problema adevărului cuvîntului din perspectiva minciunii. 
Faptul este confirmat de rolul judecătorului care, prin acuzaţiile sale misogine, 
aşează în contradicţie cuvîntul justiţiei, al dreptăţii şi adevărului cu cel al femeii, 
din fire înşelătoare. Pe parcursul naraţiei, Hieronymus conturează fiecare apreciere 
negativă a judecătorului şi, în acelaşi timp, demonstrează  credinţa şi onestitatea 
femeii; astfel naratorul reuşeşte treptat să inverseze polii de receptare, iar miracolul 

devine garant al Dreptăţii Divine.  
Printr-o naraţiune aparent simplă Hieronymus îşi atinge obiectivele catehetice: 

în primul rînd, îi convinge pe destinatari că divinitatea vine în ajutorul celor 
credincioşi, iar, pe de altă parte, dezvoltă reflecţii asupra puterii Logosului. La 
nivel general, Hieronymus prefigurează în persoana femeii acuzate şi condamnate 
un ideal de credinţă şi martiriu. Intenţia lui Hieronymus nu a fost cea de a prezenta 

un fapt real, petrecut într-un sat din nordul Italiei, ci mai degrabă, în conformitate 
cu scopul retoricii, de a-i instrui pe cititori printr-un exemplu de credinţă autentică, 
şi, cel mai important, de a-i convinge să-l urmeze pe această cale spre Dumnezeu. 

Epistolele lui Hieronymus sînt expresia strălucită a eforturilor de a crea un nou 
univers literar, rezultat în urma îmbinării dintre formele de expresie literare creştine 
şi cele ale retoricii tradiţionale. Prin amestecul celor două s-au deschis noi căi de 

comunicare, prin absorpţia elementelor vechi şi adaosul altora noi: limbajul 
alegoric, utilizarea paradoxului şi revenirea la naraţiunea simplă şi evocatoare. Prin 
structura şi varaiţia lor stilistică, prin juxtapunerea fericită de citate biblice şi de 
pasaje şi aluzii din literatura clasică, scrisorile lui Hieronymus reprezintă poate cele 
mai alese creaţii epistolare din întreaga literatură creştină apuseană. 

 
Bibliografie 

Biblia sau Sfînta Scriptură, Editura Institutului Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti, 1992  

Dicţionar latin-român, Theodor Iordănescu, Mariana Diaconescu, Ana-Cristina Halichias, 

Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 2003 

Labourt, Jerome, Saint Jerome Lettres, vol. I-VIII, Les belles lettres, Paris, 1949-1963 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Adkin, Neil, Cicero‟s „Orator” and Jerome, în „Vigiliae Christianae”, vol. LI, nr. 1, 1997, 

p. 25-39 

Aristotel, Retorica, traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina Andrieş, Iri, 

Bucureşti, 2004 

Barilli, Renato, Poetică şi retorică, traducere de Niculina Benguş, prefaţă şi note de Vasile 

Florescu, Univers, Bucureşti, 1975 

Bîrlea, Gheorghe, Peithous demiourgos. Ştiinţa şi arta convingerii în antichitatea greco-

latină, Bibliotheca, Tîrgovişte, 2004 

Cain, Andrew, The Letters of Jerome: Ascetism, Biblical Exegesis and the Construction of 

Christian Authority in Late Antiquity, Oxford University Press, 2009 

Cain, Andrew, Vox clamantis in deserto: Rhetoric, Reproach, and the Forging of Ascetic 

Authority in Jerome‟s Letters from the Syrian Desert, în „Journal of Theological 

Studies”, vol. LVII, 2, 2006, p. 500-525 

Cameron, Avril, Christianity and the Rhetoric of Empire: The Development of Christian 

Discourse, University of California Press, Berkeley, 1991 

Curtius, Ernst Robert, Literatura şi Evul Mediu latin, traducere realizată de Adolf 

Armbruster, Univers, Bucureşti, 1970 

Florescu, Vasile, Retorica şi neoretorica, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1973 

Gilliam, J.F., The Pro Celio in St. Jerome‟s Letters, în „The Harvard Theological Review”, 

vol. XLVI, nr. 2, (apr., 1953), p. 103-107 

Kennedy, George Alexander, Classical rhetoric and its Christian and secular tradition 

from ancient to modern times, ediţia a II-a, The University of North Carolina Press, 

Chapel Hill and London, 1999 

Hritzu, John Nicholas, The Style of the Letters of St. Jerome, D.C., Catholic University of 

America Press, Washington, 1939 

Mathieu-Castellani, Gisele,  La rhetorique des passions, Presses Universitaires de France, 

Paris, 2000 

Mihai, Gheorghe, Retorica tradiţională şi retorici moderne, Editura All, Bucureşti, 1998 

Nasrallah, Laura Salah, An Ecstasy of Folly: Rhetorical Strategies in Early Christian 

Debates over Prophecy, Harvard University, Cambridge, Massachusetts, 2002 

Oberhelman, Steven M., Rhetoric and Homiletics in Fourth-Century Christian Literature. 

Prose Rhytm, Oratorical Style and Preaching in the Works of Ambrose, Jerome and 

Augustine, Atalanta, Scholars Press, Atalanta, 1991 

Quintilian, Arta oratorică, vol. I-III, traducere, studiu introductiv şi note de Maria Hetco, 

Minerva, Bucureşti, 1974 

Toader, Ioan, Retorica amvonului, Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2002 

Weingarten, Susan, The Saint‟s Saints. Hagiography and Geography in Jerome, Brill, 

Leiden, Boston, 2005 

Williams, Megan Hale, The monk and the book: Jerome and the making of christian 

scholarship, University of Chicago Press, 2006 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:58:35 UTC)
BDD-A119 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

