Du Libre arbitre et de la Providence
dans la philosophie de I’histoire de B.P. Hasdeu

Dorin STEFANESCU*

Key-words: Hasdeu, soul, free will, fatality, providential selection, Plotinus

La philosophie hasdeienne de I’histoire, greffée sur le rapport dialectique
entre le conscient et ’inconscient qui définit I’existence du moi ou — ce qui revient
au méme — ’ambivalence de 1’ame, ne saurait étre comprise dans sa complexité
réelle que par I’appel au concept de « libre arbitre » et au concept complémentaire de
« fatalité », sous-tendu par celui, plus large, de « Providence ».

En chaque nouvelle existence ’homme sent consciemment son libre arbitre et
inconsciemment une fatalit¢ qui le pousse en avant. Le libre arbitre conscient
appartient au présent personnel ; la fatalité inconsciente est la ligne tracée depuis le
début a travers tout le passé individuel. Si j’ai déja été A’, A’’, A’”’, il faut fatalement
que je devienne A’’”’°, et pas autre chose, ni B, ni C; mais dans le cercle de cette
fatalité inconsciente de ne pouvoir étre rien que A, je bénéficie d’un libre arbitre
personnel conscient de rester sur place, capable de me remettre, de me faire
progresser, de m’élever avec plus de succés dans ma sphére individuelle A. Dans
I’image d’une seule vie, sans un enchainement de plusieurs incarnations 1’une aprés
I’autre, le libre arbitre conscient du moi n’a aucun sens, et la fatalité inconsciente du
moi non plus, car la fatalité individuelle du présent est la somme de tous les libres
arbitres personnels du passé (Hasdeu 1991 : 146).

Dans I’existence limitée du corps, le moi (ou I’Ame) semble mener une double
vie. D’une part, il est conscient de sa capacité d’influencer son devenir,
reconnaissant en soi la présence du libre arbitre. D’autre part, au-dela de cette
conscience du présent, du temps qui mesure 1’existence corporelle, le moi sent
inconsciemment un flux intérieur qui ’emmene avec soi, le transcende en tant que
simple moi conscient, s’imposant a lui en tant que fatalité transcendantale. La
fatalité est pergue comme un écho lointain de I’illimitation, matrice personnelle
inaliénable qui inscrit le moi, au-dela de sa volonté, sur la voie du devenir
ascendant. Il faut souligner le caractére individuel du libre arbitre et surtout de la
fatalité, qui n’implique que le moi seul dans les avatars de ses hypostases’. Le moi

* Université « Petru Maior » de Targu-Mures, Roumanie.

1 Un moi qui se soumet, comme dans la conception stoique, 4 la loi universelle du monde, qui est la
divinité, se trouve entre les mains du « destin » (peproméne, heimarméne) qui le dirige et qui détermine
I’ensemble de la vie et, implicitement, ’existence de tous les vivants. Il a quand méme le pouvoir et le
devoir d’une libre décision, la responsabilité de ses choix et de ses faits (voir Rohde 1985 : 384-385).

,Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 2 (18), 2013, p. 103-110

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Mircea PADURARU

est ce qu’il a été, car les vies passées décident en grande mesure quant a la vie
actuelle, la fatalit¢ préexistant a toute incarnation, les surplombant toutes, les
renfermant dans leur série illimitée. Mais il est aussi ce qu’il choisit d’étre, au-dela
de la fatalité qui porte ses pas sans qu’il le sache, parce que « nous avons le pouvoir
de choisir ; c’est & nous de choisir soit le bien, soit le mal, selon notre volonté »°.
Mais I’ame ne peut savoir ce qu’elle veut que limitée par le corps mortel ; ce n’est
qu’ici que le moi est conscient du role qu’il a a jouer®. Et cela puisque le libre arbitre
ne peut pas étre congu en dehors de la conscience ; comme tel il n’existe que dans le
moi incarné en chaque nouvelle existence. Déterminé par une virtualité bénéfique
inconsciente, enfermé dans « le cercle de cette fatalité inconsciente », conformément
a laquelle il ne peut étre que ce qu’il a été, le moi-ame a pourtant a sa disposition la
volonté non pas de changer la voie, « la ligne tracée depuis le début a travers tout le
passé individuel », mais de s’élever « avec succes » dans sa sphére individuelle, de
s’illimiter de plus en plus, d’aspirer intentionnellement vers 1’infini, I’intention étant
justement I’horizon du libre arbitre :

En aspirant, il arrive plus ou moins, selon le degré de 1’aspiration et I’intensité
de la résistance du dehors ; mais il n’y arrive pas sans aspirer, maitre comme il 1’est
d’aspirer ou non (Hasdeu 1984 : 539).

Par conséquent, dans la limite d’une seule incarnation, le libre arbitre et la
fatalit¢ manquent de sens; leur sens ne se manifeste que dans le cycle des
transmigrations, sur la voie qui parcourt toutes les réincarnations successives. C’est
la raison pour laquelle la fatalité individuelle du présent est la somme de tous les
libres arbitres personnels du passé, le libre arbitre conscient du moi n’étant qu’un
chainon nécessaire et essentiel dans la grande chaine de la fatalité inconsciente.
Spécifique a I’homme, le libre arbitre est pourtant plus que la volonté de s’¢élever
vers I’illimitation ; il représente 1’action consciente par laquelle 1’ame se récrée soi-
méme, la création continuelle par laquelle le moi « croit » en liberté, « inspiré » par
une pulsion intérieurement enrichissante :

Face a I’espéce supérieure, ’homme garde la totalité de sa volonté, la
plénitude de ce libre arbitre qu’il ne perd méme pas devant Dieu, vu que, créé par
Dieu par une limitation de I’infini, il ne se crée pas ensuite seulement lui-méme a son
tour par I’illimitation vers I’infini, mais se crée notamment sachant qu’il se crée, non
dans D’ignorance comme les étres inférieurs, mais ayant la conscience et la
responsabilité de sa propre création, ce que nous entendons par le libre arbitre
(Hasdeu 1991 : 65).

Grace au libre arbitre ’ame est plus que consciente ; elle est avant tout
conscience de soi (daimon), son ceuvre de ré-création représentant un acte de
restauration réalisé en pleine responsabilité. C’est pourquoi I’ame se crée sachant

2 Corpus Hermeticum, Divers fragments hermétiques, | (Corpus Hermeticum 1998: 232); voir aussi
Livre XII, Le Cratére ou sa monade, 30-33 (Corpus Hermeticum 1998: 100). « La faute est a celui qui
choisit, le dieu est innocent », proclame Platon dans La République, 617 e. Sur I’importance du choix
(diairesis) et la différence entre le platonisme et ’orphisme a cet égard, voir Platon, La République,
618 a — 620 e (Platon 1986: 440-444).

% Comme dans le zurvanisme : « dans le monde matériel, ce n’est que I’homme qui dispose du libre
arbitre. Mais I’ame ne peut agir que par le corps qu’elle habite » (Eliade 1978 : 311).

104

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

qu’elle se crée, ayant la responsabilité de sa propre création et, implicitement, de sa
propre liberté. C’est justement ce que Hasdeu entend par libre arbitre.

D’autre part, la fatalité (terme plus ou moins impropre, générateur de
malentendu), dans la conception de Hasdeu, n’est pas un déterminisme aveugle, une
providence intolérable, mais une maitrise divine, une sur-veillance créatrice. La
doctrine de la fatalité¢ inconsciente ne meéne pas au fatalisme moral, qui ne peut étre
que celui des limites et, au bout du compte, celui de la derniére limite (or, le
fatalisme ne saurait cohabiter avec 1’affirmation du libre arbitre), mais, par contre, a
I’orientation de I’énergie spirituelle en accord avec le devenir ascendant, avec la
liberté sans limites. Dans 1’acception hasdeienne, la fatalité désigne une certaine
limitation, mais guidante, librement consentie par le libre arbitre qui léve toujours le
niveau de cette prédestination a des cotes de plus en plus hautes, dans des horizons
toujours élargis’. Ce fatum positif ne peut étre que la providentia transcendantale,
dans le sens qu’elle est préexistante a toute conscience du moi incarné dans le
présent, et a la fois post-existante a celle-ci, étant en méme temps — comprise en tant
que grace divine prédestinée — sa donnée originelle fondatrice.

Parlant, dans L’Histoire critigue des Roumains, de «la sélection
providentielle » (« le doigt de la Providence ») qui n’est pas moins féconde que la
sélection naturelle, Hasdeu affirme :

Cette action de la Providence, bien que continuelle, n’impose pourtant pas a
I’humanité [...] une direction nécessaire, mais facilite seulement sa possibilité
d’avancer mieux ou plus vite, la possibilité d’arriver plus haut ou plus loin, la
possibilité de lutter avec succés contre la nature, une simple possibilité, revenant a la
responsabilité de ’homme d’accomplir ou de négliger sa mission, de faire plus ou
moins, de se lever ou de tomber (Hasdeu 1984 : 539).

Adepte de la théorie de la sélection naturelle proposée par Darwin, Hasdeu
emprunte en méme temps de Wallace I’idée de la sélection providentielle, en
avouant dans Sarcasme et idéal: « J’ai toujours été darwiniste. Darwin a découvert
la grande loi de [I’évolution de toute I’espéce humaine de [’animal
inférieur » (Hasdeu 1985: 22); mais — ajoute-t-il dans L’Histoire critique des
Roumains — « I’homme étant matiére et esprit a la fois, la loi de Wallace est une
démonstration matérielle du devenir humain sous la direction de la Providence »
(Hasdeu 1984: 531)°. Si le libre arbitre impose une direction assumée par ’uni-
conscience de I’ame dans son hypostase incarnée, la Providence imprime une sur-
direction qui sous-tend et oriente toutes les directions individuelles. La sélection

4 C’est, comme chez Philolaos, « une sorte de surveillant », une surveillance-providentia dont il ne
faut se détacher, ni I’éviter (voir Filosofia greacd pana la Platon 1984: 93, 184). Voir aussi, a propos
des sens du terme phroura, Phaidon, 62 b (Platon 1983: 57).

5 «Prenons seulement la sélection naturelle, seulement ce qui est scientifique dans la théorie
darwiniste, seulement ce qu’on ne peut pas contester, et voyons si une doctrine si peu spiritualiste n’est
pas obligée elle-aussi en fin de compte de reconnaitre le doigt de la divinité » (Hasdeu 1984 : 518). « Il
est évident — ajoute Hasdeu — que I’homme n’avait été créé par la sélection naturelle ou une autre loi
physique, ni par la matiére inconsciente, mais par une cause intentionnelle, une force intelligente, un
pouvoir prévoyant, ayant comme but le progrés humain futur, et non le misérable statu quo du
sauvage » (« Materia, spiritul si divinitatea » [« La matiére, I’esprit et la divinité »], Columna lui
Traian, 1V, 8, le 1*" juin 1873 ; apud Eliade 1987: 101).

105

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Mircea PADURARU

naturelle, par conséquent, n’est pas suffisante pour ouvrir a 1’étre I’horizon du
devenir, pour que ’dme puisse devenir ce qui lui est donné d’étre : « une telle
incalculable distance entre 1’état latent et 1’état manifeste, entre étre et devenir, ne
saurait pas étre attribuée a une quelconque évolution matérielle » ; il faut
« reconnaitre dans le devenir de I’humanité 1’orientation d’une intelligence supréme,
’action d’une sélection providentielle » (Hasdeu 1984 : 531)°. On revient ainsi au
desideratum de la réalisation de cet « organisme de pensées » qui, sous le signe de
« la conciliation » philosophique, entrelace la sphere du connu et celle de I’inconnu
récognoscible, dans notre cas la voie connue de la sélection naturelle et la voie
encore inconnue, mais non incognoscible, de la sélection providentielle, ce qui est
reconnaitre, par-dela 1’évidence des visibles et directement vérifiables, « tout ce qui
reste hors de la portée de I’esprit humain », c’est-a-dire « 1’action maitrisante de la
divinité », « la Providence étant le fondement sur lequel se dresse tout 1’édifice de la
réaction de ’homme contre la nature » (Hasdeu 1984 : 528): « au-dessus des choses
tangibles, se manifeste une force dirigeante toute-présente, inexprimable, qui n’est
pas donnée a ’homme de connaitre, mais qu’il ne peut ne pas reconnaitre » ; par
conséquent, « ne pas reconnaitre la Providence, ne pas laisser a ’homme son libre
arbitre envers la nature et la Divinité, ¢’est ne pas comprendre I’histoire »’. C’est
pourquoi, la Nature ou la Providence divine n’écrase pas le libre arbitre, la liberté et
la responsabilité de 1’orientation, mais les sur-veille dans le sens de leur insertion
dans le mouvement ascendant du devenir universel : « La Nature ne tue pas le libre
arbitre, n’empéche pas le progrés », (pré)établissant a toutes choses une « direction
souvent interrompue et ensuite renouée d’intervalle en intervalle [...], et la sur-
direction de toutes les directions [...] est dans la providence » (Hasdeu 1984 : 292-293)°".

*

La théorie est apparentée a la doctrine plotinienne du libre arbitre. Partant du
postulat de la bonté du monde, Plotin insiste sur I’action providentielle bénéfique, la
providence étant en fait la préscience divine, 1I’ordre universel qui oriente tout ce qui
est vers un but unique, celui de la perfection :

Toutes les choses doivent dépendre les unes des autres, et ‘tout conspire’,
selon ce qu’on a bien dit, non seulement dans le cas d’une seule chose particuliére,
mais plutdt [antérieurement, n. n.] au cas de tout I’univers. Le principe unique unifie
les parties multiples du vivant et en fait une (Les Ennéades 11, 3, 7 ; Plotin 2003 : 281)’.

Dans la conception plotinienne, la providence signifie bonté et ordre divins,
prévision nécessaire (prévoyance), éternelle et toute-présente, qui — ici également —
doit étre reconnue comme telle :

® La sélection naturelle n’épuise pas le devenir universel, n’explique pas sans reste la donnée
originelle qui guide le destin humain ; de sorte qu’il « reste quelque chose en réserve, un petit residuum plus
essentiel que tout, un noyau qui ne se résout que par la sélection providentielle » (Hasdeu 1984 : 538).

T « Istoria » [« L’histoire »], in : Hasdeu 1985 : 21, 19.

8 « La sélection providentielle ne détruit pas le libre arbitre humain et n’écarte pas la responsabilité
morale » (Hasdeu 1984 : 533).

® Jamblique s’exprime dans le méme sens : « il n’y a rien dans I"univers qui s’éloigne de I’ordre »
(Du destin, V).

106

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

En partant de ce qu’on voit dans 1’univers, il faut reconnaitre que tel est I’ordre
éternel de 1’univers, étendu sur toute chose, jusqu’aux plus petites. [...] Par
conséquent, ce qui change change, mais ne change et ni ne prend une forme par
hasard, mais conformément a ce qui est beau a étre produit par les forces divines. Car
tout ce qui est divin produit conformément a sa nature (Les Ennéades 111, 2, 13; Plotin
2005: 59).

Quel est le rapport entre cette providence divine (la fatalité inconsciente, chez
Hasdeu) et le libre arbitre du moi conscient ? C’est a Plotin de répondre :

L’ame détient la pulsion d’accomplir sa fonction, car I’ame réalise tout, ayant
le role d’un principe. Soit qu’elle avance tout droit ou par des chemins détournés [...],
la justice y suit ses actions. Car 1'univers persiste éternellement, conduit par I’ordre et
le pouvoir de celui qui le maitrise. [...] Nous accomplissons les actions naturelles de
I’dme jusqu’a notre chute dans la multiplicité de I’univers; dans cette ultime
situation, ndtres sont le jugement et la chute méme et le mauvais destin dernier (Les
Ennéades 11, 3, 8; Plotin 2003: 281).

Quand I’ame s’efforce d’accomplir la fonction qui lui est propre, alors elle
suit le chemin juste; quand elle s’égare (en voulant le mal) la justice divine la fait
I’esclave de l’ordre physique qui gouverne dans I’univers. Dans les termes de
Hasdeu, la fonction propre de I’ame est de suivre le chemin juste de I’illimitation; en
s’en écartant, elle s’enferme dans de nouvelles limites. Par conséquent, ce n’est pas
la fatalit¢ providenticlle qui s’oppose au libre arbitre, que d’ailleurs celui-Ci
renforce, tout comme la liberté se conjugue avec la nécessité."® La bonne volonté de
I’ame est altérée par la matérialité du corps ou elle est enfermée, soumise aux vices
et aux désirs de la matiere. L’ame laide, dit Plotin, est « impure et menée par toute
sorte d’ attractions vers le sensible, ayant par surcroit mélée en elle une grande
partie des traits du corps, cohabitant avec bien des éléments matériels et permettant
en elle une idée étrangére, et change pendant ce mélange avec 1’élément inférieur »
(Les Ennéades 1, 6, 5; Plotin 2003: 193).

Il persiste pourtant ici une contradiction : si le libre arbitre est ombragé par les
penchants de la matiére, et que 1’ame s’égare sur des chemins détournés qui la lient
davantage a I’existence corporelle, quel peut étre le role de la Providence divine ?
Hasdeu essaie de résoudre cette contradiction a I’aide du phénomeéne de la double
personnalité, phénoméne qui assume en fait le principe des deux concepts contraires
de la spéculation grecque. En invoquant « la grande question de plusieurs existences
évolutives de chaque individualité » (Hasdeu 1991 : 189), il met sur le tapis le cas
« bipersonnel » ou 1’ame incarnée est la scéne d’un combat entre ce qu’elle a été

Y En ce qui concerne le dépassement de I’antinomie entre la nécessité et le libre arbitre contingent,
chez Proclus, voir Libera 1994 : 431, n. 102, référence a la proposition 18 des Elementatio theol.
(Proclos 2007 : 40). Pour Schelling, le phénomeéne de 1’arbitraire (liberté de la volonté) est le subjectif
absolu, qui se manifeste « dans les limites de la finitude », mais en concordance avec une harmonie
préétablie. « Bien qu’il existe une prédétermination concernant le moi librement déterminant [...], cette
prédétermination ne peut étre pourtant congue que toujours par 1’entremise d’un acte originel de la
liberté ». Cette prédétermination ou harmonie préétablie est une « nécessité cachée » qui fait rapport
avec la liberté, « une providence inconsciente qui intervient dans le jeu méme de la liberté » ou « un
inconscient éternel » comme « racine invisible » des actions librement conscientes, « un esprit unique
qui crée en tous » et qui « ne se révele et ne se dévoile que successivement par le jeu méme de notre
liberté » (Schelling 1995 : 257, 260, 276, 281, 283).

107

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Mircea PADURARU

dans les existences antérieures (état appelé « condition primaire ») et ce qu’elle est
(ou tend d’étre de plus en plus) dans I’existence actuelle (état appelé « condition
seconde »). Si la premiére condition est dominée par 1’enchainement au corps,
penchant vers le mal, la seconde, « souterraine » et inconsciente, oriente 1’ame sur la
voie juste. Il est sous-entendu que dans la condition primaire le libre arbitre est
altéré par une matérialité héritée des incarnations antérieures, inférieures™, anéanti
presque quant a sa fonction propre. Le réle de la condition seconde est justement
celui de la fatalité inconsciente, de la providence dirigeante : de régler I’égarement
de I’ame et de la ramener sur la bonne voie, celle qui méne vers 1’harmonie
universelle dont la clé est & Dieu : « voila ce que nous entendons par Providence.
Qu’on ne pense pas que ce pédagogue de I’Univers nierait le libre arbitre individuel
ou national, I’'unique base de la responsabilit¢ morale de ’homme » (Hasdeu 1984 :
358). On assiste a un « phénomeéne de combat acharné dans le méme individu entre
deux personnalités antagonistes », a « un conflit entre deux niveaux de 1I’évolution
d’une seule individualité » (Hasdeu 1991 : 190)".

La condition humaine se situe sous le signe de la dualité, sous [’action
conjuguée de deux maitres : d’une part, « maitre de tendre ou de ne pas tendre »,
conformément au libre arbitre, I’homme est, d’autre part, soumis a la Providence
divine qui, « vu qu’elle nous dirige, ne détruirait-elle pas le libre arbitre humain ? »
(Hasdeu 1984 : 531). Mais I’homme, tout comme les peuples, porte « le sceau de la
prédestination », c’est-a-dire il comprend et la condition primaire et la condition
seconde, I’accent tombant non pas tant sur la donnée prédestinée de la fatalité
providentielle que surtout sur la liberté par laquelle I’homme assume son choix de
renouvellement™. Car ce n’est pas « moins palpable la tiche de 1’individualité
humaine, qui restera figée a jamais si elle ne progresse pas par son propre libre
arbitre, si largement qu’elle soit dotée potentiellement par la sélection
providentielle » (Hasdeu 1984 : 535, 537). L’intention qui déclenche la tension de
I’ame vers ’infini, conformément a son libre arbitre, est — a son tour — sur-

1 Pulsqu il garde encore « le souvenir des ennuis d’avant » (La République, 620 c; Platon 1986: 443).
2Ala rigueur, ce conflit « d’intéréts » exprime 1’opposition entre « le remous commun » et « la
rotation céleste », mentionnée par Platon dans Phédre, 248 a (Platon 1983: 445). Il faut rappeler que
pour Hasdeu « la sélection providentielle » ne tue pas « le libre arbitre ». Si dotée que soit la paideuma
d’un peuple « potentiellement par la sélection providentielle », elle ne pencherait pas vers le bien « Si
elle ne progressait pas par son propre libre arbitre ». Aussi « I’existence des lois éternelles, dans les
cercles concentriques desquelles, de plus en plus larges, se meut I’humanité » révéle de 1’action
souterraine — et surplombante a la fois — de la Providence qui oriente les actes « historiques » du libre
arbitre, du « mystérieux role de la Providence dans le tourbillon des faits humains » (« Vladislavu
Bassarabu », Columna lui Traian, Il, 37, le 4 octobre, 1871; in Hasdeu 1985: 112, 113).
18 Un équilibre pareil, entre la liberté (spirituelle) et la fatalité (matériclle) revalorisée, est envisagé
— bien que dans un contexte philosophique tout-a-fait différent — par I. Heliade Radulescu. Vu I’inertie
et le passif qui définissent sa structure, la matiére est soumise a 1’acte prédestiné d’ordre spirituel, a
« sa fatalité, a laquelle elle ne saurait pas échapper », fatalité nécessaire sans laquelle « rien ne serait
sir, tout serait hasard » (Heliade, 1859-1869: 269). Le fatum matériel représente la certitude
prédestinée a la maticre, qui la rend nécessaire a la liberté de I’esprit dont I’acte créateur peut éviter
I’influence néfaste (réellement « fatale ») du hasard. Le fait que la matiére ne peut pas échapper a la
fatalité n’est donc pas un mal nécessaire mais, au contraire, sa loi destinale qui lui offre le droit et le
devoir de s’avérer indispensable a la création de 1’équilibre universel. Chez Heliade, la fatalité est « un
état de passivité, d’inertie, auquel on ne saurait pas échapper ou attendre, sans que 1’on s’y oppose, ce
qui lui viendra de I’étre actif ou libre » (Heliade 1892 : 29).

108

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

directionnée par la cause intentionnelle de la providence ; en connaissant la
premiére, ’ame doit reconnaitre la deuxieéme, afin de ne pas rester figée, afin d’étre
une continuelle mise en action. Par conséquent, non seulement le libre arbitre, non
pas la seule providence, engagés dans un processus alternant, mais leur simultanéité,
vue comme acte circulaire qui réconcilie ’inférieur et le supérieur, le grand Cercle
de la détermination processive du « bas » limité et la surdétermination conversive du
« haut » infini :

Sans Divinité, la civilisation se tiendrait trop bas ; sans libre arbitre, elle se
tiendrait trop haut ; la simultanéité de la Divinité et du libre arbitre réconciliant seule
dans I’histoire le haut extréme et le bas extréme ; quant aux points intermédiaires, ils
dérivent de la pression des circonférences, car la Providence ne change pas les
rapports des choses“.

Ainsi, conformément a la supréme loi de 1’évolution, « I’homme nouveau »
arrive a remplacer « I’homme ancien », 1’état premier n’étant qu’ « un fragment, un
reste de personnalité entiére d’une autre vie antérieure moins parfaite » (Hasdeu,
1991 : 190), tandis que dans 1’état second 1’ame atteint un niveau supérieur dans son
effort d’illimitation. C’est 1’un des arguments qui, au-dela du fait de plaider en
faveur de la métempsycose graduellement positive, confére a la philosophie de
I’histoire de Hasdeu un profond optimisme anthropologique.

Bibliographie

Corpus Hermeticum 1998: Corpus Hermeticum, traducere de Dan Dumbriveanu, Bucuresti,
Editura Herald.

Eliade 1978: Mircea Eliade, Histoire des croyances et des idées religieuses, 1, Paris, Payot.

Eliade 1987: Mircea Eliade, Despre Eminescu si Hasdeu, editie ingrijita si prefatd de Mircea
Handoca, Iasi, Editura Junimea.

Filosofia greacd pdna la Platon 1984: Filosofia greacd pdna la Platon, vol. 11, partea a 2-a,
redactor coordonator Ion Banu, nota introductiva, traducere si note de Mihai Nasta,
Bucuresti, Editura Stiintifica si Enciclopedica.

Hasdeu 1970: Bogdan Petriceicu Hasdeu, Etymologicum Magnum Romaniae, editie ingrijita
de Andrei Rusu, studiu introductiv de Paul Cornea, Bucuresti, Editura Minerva.
Hasdeu 1984: Bogdan Petriceicu Hasdeu, Istoria criticd a romdnilor, editie ingrijita si studiu
introductiv de Grigore Brancus, studiu introductiv si note de Manole Neagoe,

Bucuresti, Editura Minerva.

Hasdeu 1985: Bogdan Petriceicu Hasdeu, Scrieri filosofice, editie ingrijitd, selectia textelor,
studiu introductiv, note si comentarii insotite de o terminologie filosofica hasdeana de
Vasile Vetisanu, Bucuresti, Editura Stiintifica si Enciclopedica.

Hasdeu 1991: Bogdan Petriceicu Hasdeu, Sic cogito, editie ingrijita, prefatd, note si tabel
cronologic de Tudor Nedelcea, Craiova, Editura Scrisul Romanesc.

Heliade 1859-1869: Heliade Radulescu 1., Equilibru intre antithesi sau Spiritul si Materia,
Bucuresti.

Heliade 1892: Heliade Radulescu 1., Historia critica universald, Bucuresti.

14 « Originea civilizatiunii » [« L’Origine de la civilisation »], Columna lui Traian, IV, 9, 1873; apud
Eliade 1987 : 102. Mais, comme dans toute sélection, pas tous seront élus: « Nous ne mourrons pas
tous, mais tous nous changerons » (1 Cor. 15, 51).

109

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)



Mircea PADURARU

Libera 1994: Alain de Libera, La mystique rhénane. D’Albert le Grand a Maitre Eckhart,
Paris, Seuil.

Platon 1983: Platon, Phaidon, Phaidros, in Opere, IV, editie ingrijita de Petru Cretia,
traduceri de Petru Cretia si Gabriel Liiceanu, limuriri preliminare si note de Manuela
Ticusan si Gabriel Liiceanu, Bucuresti, Editura Stiintifica si Enciclopedica.

Platon 1986: Platon, Republica, in Opere, V, editie ingrijitdi de Constantin Noica si Petru
Cretia, cuvant prevenitor de Constantin Noica, traducere, interpretare, lamuriri
preliminare, note si anexa de Andrei Cornea, Bucuresti, Editura Stiintifica si
Enciclopedica.

Plotin 2003: Plotin, Enneade 1, II, editie bilingva, traducere si comentarii de Vasile Rus,
Liliana Peculea, Alexander Baungarten, Gabriel Chindea, cu o introducere de Vasile
Muscé, Bucuresti, Editura Iri.

Plotin 2005: Plotin, Enneade I11-V, editie bilingva, traducere si comentarii de Vasile Rus,
Liliana Peculea, Marilena Vlad, Alexander Baungarten, Gabriel Chindea, Elena
Mihai, Bucuresti, Editura Iri.

Proclos 2007: Proclos, Elemente de teologie, traducere si ingrijire editie: Alexandru Anghel,
Bucuresti, Editura Herald.

Rohde 1985: Erwin Rohde, Psyché, traducere si cuvant inainte de Mircea Popescu,
Bucuresti, Editura Meridiane.

Schelling 1995; F. W. J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, Bucuresti, Editura
Humanitas.

On Free Will and Providence in B. P. Hasdeu’s philosophy of history

The interpretation aims at Hasdeu's speculation about history of philosophy intimately
connected with the ambivalent nature of the soul: on the one hand, the dialectic of free will
and fatality, on another the matter of Providence. It is a true spiritualist phenomenology in
relation to the definition of the Self and its status integrated to the doctrine of transmigration
and reincarnation. Through free will, the soul is more than aware; it is above all self-
consciousness, its work of re-creation representing an act of restoration and freedom. As for
fate, it is not the result of blind determinism, an intolerable Providence, but a divine vigil, a
creative super-vision. The intention that triggers the tension of the soul towards the infinite
is, according to its free will, in its turn, over-directed by the intentional cause of Providence
that subtends all individual directions. Natural selection is not sufficient to open to be
towards the horizon of to become, in order that the soul may become what it is meant to be.
Providential selection does not crush free will, the freedom and responsibility of directing,
but super-vises them with the purpose of their inclusion in the upward movement of the
universal becoming. As such, not only free will, not providence alone, but their concerted
action that reconciles inferior to superior, gradual determination with conversive over-
determination. Hagdeu’s theory is discussed in relation with the Neoplatonian (Plotinian)
doctrine regarding free will and providential action, but also with what Hagdeu called dual
personality, a phenomenon that takes the principle of the two contrary concepts of Greek
speculation. These issues give to Hasdeu’s spiritualism, in general, and to his philosophy of
history, in special, a profound anthropological optimism.

110

BDD-A1132 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:57:45 UTC)


http://www.tcpdf.org

