
 

Predicile lui Petru Maior, un moment de referinţă  

în evoluţia discursului omiletic românesc 

Vasile D. ŢÂRA 

L‟œuvre homilétique de Petru Maior a contribué de manière décisive au renouvellement et 

à l‟occidentalisation du discours religieux dans les églises des roumains. Dans 

l‟élaboration de ses prédications, le théologien uniate, qui a fait ses études à Rome et à 

Vienne, a combiné harmonieusement le modèle des sermons du moine jésuite Paolo Segneri 

avec les traditions homilétiques byzantine et roumaine. Par leur contenu, par leur forme et 

par leur présentation orale, les 129 prédications publiées par P. Maior ont changé 

profondément le discours homilétique roumain qui est devenu un moyen d‟éducation 

religieuse et civique des chrétiens et un modèle d‟organisation stylistique, rhétorique et 

linguistique pour la conception du discours religieux des roumains. 

 

Toţi cei patru corifei ai Şcolii Ardelene au făcut studii teologice, începute la 
Blaj şi continuate apoi la Viena şi la Roma. Cu excepţia lui Ion Budai-Deleanu, 

care a preferat viaţa laică, ceilalţi trei: Samuil Micu, Gheorghe Şincai şi Petru 
Maior au optat pentru viaţa monahală, primii doi rămînînd călugări, în vrerme ce 
Petru Maior a trecut la preoţie, în 1784, ocupînd funcţia de paroh şi protopop al 
Reghinului timp de 24 de ani, pînă în 1809, cînd a fost ales şi apoi numit cenzor al 
secţiei române a Tipografiei Universităţii din Buda, demnitate culturală foarte 
înaltă, ce se acorda numai intelectualului considerat a fi, la timpul respectiv, cel 

mai de seamă cărturar român din Ardeal. A deţinut această funcţie pînă la sfîrşitul 
vieţii, în anul 1821. Înaintea lui, pe acelaşi post a funcţionat Samuil Micu (1804-
1806), iar Gh. Şincai a fost, un timp, corector la instituţia respectivă.  

Autorii monografiilor şi studiilor consacrate Şcolii Ardelene au analizat şi au 
relevat, în detaliu, contribuţia acestei mişcări socioculturale la emanciparea 
românilor transilvăneni şi la iniţierea procesului de modernizare în spirit latino-

romanic a limbii române literare, ceea ce a însemnat, de fapt, deschiderea drumului 
spre integrarea poporului român în comunitatea ţărilor neolatine din apusul 
Europei. Opera teologică a cărturarilor Şcolii Ardelene a fost, însă, mai puţin 
cercetată şi, implicit, mai puţin apreciată de lingvişti şi de istoricii culturii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

naţionale. Clericii le-au acordat ceva mai multă atenţie, dar nici aceştia n-au 
elaborat studii ample, referitoare la toate scrierile religioase ale teologilor ardeleni

1
. 

Corifeii Şcolii Ardelene, ca şi alţi clerici transilvăneni din aceeaşi perioadă, 
implicaţi în această mişcare socioculturală înnoitoare, aparţin Bisericii Greco-
Catolice din Transilvania, confesiune care a permis , încă din veacul al XVIII-lea, 
unei părţi a creştinilor de aici să se îndrepte spre lumea catolică din Occident. În 

acel timp, aceasta era calea cea mai sigură şi mai eficientă de intrare în Europa şi 
de emancipare socială şi culturală a românilor transivăneni, care, de la adoptarea 
convenţiei Unio Trium Nationum, în 1437, erau trataţi ca etnie tolerată şi 
subdezvoltată în raport cu maghiarii, secuii şi saşii din Ardeal.  

Tinerii ardeleni trimişi la studii în capitala imperiului şi la Roma, îndeosebi la 
Colegiul „De Propaganda Fide”, unde au studiat teologia şi filozofia, urmau să 

devină teologi de elită ai Bisericii Unite din Transilvania, menirea lor fiind, în 
principal, să elaboreze textele fundamentale pentru preoţii şi enoriaşii adepţi ai noii 
confesiuni. Chiar dacă Ion Budai-Deleanu, despre care se spune că ar fi obţinut 
titlul de doctor în teologie la Erlau (vezi DLit.R, 1979: 127), şi Gheorghe Şincai nu 
s-au implicat decît sporadic în acest efort, Samuil Micu şi Petru Maior au 
contribuit, însă, într-o măsură considerabilă la împlinirea acestui deziderat

2
.  

S. Micu a dat o nouă versiune românească integrală a Bibliei, pe care a editat-o 
la Blaj în 1795, dar mai întîi, în 1779, a publicat Carte de rogacioni pentru evlavia 
homului chrestin, primul text românesc tipărit cu alfabet latin şi cu ortografie 
românească, iar în 1784 a elaborat şi a tipărit, la Blaj, Propovedanie sau învăţături 
la îngropăciunea oamenilor morţi. Aceste cărţi, fundamentale nu numai pentru 
oficierea cultului creştin, ci şi ca texte de lectură pentru credincioşi, au fost, fără 

îndoială, scrierile cu cea mai mare înrîurire asupra contemporanilor din vasta operă 
a învăţatului blăjean

3
. 

Textele teologice publicate de Petru Maior reprezintă, de asemenea, partea cea 
mai cunoscută de către contemporani a operei sale. Cei care i-au studiat şi i-au 
analizat mai tîrziu cărţile au stăruit, cu deosebire, asupra lucrărilor istorice şi 
filologice ale cărturarului ardelean, care, desigur, se rînduiesc între cele mai 

importante scrieri ştiinţifice româneşti de la începutul secolului al XIX-lea, 

                                                 
1 Lucrările publicate pînă acum pe aceasta temă (ex. Comşa 1921, Georgescu 1940, Mladin, Vlad, 

Moisiu 1957, Radu 1967, Protase 1973 a,b, Chindriş 1997, Stanciu 2003 ş.a) ar putea fi completate cu 

studii monografice  mai aprofundate,  extinse la intreaga operă telologică a învăţaţilor transilvăneni, 

editată sau păstrată în manuscris, precum şi la activitatea lor practică, în calitate de parohi, de 

profesori la instituţii teologice de învăţămînt, de cenzori şi corectori ai cărţilor româneşti tipărite la 

Tipografia Universităţii din Buda etc.  
2Traducerea Bibliei Vulgata, sub îndrumarea lui Petru Pavel Aron, constituie doar un eveniment 

ecleziastic şi cultural important, dar fără efect  concret, de vreme ce această operă nu a fost tipărită 

decît în anul 2005 (vezi ediţia monumentală Biblia Vulgata, Blaj 1760 – 1761, I Ŕ V, Editura 

Academiei Române, Bucureşti, 2005). 
3Opera teologică a lui S. Micu este, însă, mult mai vastă, întrucît “numără circa 60 de titluri, avînd 

aproximativ 22000 pagini (14200 pagini traduceri + 7800 pagini lucrări  originale), din care s-au 
tipărit numai aproape 4000 de pagini (3300 p. traduceri + 500 p. lucrări originale)” (Mladin, Vlad, 

Moisiu, 1957: 75). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ignorînd, aproape total, importanţa scrierilor teologice pe care acesta le-a realizat: 
Procanonul (ms., 1783), Protopapadichia (ms.,1795), Propovedanii la 
îngropăciunea oamenilor morţi  (Buda, 1809, 315 p.), Didahii, adecă învăţături 
pentru creşterea copiilor (Buda, 1809, 139 p.), Prediche sau învăţături la toate 
duminicile şi sărbătorile anului, 3 vol. (Buda, 1810 Ŕ 1811, 680 p.), Istoria 
besericei românilor atît acestor dincoace, precum şi a celor dincolo de Dunăre 

(Buda, Tipografia Universităţii, 1813).  
În istoria omileticii româneşti, cele cinci volume de predici editate de Petru 

Maior în doar trei ani reprezintă un moment de referinţă major, comparabil doar cu 
tipărirea, într-un interval de timp identic, a celor trei cazanii din secolul al XVII-
lea: Cazania de la Alba Iulia (1641), Cazania de la Govora (1642) şi Cazania lui 
Varlaam (Iaşi,1643). Dacă aceste din urmă trei cărţi de învăţătură, dar mai cu 

seamă cazania tipărită de mirtopolitul Varlaam la Iaşi, au pus temeiul discursului 
bisericesc la noi şi au deschis drum limbii materne în Biserica Ortodoxă a 
românilor din Moldova, Muntenia şi Transilvania, predicile lui Petru Maior, 
destinate îndeosebi credincioşilor greco-catolici şi ortodocşi din Ardeal ( Radu, 
1967: 658-659, 670-671), iniţiază procesul de înnoire şi de aplicare explicită a 
principiilor retoricii creştine de tip occidental în alcătuirea şi rostirea predicii în 

limba română. 
Prin opera lor omiletică, Samuil Micu şi, mai cu seamă, Petru Maior au 

determinat o radicală schimbare a conţinutului, a formei şi a rostului predicii nu 
numai în bisericile românilor din Transilvania, ci şi în cele din Principate. 
Începutul l-a făcut Samuil Micu, prin cele şapte predici originale şi două traduceri 
publicate în 1784, pe care preoţii greco-catolici şi ortodocşi le-au acceptat şi le-au 

folosit deopotrivă, mărturie fiind şi cele patru ediţii succesive ale Propovedaniilor. 
Odată cu editarea predicilor lui Petru Maior, după ce, în prealabil, cele mai multe 
au fost rostite de autor în bisericile din ţinutul Gurghiului, discursul religios în 
limba română cunoaşte o schimbare semnificativă, care va fi determinantă pentru 
evoluţia omileticii româneşti. 

Samuil Micu şi Petru Maior, ca şi ceilalţi clerici care i-au urmat, considerau 

predica nu numai cel mai important mijloc de propovăduire a moralei şi învăţăturii 
creştine, scop avut în vedere, aproape exclusiv, de autorii vechilor cazanii, ci şi o 
modalitate eficientă de a face educaţie civică şi intelectuală tuturor categoriilor de 
enoriaşi: tineri sau bătrîni, bogaţi ori săraci, culţi sau ignoranţi etc. Cei doi au ţinut 
să precizeze acest lucru în prefeţele cărţilor pe care le-au editat şi, nu o dată, chiar 
în conţinutul predicilor. Dacă îngăduitorul călugăr S. Micu îşi formulează 

îndemnurile pe un ton mai blînd, severul protopop Petru Maior le cere preoţilor să  
transforme predica într-un mijloc eficient de propovăduire a învăţăturii lui Hristos 
şi de educare a enoriaşilor în conformitate cu cerinţele moralei creştine şi ale eticii 
sociale iosefiniste: „...nu fireţi fără nevoită grije cătră poporenii voştri: rugaţi, 
propoveduiţi, dojeniţi, ameninţaţi, certaţi. Nu vă odihnireţi pănă ce nu se va da 
deplin deatornica slujbă lui D<u>mnezeu de la toţi poporenii voştri, pănă ce nu vor 

înceta obiceiurile cele rele din poporul vostru, pănă ce nu se vor desrădăcina pisma, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

vrăjmăşiile dintră poporenii voştri, pănă ce nu se vor stinge necurăţiile dintră 
poporenii voştri, pănă ce mai vîrtos tinerii nu se vor învăţa bine întru învăţătura cea 
creştinească” (Maior,I,1810: 6-7), iar în Didahii, adresîndu-se părinţilor, le cere 
imperativ: „...faceţi pre fiii voştri oameni buni, cetăţeni buni, creştini buni” 
(Maior,1809 b: 11). Afirmaţiile de mai sus conţin, pe lîngă îndemnul tradiţional la 
respectarea credinţei şi a moralei creştine, şi coordonatele de bază ale programului 

educativ imperial (cf. Protase, 1973 b: 28). 
Spre deosebire de cazanii, care aveau rostul de a explica semnificaţia textului 

biblic şi de a-i determina pe enoriaşi să fie buni drept-credincioşi, în 
propovedaniile lui Petru Maior identificăm, ca element inovator, „o adevărată 
«etică» a morţii, punct de plecare necesar lui pentru formularea normelor morale 
din cadrul raporturilor dintre credincios şi sine, credincios şi aproapele, credincios 

şi societate, elementele de etică socială apărînd adesea ca derivări ale unor 
consideraţii cu caracter general-uman” (Protase, 1973 b: 33). În cest sens, el spune: 
„Lumea iaste adîncul fărădelegilor! Să umblăm prin toate staturile şi cetele 
oamenilor, vom vedea că toţi sînt întru răutate puşi. Pre uliţe mai multe jurămînturi 
şi sudălmi se află decît pietri. În divanuri, întră judecători direptatea e vîndută, 
căutarea în faţă mai mult cumpăneşte; boierimea în chieltueli netrebnice, în mîndrie 

şi în mîncări fără saţiu iaste răvărsată, pre supuşi fără milă îi trage, îi smulge, îi 
stoarce, îi beleşte; stăpînitorii nu spre folosul cel de obşte, ci spre al său 
priveghiază; pentru aceaia norodul fără sfială păcătuiaşte, fieştecăruia i slobod a 
trăi cum îi place. Ostaşii în tabără cu răotatea năravurilor pe tineri scăndălisesc, pe 
cei căsătoriţi cu răpirea jefuiesc; neguţitorii mestecă marfa, preţul negoţului 
precum le place îl suie, înşelăciunile şi ujurile înmulţesc cu sutele, toţi la scumpete 

silesc. În tocmele şi în contracturi nu e nici o credinţă, fac datorii fără treabă, care 
în veci să nu le mai plătească” (Maior, 1809a: 111). Integrarea frecventă în 
discursul omiletic a faptelor şi întîmplărilor din viaţa cotidiană şi din istoria socială 
reprezintă, de asemenea, o noutate importantă în alcătuirea predicii, în înţelegerea 
şi în potenţarea mesajului etic al acesteia. 

O altă inovaţie, pe care Petru Maior o recomandă cu insistenţă preoţilor, este 

rostirea liberă a predicii în biserică şi în orice altă împrejurare. Nemaifiind citită, 
precum cazania, predica devenea mai interesantă şi mai atractivă pentru ascultători, 
întrucît preotul putea să le capteze mai bine atenţia prin intonaţie, prin gestică şi 
prin improvizaţii de comunicare menite să îmbogăţească şi să nuanţeze sensurile 
discursului. După el, propovedaniile citite din cărţi nu-şi ating scopul ca „cele zise 
de rost, pentru că cele de prin cărţi sînt numai într-un chip hotărît întocmite, iară 

firile şi minţile oamenilor sînt de multe feliuri. Drept aceaia, una foloseşte la un 
feliu de oameni, alta la alt feliu de oameni; iară cel ce propoveduiaşte de rost se 
sloboade şi se întocmeşte după masura priceperii şi lipsa ascultătorilor, pre carii 
anume va să-i folosească cu propovedaniia sa” (Maior, 1809a: [VII-VIII] ). 

Una dintre preocupările de căpetenie ale cărturarilor Şcolii Ardelene a fost 
unificarea şi modernizarea în spirit latino-romanic a limbii române literare. Dacă în 

textele ştiinţifice şi în celelalte scrieri laice ale învăţaţilor transilvăneni această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

preocupare este evidentă, mai ales la nivel lexical, în textele bisericeşti este mai 
puţin detectabilă, lucru firesc de vreme ce limba şi stilul cărţilor religioase sînt mai 
supuse tradiţiei decît în celelalte categorii de scrieri. Totuşi, în omiletica lui Petru 
Maior găsim semne evidente de înnoire lingvistică şi stilistică, ilustrate de grija 
autorului pentru claritatea, precizia şi expresivitatea comuncării. De altfel, 
cărturarul poliglot, bun cunoscător al omileticii apusene, îşi mărturiseşte intenţia de 

a înnoi, cu masură, limbajul predicilor sale atunci cînd îşi motivează, cu argumente 
latiniste, opţiunea pentru termenul predică, utilizat în locul mai vechiului şi 
tradiţionalului cazanie, împrumutat din slavă: „Cuvîntul acesta, predică, e cuvînt 
vechiu românesc, carele părăsîndu-se oarecînd, se împrumută alt cuvînt, de la sîrbi, 
şi învăţătura carea se făcea dumineca sau întru altă sărbătoare în besearică cu 
cuvînt strein se anumi căzanie. Ci, de vreame ce sîrbii, ca să-şi întoarcă 

împrumutul, acum au priimit cuvîntul nostru cel vechiu românesc, în gura lor, şi de 
obşte le place a chiema zisa învăţătură predică, pentru ce noi să nu luom iarăşi 
cuvîntul nostru şi, precum sîrbii, aşa şi noi mai cu cădinţă decît sîrbii să ne 
întrebunţăm cu dînsul? Că ruşine ar fi noao, străinii să se desfăteze cu ale noastre, 
şi noi să nu ştim preţui ale noastre, care le avem de la vechii strămoşii noştri. 
Pentru aceaia eu, lăpădînd cuvîntul strein căzanie, am pus în fruntea cărţii aceştiia 

titula Prediche” (Maior, I, 1810: [IV-V]). Găsim aici prima formulare a crezului 
latinist mărturisit, în scris, de Petru Maior. 

Scriindu-şi predicile pentru toţi românii: din nordul şi din sudul Dunării, greco-
catolici şi ortodocşi, Petru Maior s-a folosit de varianta unitară a limbii române 
culte din cărţile tipărite după 1750, pe care s-a străduit să o dezvolte folosind atît 
forme şi termeni populari cu circulaţie mai largă în spaţiul românesc, cît şi 

neologisme împrumutate, cu precădere, din latină şi din italiană, dar şi din alte 
limbi europene, dacă aparţineau vocabularului internaţional. Preocupat, ca şi 
ceilalţi teologi ardeleni, de accesibilitatea scrierilor sale religioase, Petru Maior a 
recurs cu prudenţă şi numai atunci cînd a considerat că este necesar la neologisme 
şi regionalisme mai puţin cunoscute. Spre deosebire de cărţile cu conţinut laic, 
îndeosebi cele de economie, traduse ori prelucrate de el, unde abundă 

neologismele, în predici acestea apar mai rar şi numai dacă aparţineau ori tindeau 
să intre în varianta cultivată a limbii române. Totuşi, putem observa şi în omilii 
strădania autorului de a supune limbajul bisericesc tradiţional unui proces de 
înnoire, desigur bine temperat, întrucît circulaţia acestor texte putea sluji la 
impunerea unor forme şi cuvinte utile pentru unificarea şi modernizarea  exprimării 
cultivate româneşti. 

Izbăviţi de povara şi de riscurile înlocuirii slavonei cu româna în cărţile 
bisericeşti şi în oficierea serviciului divin, întrucît această operaţiune se încheiase 
pe la începutul secolului al XVIII-lea, Samuil Micu şi Petru Maior îşi propun să 
revizuiască, din perspectiva retoricii creştine, forma şi modul de prezentare a 
predicii adresate enoriaşilor români. Dacă ţinem seama de faptul că la şcoala din 
Blaj, unde a predat Samuil Micu şi a învăţat (un an a şi predat, ca profesor) Petru 

Maior, poetica şi retorica erau discipline de bază, dar mai ales datorită contactului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

direct, pe care cei doi cărturari poligloţi l-au avut cu omiletica Bisericii Catolice, cu 
scrierile de retorică vechi şi moderne, precum şi cu specialiştii în domeniu de la 
Universitatea din Viena şi de la Vatican, ni se pare cu totul firescă strădania lor de 
a da o formă nouă, mai cizelată din punct de vedere stilistic şi lingvistic, predicii 
scrise şi rostite în română. Pentru ei, vechile cazanii româneşti, care descindeau 
aproape exclusiv din Cartea românească de învăţătură... a mitropolitului Varlaam, 

nu mai corespundeau formal şi, parţial, teologic aşteptărilor şi nevoilor fireşti ale 
românilor greco-catolici.  

Protopopul Petru Maior îşi începe impresionanta colecţie de omilii cu predicile 
funebre, întrucît le consideră a fi cele mai apte pentru convingerea ascultătorilor de 
adevărul învăţăturii creştine. În opinia sa, numărul celor care participă la un 
serviciu funerar este mai mare decît al celor care vin la biserică, între aceştia 

aflîndu-se şi oameni de condiţii socioculturale şi de confesiuni diferite, iar starea 
lor psihică îi face mai receptivi la spusele preotului care oficiază prohodul (vezi 
Maior, 1809b: [II]). Adresîndu-se preoţilor care urmau să se folosească de predicile 
funebre editate de el, Petru Maior le atrage atenţia asupra cîtorva obligaţii 
fundamentale ce le revin atunci cînd îşi aleg şi rostesc predica: 

a) Preoţii trebuie să aibă o bună cultură teologică, iar dacă nu o au, ar fi necesar 

să citească măcar toate predicile incluse în volumele respective, ca să poată alege 
textul cel mai potrivit pentru fiecare ocazie. 

b) Alegerea predicii să se facă în funcţie de calitatea şi pretenţiile ascultătorilor. 
Pentru oamenii simpli, el le recomandă, ca şi Samuil Micu, să recurgă la 
propovedanii „cu curgere de graiu mai de jos” (Maior 1809a: [IV]), iar pentru cei 
mai instruiţi, cum sînt, de pildă, orăşenii, preotul ar trebui să recurgă la „materia 

aceea care iaste în propovedaniile cele ce sînt după adîncul ritoricesc ţesute” 
(Maior, 1809: [ V]). 

c) Preotul este obligat să citească atent predica pe care o alege, să-i pătrundă 
înţelesurile şi să o adapteze în funcţie de calităţile şi defectele celui la căpătîiul 
căruia o rosteşte. 

d) Preotul trebuie să capteze atenţia tuturor ascultătorilor, inclusiv a celor care 

au venit acolo „ca să cîrtească asupra curgerii graiului propoveduitorului”, dar care, 
„îndulcindu-se de rîul cel ritoricesc, au ascultat cu luare-aminte adevărul cel 
vecinic, carele pătrunzindu-i cele din lontru ale inimii lui, cu darul D<u>hului 
sf<î>nt, mai îndreptat s-au întors acasă decît unii cărora li se părea că ei pentru 
evlaviia s-au adunat la auzirea aceştii propovedanii” ( Maior, 1809a: [V-VI] ). 

e) Obţinerea adeziunii ascultătorului la mesajul transmis de propovedanii poate 

fi asigurată îndeosebi prin „măestria ritoriei cu care sînt întocmite” ( Maior, 1809a: 
[VI] ) atît de cel care le-a publicat, cît şi de cel care le-a reprodus oral în faţa 
ascultătorilor. 

Pornind, probabil, de la predicile călugărului iezuit Paolo Segneri, pe care le-a 
studiat în perioada cînd a învăţat la Colegiul „De Propaganda Fide” din Roma, 
unele dintre lucrările acestuia aflîndu-se şi în biblioteca Seminarului din Blaj ( vezi 

Georgescu, 1940: 13-22; Radu, 1967: 671; Laura Stanciu, 2003: 210), Petru Maior 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

a realizat o operă omiletică impresionantă nu numai prin cantitate (129 de predici), 
ci şi prin calitate. Chiar dacă unii cercetători au susţinut că predicile publicate de 
învăţatul ardelean sînt, în întregime, traduceri după Paolo Sagneri, poate şi după 
alţi oratori ecleziastici mai vechi sau mai noi (Oct. Bârlea 1948: 132), iar Petru 
Maior nu-şi asumă niciodată paternitatea, precizînd pe foaia de titlu a fiecărui 
volum că predicile sînt culese de el, ar trebui să admitem, totuşi, că preotul cărturar 

a tradus, a adaptat şi a creat predici după modelul celor pe care le-a găsit în 
omiletica apuseană din vremea lui, dar şi în cea antică sau în cea românească, 
pentru că, deşi era greco-catolic, el nu a ignorat omiletica ortodoxă de tip bizantin 
(cf. Radu, 1967:671; Laura Stanciu 2003: 211-212). Dar, aşa cum afirmă Laura 
Stanciu, învăţatul ardelean „s-a detaşat [...] de climatul tradiţional şi a exemplificat 
prin opera sa omiletică o deschidere diferită spre alt orizont cultural”, aflat sub 

semnul „iluminismului catolic” şi „sub impactul modelelor oferite de literatura 
occidentală a vremii şi a programului reformist austriac, întemeiat, în mare măsură, 
pe ideile Reformei catolice, ce-şi propunea o ameliorare a vieţii culturale prin 
pastoraţie spre asimilarea treptată a laicităţii, dar care s-a dovedit, în acelaşi timp, 
perfect încadrabil formulelor pietăţii, specifice barocului catolic” (Stanciu, 2003: 
217). 

În această împrejurare, era firesc ca Petru Maior să nu-şi organizeze discursul 
funebru, duminical sau ocazional numai după modelul textului biblic sau al 
sfinţilor părinţi recunoscuţi ca mari oratori, ci să recurgă şi la preceptele retoricii 
creştine şi ale celei laice, care-i permiteau să-şi alcătuiască predica în funcţie de 
interesul şi de puterea de înţelegere a auditoriului. 

Convins, ca şi ceilalţi cărturari ai Şcolii Ardelene, că românii transilvăneni vor 

putea dobîndi drepturi sociale şi respectul celorlalte naţionalităţi din Transilvania 
mai cu seamă prin învăţătură, Petru Maior a recurs la predică nu numai pentru a 
transmite şi a tălmăci învăţătura creştină, ci şi pentru a face educaţia continuă a 
enoriaşilor pînă la sfîrşitul vieţii fiecăruia dintre aceştia. De aceea, îşi recomanda 
opera omiletică editată între 1809 şi 1811 nu numai preoţilor, ci şi tuturor 
credincioşilor, ca text esenţial de lectură şi de educaţie creştină şi civică. 

3. În analiza structurii lingvistice şi a expresivităţii textelor religioase, care sînt, 
prin excelenţă, traduceri şi prelucrări după originale străine, contează mai puţin 
modelul urmat de cel care a transpus în română textul sacru decît capacitatea 
acestuia de a mînui limba română şi mai ales măiestria stilistică şi retorică de a 
comunica şi de a se face ascultat în această limbă. 

Chiar dacă Petru Maior n-a avut preocupări teoretice în domeniul retoricii, din 

predicile sale reiese că avea o bună pregatire în acest domeniu şi, ca protopop, le 
recomandă preoţilor să studieze şi să aplice cunoştinţele de retorică în adaptarea şi 
rostirea predicii din amvon. 

În toate omiliile sale, sînt respectate secvenţele fundamentale obişnuite ale 
discursului, în general, şi ale celui ecleziastic, în special: exordiul sau introducerea, 
naratio sau tratarea şi peroratio sau încheierea. Spre deoasebire de cazaniile 

tradiţionale, care încep, de regulă, cu o pericopă mai dezvoltată, ce conţine tema 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

predicii şi reprezintă suportul întregului discurs, la începutul predicilor lui Petru 
Maior este reprodus doar un verset din pericopă, echivalent cu o propoziţie sau o 
frază foarte scurtă, ce conţine, însă, o idee esenţială, pe care predicatorul o dezvoltă 
făcînd apel şi la alte texte biblice sau la explicaţii izvorîte din meditaţia ori din 
experienţa sa personală. Formula prin care se adresează auditoriului, care, în 
Propovedanii şi Didahii este, de cele mai multe ori, „jalnici ascultători”, iar în 

Prediche este „iubiţii miei fraţi”, „dragi creştini”, „pravoslavnici creştini”, „dragul 
mieu creştine” etc., apare, de obicei, în interiorul primei fraze din exordiu şi se 
repetă, ca o expresie incidentă, în momentele esenţiale ale predicii. Exordiul, prin 
care preotul face pregătirea credincioşilor în vederea receptării mesajului, este 
uneori scurt şi imperativ: „O, amară iaste moartea, jalnici ascultători! Amar 
mie!”(Maior, 1809a: 117). De cele mai multe ori este, însă, o frază amplă, în care 

se face o referire generală privitoare la o atitudine sau la un comportament greşit 
ori chiar imoral: „Precum mulţi părinţi se vor osîndi pentru păcatele care însuşi ei 
le fac pentru fiii lor, aşea mulţi aşişderea nu vor scăpa de mănia lui D<u>mnezeu, 
carea, pentru păcatele ce le fac fiii lor, va veni preste ei” (Maior, 1809b: 41). 
Pentru un auditoriu mai elevat, introducerea poate fi mai dezvoltată, cu trimiteri la 
învăţăturile sfinţilor părinţi sau ale filozofilor din Antichitate: „Nu e de a întreba, 

zice Augustin la Solilocfie, cap.2, de unde vine moartea, ci mai bine se întrebi de 
unde nu poate veni? De vreame ce nemica nu iaste în firea lucrurilor cu carea ca cu 
o unealtă să nu ne poată omorî moartea (Maior, 1809a: 23); „Orice lucru carele 
desfătează, de va fi faţă, împiiadecă, ca să  nu poţi judeca drept despre dînsul de 
trăbuie să-l alegi au să-l lapezi, de vreme ce acela întunecă mintea cu dragostea sa 
şi trage cătră sine inima omului.  Aşea învaţă Aristotel, vîrful filosofilor, şi aduce 

înainte trista pildă a troianilor, asupra cărora greu războiu rădicase grecii pentru 
Elena, ce o ţinea troianii la dînşii” (Maior, 1809b: 88-89).  

În predicile lui Petru Maior găsim, ca şi în cazanii, aceleaşi momente ale 
tratării: explicaţia, argumentarea, istorisirea, critica ereziilor şi a comportamentului 
necreştinesc etc., numai că protopopul ardelean este mai profund şi mai subtil în 
explicaţii, mai doct în istorisire, mai convingător în argumentaţie şi mai vehement 

în critică. Deşi în omilii nu se cultivă spiritul polemic, Petru Maior recurge şi la 
această componentă a retoricii, proprie discursului laic. Totuşi, preferinţa lui se 
îndreaptă spre tonul didactic, adesea poruncitor, prezent mai ales în Didahii. Ca în 
toate tipurile de discurs, Petru Maior recurge adesea la digresiuni menite să aducă o 
explicaţie suplimentară temei tratate, dar şi să relaxeze atenţia prea încordată a 
auditoriului. 

În omiletica lui Petru Maior se acordă, ca şi în retorica antică, o importanţă 
aparte secvenţei finale sau peroraţiei. În această parte a predicii se fixează, 
rezumativ, conţinutul temei abordate în discurs, prin aplicaţie se obţine participarea 
afectivă a credincioşilor la învăţătura transmisă, iar prin exhortaţie, aceştia  sînt 
îndemnaţi la îndeplinirea zilnică a învăţăturii date de preot. 

La Petru Maior, mai mult decît la vechii autori de cazanii, iese în evidenţă grija 

pentru claritatea, precizia şi expresivitatea comunicării. Chiar dacă, în esenţă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

respectă structura şi tradiţia limbajului bisericesc din epoca veche, el manifestă şi 
chiar îşi mărturiseşte o tendinţă de înnoire a mijloacelor de exprimare, cel puţin la 
nivel lexical. În acest scop, teologul transilvănean apelează atît la împrumuturi din 
latina cultă, cît şi la termeni regionali şi arhaici, îndeosebi la cei moşteniţi din 
latină, dar nepreluaţi de româna literară modernă. Iată numai cîteva exemple: a. 
neologisme: apostrofi, cauză, contract, dedicaţie, esemplu, predică, scăndălisi etc.; 

b. termeni arhaici şi dialectali, păstraţi din laină: ajun „post”, astruca „îngropa”, 
custa „a trăi”, stîlpări „ramuri verzi, crenguţe sfinţite de preot” etc. Trebuie să 
precizăm, însă, că atît neologismele, cît şi termenii dialectali sau arhaici folosiţi de 
Petru Maior se găsesc, mai mult sau mai puţin frecvent, şi în scrierile altor învăţaţi 
români din Transilvania şi chiar din Principate. 

Limbajul figurat, alcătuit din epitete, comparaţii, metafore,  metonimii, alegorii, 

hiperbole etc., reprezintă o componentă esenţială a limbajului omiletic folosit de 
cărturarul ardelean. La el, însă, aceste elemente ale comunuicării expresive sînt, 
adesea, mai rafinate, mai elevate şi mai eficient incluse în context. Dintre toate, 
comparaţia îi oferă cele mai numeroase şi variate posibilităţi nu numai de mlădiere 
stilistică , ci şi de nuanţare, de clarificare şi amplificare semantică a discursului. 
Alese în funcţie de tema predicii, dar şi de condiţia socioculturală a auditoriului, 

comparaţiile sînt luate din realitatea şi din experienţa comună a credincioşilor sau 
din surse cărturăreşti elevate, ca în exemplele următoare: „[...] omul ce moare 
cunoaşte că în clipa aceasta se sfîrşeşte viaţa şi acum desmierdările şi poftele lumii 
ca fumul pier” (Maior, 1809a:107; „Eşind Domnul H<risto>s din Erihon, unde 
făcuse multe minuni, vinea ca să între în Ierusalim biruitoriu, însă nu cu fală, 
precum fac împăraţii cei pămînteşti, nu vru a întra şăzînd într-un car tras de tigri, 

precum odinioară împăratul Caligula, sau tras de lei, precum împăratul Marc 
Antonie, sau tras de elefanţi, precum Pompeiu, sau de cerbi, precum împăratul 
Avrelian” (Maior, I, 1810: 93-94). 

Figurile stilistice de tip retoric, precum: apostrofa, exclamaţia, interogaţia 
retorică, invocaţia retorică, repetiţia, antiteza, inversiunea, eufemismul, reticenţa, 
suplicaţia etc., ocupă, de asemenea, un loc aparte în structura lingvistică a 

discursului propus de Petru Maior. Cele mai frecvente sînt exclamaţia, interogaţia 
retorică şi apostrofa: „O, vai! mă tem să nu gîndească aceasta: o, Mîntuitoriule 
Is<us>e H<ristoa>se! Iată eu, plin de păcate şi gol de fapte bune, sînt înstreinat de 
la tine! O, de ţ-aş fi slujit aşea cu sîrguinţă ţie precum am slujit poftelor lumeşti, o, 
cît mai cu mîngăiare aş muri!” (Maior, 1809a: 104); „Dacă a nu pedepsi păcatul 
atîta fu de neplăct lui D<u>mnezeu, ce va fi a lăuda păcatul? Ce va fi a spori 

păcatul? Ce va fi a încredinţa păcatul? Ce va fi a se face începătoriu blăstămat 
păcatului? Putea-vor, oare, ticăloşii aceştia părinţi avea nădejde de spăsenie?” 
(Maior b:16); „Unde e mintea voastră, creştinilor, carii întru acesta chip creşteţi şi 
grijiţi pre fiii voştri, pre născuţii voştri. Vreţi voi mai bine să faceţi bucurie 
diavolilor cu creşterea fiilor voştri? Şi vreţi voi mai bine să se osîndească născuţii 
voştri la munca cea vecinică a tartarului cu diavolii împreună, au să se fericească 

de-a pururea în raiu cu îngerii?” (Maior, 1809b: 87-88) etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

În literatura omiletică românească din epoca veche şi premodernă, doar Didahiile lui Antim 
Ivireanul sînt comparabile, sub aspect stilistic, cu predicile lui Petru Maior. Nefiind, însă,  tipărite decît 
spre sfîrşitul secolului al XIX-lea, didahiile rostite de mitropolitul muntean, deşi sînt mult superioare 
vechilor cazanii, n-au putut influenţa discursul omiletic românesc în masura în care au făcut-o 
predicile publicate de Petru Maior  între 1809 şi 1811. 

În concluzie, putem afirma că discursul religios propus şi practicat de Petru Maior, dar şi de 

ceilalţi teologi ai Şcolii Ardelene, marchează trecerea de la cazania tradiţională la predica românească 
modernă, mai bine structurată din punct de vedere formal şi mai bogată din punct de vedere ideatic, 
cu o finalitate morală, teologică şi etică mai precisă. După cum sublinia Laura Stanciu (2003: 214), 
„Maior s-a detaşat [...] de climatul tradiţional şi a exemplificat prin opera sa omiletică o deschidere 
diferită spre un alt orizont cultural, ce a prilejuit desacralizarea parţială a temelor generale privitoare la 
morală şi viaţă, compatibile cu pragmatismul iluminist”.  
 

Bibliografie 

1. Izvoare 

Maior, 1795 = Petru Maior, Protopapadichia (1795) , Ediţie îngrijită şi studiu introductiv de Ioan Chindriş, Cluj-

Napoca, Clusium, 1997 

Maior, 1809a = Petru Maior, Propovedanii la îngropăciunea oamenilor morţi, Buda, 1809 

Maior, 1809b = Petru Maior, Didahii, adecă învăţături pentru creşterea copiilor, Buda, 1809 

Maior, 1810 = Petru Maior, Prediche sau învăţături la toate duminicile şi sărbătorile anului, partea I-III , Buda, 

1810-1811 

Maior, 1813 = Petru Maior, Istoria besericei românilor atît acestor dincoace, precum şi a celor dincolo de 

Dunăre, Buda, Tipografia Universităţii, 1813; vezi şi ed. Ioan Chindriş, Bucureşti, Viitorul Românesc, 1995 

Micu, 1784 = Samuil Micu, Propovedanie sau învăţături la îngropăciunea oamenilor morţi, Blaj, 1784 

2. Studii 

Bârlea, 1948 = Oct. Bârlea, Ex Historia Romena: Ioannes Bob. Episcopus Fagarasiensis (1783-1830),   

Frankfurt/Main, 1948 

Chindriş, 1997 = Studiu introductiv la Petru Maior, Protopapadichia, Ediţie îngrijită de Ioan Chindriş, Cluj-

Napoca, Clusium, 1997 

Comşa, 1921 = Gh. Comşa, Istoria predicei la români, Bucureşti, 1921 

DLit.R, 1979 = Dicţionarul literaturii române de la origini pînă la 1900, Bucureşti, Ed. Academiei, 1979. 

Georgescu, 1940 = Ioan Georgescu, Un izvor literar al lui Petru Maior: Paolo Segneri, Quaresimale, în „Studii 

italiene”, 1940, nr. VII, p. 13-22 

Mladin, Vlad, Moisiu, 1957 = N. Mladin, I. Vlad şi Al. Moisiu, Samuil Micu Clain – Teologul, Sibiu, 1957 

Munteanu, 1960 = Opera canonică a lui Petru Maior, în „Biserica Ortodoxă Română”, LXXVIII, 1960, nr. 9-

10, p.791-816 

Protase, 1973 a = Maria Protase, Petru Maior: un ctitor de conştiinţe, Bucureşti, Editura Minerva, 1973 

Protase, 1973 b = Maria Protase, Opera omiletică a lui Petru Maior, în „Mitropolia Ardealului”, XVIII, 1973, nr. 

1-2, p.28-38 

Radu,1967 = A. Radu, Opera omiletică a lui Petru Maior, în „Studii teologice”, seria a II-a, XIX, 1967, nr. 9-10, 

p. 656-673 

Stanciu, 2003 = Laura Stanciu, Biografia unei atitudini: Petru Maior (1760-1821), Cluj Napoca, Editura 

Risoprint, 2003 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 21:07:11 UTC)
BDD-A113 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

