
 

Asupra unei traduceri din Noul Testament de la Bălgrad 

(1648) 

Alexandru GAFTON 

Le 15
e
 verset du troisième chapitre de l‟Épître de Jacques ne présente qu‟une seule 

différence de traduction dans le NTB et les versions datant du XVIe siècle, aussi bien que 

dans la BB. Apparemment insignifiante, elle a pour conséquence non seulement des 

différences survenues dans la compréhension du texte, mais elle fait aussi que les CB, CP, 

CV et BB soit chargées d‟une erreur de traduction. En outre, le cas est significatif pour les 

limites de la traduction, dont le premier but n‟est pas l‟éclaircissement du lecteur, mais 

seule la littéralité du texte. 

 
În vechile traduceri româneşti, versetul 15 din capul al treilea al Epistolei lui 

Iacob este tradus după cum urmează: „că nu e aceaia preamîndrie de sus 
deştingătoare, ce e păminteasca, sufletească, drăceasca” (CB); „că nu-s acialia 

preamîndrii de sus deştingătoare, ce pămenteşti suflete[şti] drăceşti” (CV); „Nu-s 
acealea mîndrii de sus deştinse, ce de pămînt, sufleteşti, drăceşti” (CP). Segmentul 
evidenţiat are drept corespondent, în textul slavon, adj. d8[0n\. „yucikov"‟, 
„animatus‟. Traducerea de la 1688, în concordanţă cu cele de mai sus, prezintă: 
„Nu iaste aceasta înţelepciune care să pogoară de sus, ce pămintească, sufletească, 
drăcească”. 

Spre deosebire de acestea, textul ardelenesc prezintă: „Că această înţelepciune 
nu e pogorîtă de sus, ce e pămîntească şi trupască şi drăcească” (NTB, Iac., III, 15). 
Oricum am privi lucrurile, prin ruptura provocată de textul de la 1648, faţă de 
identitatea primelor patru versiuni prezentate, nu putem avea în vedere decît o 
greşeală de traducere a cuiva. 

Edificat, în principal, pe baza textului latinesc, Noul Testament de la Bălgrad 

găsea în Vulgata următoarea secvenţă: „Non est enim ista sapientia desursum 
descendens: sed terrena, animalis, diabolica”. 

Lat. anima, ca şi lat. spiritus (< spiro „a sufla, a expira‟) avea sensul „curent de aer‟, 

„suflu‟, „expiraţie‟. Deşi a fost creată şi o formă de masculin, animus, opus lui 

corpus şi anima, spre a se referi la sfera superioară spirituală, acesta a avut un 

concurent serios în spiritus, echivalent al gr. pneu~ma. Un alt derivat, animalis avea 

sensul „care respiră‟ (v. şi sl. d8hati şi familia, de unde rom. dihanie). Ambele 

familii lexicale, anima -ae, şi spiro - are, au la bază conceptul „curent de aer‟, cu 

referire la ceea ce exhală o vietate. De aici s-au putut dezvolta, apoi, o serie de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:11:16 UTC)
BDD-A112 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

sensuri, prin extensiune, specializare sau metaforă, dar şi prin relaţionarea cu 

termeni din alte limbi - în special greacă - cu care cei latini se aflau în relaţii de 

echivalenţă. Dincolo de uzul comun al acestor termeni - precum în cazul multor altor 

cuvinte -, limbaje precum cel filosofic sau religios au folosit aceşti termeni, 

încercînd să exprime concepte dificil de numit şi chiar de definit, aşadar, în cadrul 

unui limbaj metaforic şi, în consecinţă, încărcîndu-i cu valori speciale. 

În limbajul creştin, animalis se opune lui spiritualis şi desemnează un nivel primar 

de existenţă, instinctual, în care fiinţa este călăuzită de propriile pulsiuni vitale, de 

principiul vital primar, în vreme ce spiritualis se referă la fiinţa călăuzită de raţiune, 

precepte şi concepţii dobîndite pe căi spirituale, prin abstragerea de la manifestările 

instinctuale şi provenind din zonele superioare ale suflului vital
1
. 

Fie că a înţeles sau cunoştea aceste lucruri, fie că era un bun cunoscător al 
latinei, prin soluţia sa, traducătorul NTB pune în act distincţia suflu vital 
instinctual/suflu spiritual-raţional, şi chiar dacă nu alege un termen foarte potrivit, 
ocoleşte capcana prin care ar fi denaturat sensul textului, ferind astfel cititorul de 
înţelegerea greşită. Într-adevăr, în text era vorba despre trei termeni, înşiruiţi într-o 
gradaţie, prin care se făcea referire la materia cea mai brută, la instinctele omeneşti 

şi la forţele spirituale negative. 
Fiind textul muntenesc o revizie a celui ardelenesc, este limpede că revizorii de 

la 1688 au văzut şi respins conştient, pe baze raţionate, soluţia predecesorilor. 
Cărturarii bucureşteni şi-au construit versiunea pe baza NTB, continuu verificată şi 
„corectată” conform cu ceea ce apărea în Septuaginta. În textul grecesc, segmentul 
în discuţie este redat astfel: oujk e[stin au[th hJ sofiva a[nwqen katercomevnh, 
ajllaV ejpigeio", yucikhv, daimoniwvdh". 

Gr. yucikov" se referea la „suflu‟, desemnînd ceea ce este animat, însufleţit, în 

consecinţă viu. De aici, termenul s-a folosit pentru fiinţele vii, ceea ce a generat 

sensul „terestru‟, apoi „material‟. Precum în cazul situaţiei din latină, şi aici referinţa 

se face la suflet, în opoziţie cu trupul, dar nu la nivelele superioare ale sufletului, ci 

doar în opoziţie cu materia cea mai brută, cea mai fină formă de existenţă a 

sufletului fiind spiritul. De aceea, precum în cazul animalis / spiritualis, yucikov" se 

opune gr. pneumatikov" „care se referă la suflu‟, „animat de suflu vital‟, adv. 

pneumatikw~" referindu-se la Spirit (Sfînt). 

De asemnea, precum textul latin, cel grecesc conţine un element ajutător pentru 

traducător, o precizare ce precede enumerarea, şi în care, prin negarea secvenţei hJ 
sofiva a[nwqen katercomevnh, (sapientia desursum descendens), traducătorul ar 
trebui să devină atent, deoarece anunţă că nu este vorba despre o înţelepciune sau 
virtute de la Dumnezeu venită, aparţinătoare de darurile spirituale superioare, ci 
dimpotrivă. 

Acest caz se alătură altora care demonstrează că, de regulă, cînd NTB părea a nu 

corespunde textului grecesc, BB urma litera Septuagintei, indiferent de rezultat. 
Adeseori, însă, această cale vicia sensul care trebuia redat. Astfel stînd lucrurile - 
cum o dovedesc şi alte situaţii -, este limpede că, frecvent, traducerile conţineau 

                                                 
1 Cf. concepţia stoicilor, conform cărora, pneuma, deşi este sursă de energie pentru trup, psihic şi 

raţiune, are ca forme superioare de existenţă doar pe ultimele două. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:11:16 UTC)
BDD-A112 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

numeroase greşeli ale căror consecinţe, la nivelul receptorului, doar le putem bănui, 
ele alăturîndu-se confuziilor generate de unele dintre traducerile literale şi calcuri. 

Este greu de imaginat că traducerile secolului al XVI-lea puteau oferi alte 
soluţii atît timp cît textul slavon nu punea la dispoziţie un termen, ci exercita 
presiuni printr-un termen. 

Într-un caz similar - dar trimiţînd la celălalt pol -, sub Gal., 6, 1, unde textul grecesc 

prezenta oiJ pneumatikoiV, „spirituales‟, redat în slavonă prin d8hov0nic\, cele două 

versiuni româneşti ale secolului al XVI-lea care conţin acest text, vor folosi 

duhovnicilor (AI) şi sufleteaşte (CP). Fireşte că traducerile nu sînt potrivite, dar 

aceasta întrucît textul slavon nu permite altfel. Atît gr. yucikov", cît şi pneumatikov" 

(şi pneumatikw~") apar destul de des în Epistolele lui Pavel, care face distincţia între 

cei mînaţi de instincte sau sensibili la însuşiri aparent aducătoare de beneficii, dar 

venind dinspre forţe telurice ori nefaste şi cei atenţi, în acţiunile şi în gîndurile lor, la 

urmarea poruncilor şi căii lui Dumnezeu. 

Nefăcînd distincţia dintre suflet şi spirit - chiar dacă textul în sine oferă 
elemente călăuzitoare -, aflaţi sub imperiul termenului slavon, traducătorii şi 

revizorii secolului al XVI-lea ne arată ce se întîmplă atunci cînd constrîngerile 
textului de tradus sînt nu doar asumate, ci şi imposibil de evitat. 

Traducerea Anania, din 2001, utilizează aici un termen de care traducătorul nu 
pare a fi pe deplin mulţumit (căci, pentru transmiterea pe deplin a sensului cerut, 
apelează la o notă explicativă)

2
: „Înţelepciunea aceasta nu-i coborâtă de sus, ci-i 

pământească, animalică, demonică”. Este evident că s-au consultat mai multe 

versiuni şi că textul a fost înţeles. 
Traducerile altor limbi, şi ele, găsesc cu multă caznă forme prin care să poată 

reda sensul textului: érzéki „care ţine de simţuri, senzorial‟ (B. magh.), sensual 
(N.T. engl.), niedrig (B. germ.), charnelle (Segond), animale (B.Jer.). Cum se 
vede, tot acest efort pare a avea drept cauză faptul că în conştiinţa receptorului de 
rînd şi în limbajul curent, nu se prea face deosebirea între conceptele „suflet‟ şi 

„spirit‟, primul tinzînd adesea să îl înlocuiască pe cel de-al doilea care, la rîndul 
său, apare mai curînd ca sinonim al celui dintîi. Chiar cînd există, distincţia aceasta 
- operată încă în filosofia vechilor greci - este confuză, ceea ce face ca, mai curînd, 
să avem a face cu o relaţie de sinonimie. 

În esenţă, astfel de dificultăţi se datorează faptului că textele de complexitatea şi 
cu încărcătura semantică şi spirituală a celui biblic cuprind şi se referă la distincţii 

teoretice, privitoare la realităţi conceptuale, abstracte, care se lasă greu surprinse, şi 
a căror trecere din intuiţie în gîndire iar apoi în cuvînt este anevoioasă. Din acest 
motiv, modalităţile de exprimare ale acestor concepte apelează la metaforizări ale 
elementelor lexicale care, în primă instanţă, trimit către realităţi extrem de concrete 
şi de înguste, sau care şi-au dezvoltat sensuri prin extensiune şi abstractizare, dar 
cărora le este tot mai dificil să poarte povara unor noi sensuri apărute prin rafinare. 

                                                 
2 Al cărei conţinut este următorul: „Stricto sensu: supusă afectelor şi pasiunilor; 

neduhovnicească; ceea ce se consumă la nivelul psihicului”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:11:16 UTC)
BDD-A112 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

