
„Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 1 (17), 2013, p. 183–194 

 

 

 

Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române.  

Teoria „relatinizării” sau a „reromanizării” 
 

Ioana MOLDOVANU–CENUŞĂ

 

 

 
Key-words: re-latinization, re-romanization, Roman Westernization, 

francization, language architecture 

 
 
Secolul al XIX-lea românesc stă sub semnul unei „bătălii a modernizării” – 

cum a numit-o Pompiliu Constantinescu (1947: 208–209) –, care s-a desfăşurat pe 
toate palierele culturii şi civilizaţiei, producând un reviriment general, echivalent 
întru totul cu o Renaştere. În acest proces de modernizare, factorul activ şi generator 
al noului a fost influenţa franceză, datorită căreia s-a realizat, după un secol de 
întrerupere a evoluţiei în sens european, o sincronizare cu Occidentul, a cărui 
expresie superioară era cultura şi civilizaţia Franţei.  

Numele Franţei, spunea Louis de Nalèche, electrizează populaţiile; el este 
purtătorul unui prestigiu de măreţie şi de generozitate pe care nu-l contestă nimeni 
(De Nalèche 1856: 15).  

Într-o relatare a consulului Fr. Guéricault către ministrul Lamartine, făcută în 
anul 1848, se prezintă succint atitudinea filofranceză a românilor de pe malul 
Dunării, care îi recunosc Franţei „supremaţia morală” şi statutul de „metropolă 
politică” a ţărilor neolatine „şi care fac eforturi zi de zi ca să-i asimileze limba, 
legislaţia, literatura, până şi modele cele mai uşuratice” (apud Anul 1848: 204). Din 
deceniul al cincilea, Franţa îşi depăşeşte condiţia de observator şi îşi asumă 
obligaţiile care-i revin ca mentor spiritual şi politic al Principatelor, sprijinind 
consecvent acţiunile de modernizare instituţională şi de eliberare naţională 
întreprinse de filofrancezii români. Într-un discurs din 7 februarie 1859, Napoleon al 
III-lea declara că „interesul Franţei este pretutindeni acolo unde trebuie să învingă o 
cauză dreaptă şi civilizatoare” (apud Desfeuilles, Lassaigne 1937: 85). Se va crea o 
comuniune spirituală pe care contele de Saint-Aulaire o sesiza într-un articol din 
anul 1925:  

România care, nemulţumită de a vorbi franceza şi de a simţi în franceză, 
gândeşte tot în franceză, este pentru noi un creier frate. Franţa şi România comunică 
în ambele feluri, al inteligenţei şi al sensibilităţii (Desfeuilles, Lassaigne 1937: 125).  

La sfârşitul secolului al XIX-lea, rezultatele modelării franceze a spiritualităţii 
noastre erau cu mult mai mari decât suntem dispuşi să o recunoaştem astăzi:  

                                                 
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 184 

Arareori acţiunea unui popor asupra altuia a fost mai completă, mai 
copleşitoare, mai cuprinzătoare ca influenţa franceză în România (Eliade 2000: 11).  

Iar după A.D. Xenopol (1909: 74, 77), „întreaga civilizaţie a poporului român 
se datoreşte imitaţiei civilizaţiei franceze”; şi mai departe: „Într-un cuvânt, noi 
copiem Franţa în toate şi mereu. Suntem doar o reproducere, mai mult sau mai puţin 
fidelă, a civilizaţiei franceze”. Afirmaţia implică o dublă exagerare: pe de o parte, 
limitează poporul român la clasele superioare ale societăţii, dincolo de care influenţa 
se rarefiază şi se pierde; iar pe de alta, neglijează procesul de refracţie, de adaptare a 
formelor străine la mentalul românesc, care s-a desfăşurat cu o intensitate sporită 
odată cu trecerea timpului şi care trebuie apreciat ca o manifestare a originalităţii 
noastre. De-a lungul secolului al XIX-lea s-a trecut de la imitaţia globală la cea 
selectivă şi de la preluarea mecanică a formelor la asimilarea lor prin încorporare în 
patrimoniul naţional. „«Imitaţia» este aşadar, în realitate, o adaptare selectivă” 
(Cornea 1974: 44). Profund nedrept era Iorga (1987: 202), când susţinea că „cultura 
care s-a întemeiat în secolul al XIX-lea [...], în loc să fie scoasă din adâncimile 
poporului, a fost adusă în pachete, în lăzi din Franţa”. Orice literatură trăieşte din 
adaptări şi imitaţii; de aceea s-a spus că „literaturile nu sunt, ci devin naţionale”, iar 
„o literatură exclusiv naţională este o himeră” (Baldensperger 1974: 279, 287). 
Foarte plastic a relevat acest proces Al. Zub: „Pe măsură ce «europenizarea» devine 
un fapt, se caută în tradiţiile locului ancore fixative” (Zub 1987: 764).  

Influenţa limbii franceze a reprezentat pandantul necesar al influenţei 
civilizaţiei Franţei. „Pentru ca o limbă să se generalizeze este necesar şi suficient ca 
ea să servească drept suport unei civilizaţii”, spunea Antoine Meillet (Meillet 1926: 
118). Or, deja în deceniul al patrulea, boierii români îi considerau pe francezi, după 
mărturia lui Raoul Perrin, „rezumatul cel mai complet al civilizaţiei” (apud Cornea 
1972: 513). Tot atunci, la 1835, J. Genilie observa că, în mediul cult al societăţii 
bucureştene, „limba franceză s-a făcut comună acum” (apud Oprescu 1922–1923: 
36), adică beneficia de calitatea de limbă literară. Este faza incipientă a 
bilingvismului cultural, numit şi diglotism (Edouard Pichon, apud Goldiş-Poalelungi 
1973: 39, n. 104), care, spre sfârşitul secolului, se va transforma într-un bilingvism 
avansat, sesizat de A.D. Xenopol: 

Această obişnuinţă foarte pronunţată a limbii franceze a produs un fel de limbă 
foarte curioasă, care nu se află decât în România: un fel de mixtum compositum 
jumătate fanţuzesc, jumătate românesc. Se începe o frază în franceză şi se termină în 
română. Se folosesc uneori câteva cuvinte franceze izolate în mijlocul unei fraze 
româneşti sau unele cuvinte româneşti într-o frază franceză [...]. E un fel de volapük 
franco-român. Acest amestec hibrid de limbi este odios şi ridicol (Xenopol 1909: 76).  

Amestecul a mai fost constatat la aromânii grecizaţi şi se poate observa şi 
astăzi la românii din marile oraşe ale Basarabiei rusificate. La noi însă, el se 
producea doar la nivelul superior al societăţii, nu se extinsese în mediile populare, 
care nu beneficiau de o educaţie franceză. 

Limba română a resimţit efectele bilingvismului cultural atât la nivel lexical, 
cât şi la nivel sintactic. Pe la 1844, ea devenise „un idiom de tot neînţeles” – cum 
spunea I. Voinescu II – ca urmare a invaziei de neologisme romanice, luate 
îndeosebi din franceză. Paralel cu literatura, care „din zi în zi se dezromâneşte”, cum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române 

 

 

185 

 

constata Bolintineanu la 1868 (Bolintineanu 1961: 559), un efect similar l-a resimţit 
şi lexicul limbii literare. 

Ca urmare a acestei universale galomanii, limba se transformă, îmbogăţindu-se 
cu cuvinte şi expresii franceze, pentru adoptarea cărora abandonează adesea bogăţia 
propriului patrimoniu (Drouhet 1983: 62).  

Cele mai multe erau împrumuturi necesare, din sfera ideilor, în care cultura 
franceză îşi adusese o contribuţie esenţială. 

O idee franceză, arăta Alexander von Humboldt, pătrunde pretutindeni, pentru 
că mai totdeauna are într-însa tot ceea ce alcătuieşte caracterul uman şi universal al 
ideii (apud Ionnescu-Gion 1891: 259).  

Au existat însă şi multe împrumuturi de lux, cel puţin la prima vedere, 
acceptate datorită faptului că sinonimul francez părea mai cult din perspectiva 
snobismului cultural al vremii. Amor, de pildă, le concura cu succes pe iubire şi pe 
dragoste, pentru că era înconjurat de aura amorului franţuzesc galant, atât de 
deosebit de felul cum se practica el în societatea românească tradiţională. Astăzi se 
apreciază că neologismele de origine franceză ar reprezenta cca 40% din vocabularul 
limbii române moderne. 

Deoarece majoritatea acestor neologisme aveau, la rândul lor, o origine latină 
în limba franceză, unii lingvişti au vorbit de o relatinizare a limbii române. După 
părerea lui Iorgu Iordan, cel dintâi care a uzat de acest termen ar fi fost Al. Graur, 
într-un articol din 1930 publicat în ziarul „Adevărul” sub pseudonimul Gh. Reviga 
(Iordan 1970: 72, n. 8). Dar în acelaşi an îl folosea şi Ovid Densusianu, în cursul 
consacrat „Evoluţiei estetice a limbii române”, ţinut la Universitatea din Bucureşti. 
Ca şi Graur, el avea în vedere o „relatinizare sub influenţa franceză”, de pe la 1830, 
iar nu sub influenţa latinismului ardelenesc. Acesta din urmă dovedise „o lipsă de 
orizont extraordinară, o lipsă de perspectivă literară”, datorită faptului că latiniştii, 
„fiind numai istorici sau filologi”, nu „au atins manifestările artistice” şi multiplele 
aspecte ale vieţii cotidiene. Or, influenţa franceză a venit odată cu moravurile, cu 
romantismul care „a avut un dar extraordinar de cucerire a sufletelor” şi „a coincidat 
cu deşteptarea noastră” (Densusianu 1977: 348–349). Este adevărat că influenţa 
franceză a deschis orizonturi literare noi şi că mai toate genurile şi speciile poetice, 
apărute în secolul al XIX-lea, s-au creat după model francez. Ea reprezenta o 
necesitate a vieţii spirituale şi, de aceea, latinismul nu a avut şansa de a se impune în 
acest domeniu. 

Ceea ce încă nu se ştie este că adevăratul creator al termenului, nicăieri 
menţionat, a fost A. Meillet. În articolul Sur le sens linguistique de l’unité latine, 
publicat în 1916 în „Revue des Nations latines” şi reluat într-o carte cunoscută de 
mai toţi lingviştii contemporani, inclusiv de Graur şi de Densusianu, marele lingvist 
se ocupa de poziţia limbilor neolatine în cadrul Romaniei. Deşi indeniabil, caracterul 
latin al limbii române s-a manifestat în condiţii istorice diferite şi în afara influenţei 
unificatoare a Bisericii Romane. „Din fericire, spunea el, influenţa franceză, care a 
fost puternică în secolul al XIX-lea, a relatinizat româna după câteva decenii” 
(Meillet 1926: 313). 

Principala obiecţie pe care o suscită termenul, aşa cum a fost folosit el de 
Meillet şi de lingviştii români, este aceea că, în cazul neologismelor de origine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 186 

franceză, trebuie avută în vedere etimologia primară, iar nu cea secundară (= 
originea lor latină în limba care ni le-a transmis). În consecinţă, este nefiresc să 
numim „relatinizare” efectul influenţei franceze. O a doua obiecţie este aceea că nu 
poate fi eliminată din ecuaţia etimologică tocmai influenţa latină directă, exercitată 
prin intermediul cărturarilor ardeleni (şi nu numai al lor). Probabil că din aceste 
motive Sextil Puşcariu a propus un nou termen, reromanizare, care în intenţia sa 
acoperea ambele orientări ale împrumutului neologic: „în sens latin”, în Ardeal, şi 
„în sens neolatin”, în Principate (Puşcariu 1974: 434, articolul Despre neologisme). 
Termenul ar circumscrie astfel configuraţia romanică a lexicului românesc, 
dobândită în perioada modernizării limbii.  

Neologismul latin, spune el, a avut ca urmare o plămădire din nou a limbii 
române [subl. n.], tot atât de importantă ca împrospătarea prin împrumuturi din 
slavoneşte (Puşcariu 1976: 379).  

Dar poate oare superstratul neolatin sau cel slavon, manifestate la nivelul 
lexicului, să echivaleze cu o „plămădire din nou”, care ar antrena, neapărat, şi 
structura gramaticală? Argumentul adus de Puşcariu trece însă sub tăcere această 
eventuală obiecţie. 

Neologismul a schimbat, mai mult decât se admite de obicei, aspectul limbii 
române, încadrând-o din nou în spiritualitatea romanică şi îndepărtând-o de 
comunitatea „balcanică” în care o înglobase mai ales cultura ce venea din Bizanţ 
(Puşcariu 1976: 415).  

Ceea ce spune Puşcariu este adevărat, după cum adevărată este şi constatarea 
sa că „limba franceză [este] izvorul aproape exclusiv al neologismului român” 
(Puşcariu 1976: 391–392); dar această nouă spiritualitate nu înseamnă o „plămădire 
din nou a limbii” – şi este de mirare că un lingvist mare ca Puşcariu a putut face 
această confuzie. 

De aceea Iorgu Iordan considera că expresia reromanizare este „cu totul 
improprie, falsifică realitatea şi se poate preta la interpretări eronate” (Iordan 1970: 
72). El recunoştea însă că  

rezultatul acestui contact [cu romanitatea occidentală, n.n.] a fost îmbogăţirea enormă a 
limbii române cu elemente latino-romanice, nu numai în ce priveşte vocabularul [...], ci 
şi în domeniul sintaxei, mai ales al frazei construite prin subordonare (Iordan 1970: 72).  

Iorgu Iordan, ca şi alţi lingvişti, vorbeşte de împrumuturi „latino-romanice”, 
subsumând prin această etichetă ambele direcţii de îmbogăţire a lexicului, care converg 
spre „modernizarea limbii române în spirit latino-romanic”; dar acest fenomen, arată el, 
„a cuprins numai aspectul ei cult (sau literar)”, de unde s-a extins treptat şi în limba 
populară (Iordan 1970: 74). Chiar dacă s-ar face abstracţie de influenţa „latino-
romanică”, a cărei pondere este foarte mare, angajând şi o serie de formanţi lexicali 
(sufixe şi prefixe) şi implicând „epurarea” lexicului neromanic, „româna nu este mai 
puţin romanică decât celelalte continuatoare ale latinei” (Iordan 1970: 75). Altfel spus, 
ea şi-a menţinut de-a lungul timpului caracterele romanice definitorii. 

În pofida obiecţiilor, Octav Nandriş continuă să uzeze de termenul 
reromanizare, susţinând că franceza „a îndeplinit în română rolul pe care latina l-a 
jucat în epoca Renaşterii în istoria limbii franceze” (apud Goldiş-Poalelungi 1973: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române 

 

 

187 

 

38). Dimpotrivă, Alexandru Niculescu crede că termenii reromanizare şi relatinizare 
nu presupun 

o pierdere a romanităţii (latinităţii), ci un surplus al ei: re- are un sens intensiv, 
exprimând augmentarea elementelor de origine latină din limba română [subl. a.] 
(Niculescu 1978: 6).  

Lingvistul nostru se înşală. În română, funcţia de intensificare are prefixul 
răs-, iar nu re-, care are un sens exclusiv iterativ (DLR). Şi în franceză 
(relatinisation, la Meillet), „funcţia principală a lui re- este de a marca repetarea 
unei acţiuni; el indică şi o mişcare retrogradă, revenirea la o stare mai veche” 
(Grevisse 1988: 250).  

Aşadar, ambii termeni desemnau, în viziunea lingviştilor care i-au lansat, un 
fenomen similar Renaşterii, prin care firul întrerupt al unei evoluţii naturale a fost 
reînnodat. După o fază de slavonizare, de grecizare şi de turcizare a lexicului, care-i 
conferea limbii un pronunţat aspect „oriental”, s-a reinstaurat statu quo-ul, printr-o 
intensă purificare, realizată în mod conştient de toţi cărturarii, şi prin compensarea 
lacunelor cu neologisme de factură occidentală, preponderent franceză. De aceea, 
Alexandru Niculescu a propus sintagma occidentalizare romanică, având în vedere 
„procesul de orientare a societăţii, a culturii şi limbii române spre latinitatea şi 
romanitatea Occidentului european”, prin care „româna s-a reînscris în romanitate”, 
trecând printr-o fază de „bilingvism (cultural) conştient” (Niculescu 1978: 6–7). 

Nici această sintagmă nu i se pare convenabilă lui Vasile Ţâra (1982–1983: 
174), „întrucât limitează numai la influenţa romanică apuseană o direcţie teoretică şi 
practică mult mai complexă”. Altfel spus, atributul „romanică” nu trimite şi la limba 
latină, aşa cum considera Alexandru Niculescu, iar „relatinizare” este „şi mai 
restrictiv”, întrucât trimite exclusiv la aceasta (Niculescu 1978: 175). Autorul 
preferă să vorbească de un „proces de modernizare în spirit latino-romanic a limbii 
noastre culte”, care „s-a manifestat în toate compartimentele ei, nu numai în lexic”, 
angajând şi „structuri de ansamblu a stilurilor funcţionale moderne”; orientarea spre 
latină a ardelenilor şi spre franceză a regăţenilor au reprezentat direcţii care „până la 
urmă [...] au fuzionat” (Niculescu 1978: 175).  

Dar aşa-zisa „direcţie latino-romanică în modernizarea limbii noastre literare” 
(Niculescu 1978: 177) implică, în realitate, două direcţii de sens contrar, una spre 
latina clasică, alta spre franceza modernă. 

Între Transilvania, pe de o parte, şi Moldo-Valahia, pe de altă parte se creează 
opoziţiile latin/romanic, antic/contemporan, istoric-filologic/beletristic, tradiţional/ 
modern (Niculescu 1978: 98).  

Prima direcţie izvora din dorinţa de afirmare a istoricităţii poporului român, a 
doua pleca de la premisa că această istoricitate există (deci nu mai trebuie 
demonstrată) şi se axa pe contemporaneitatea europeană (Niculescu 1978: 88–89), 
intenţionând o sincronizare cu cea mai avansată cultură a Occidentului, care era cea 
franceză. 

Punctul de vedere al lui Alexandru Niculescu se află în prelungirea concepţiei 
lui Sextil Puşcariu, care a sesizat anacronismul mişcării culturale din Transilvania:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 188 

Criticismul sănătos al generaţiei din preajma anului 1840 ne-a păzit de 
aberaţiile unei direcţii ce ameninţa să înlocuiască graiul tradiţional prin elementele 
unei limbi moarte [...], dând locul cuvenit în limbă neologismului francez,  

care „venea cu înfăţişarea lui vie şi deştepta noţiuni curente pentru o minte din 
veacul al XIX-lea” (Puşcariu 1920: 150). Puşcariu îl cita pe Ramiro Ortiz, care 
„observase atât de just” faptul că „adevărata renaştere română e legată de cultura 
franceză, singura pe care românii au asimilat-o şi care a fost fecundă în rezultate 
literare şi artistice” (Puşcariu 1920: 150). 

În plus, spunea Puşcariu, influenţa latină era mediată de catolicismul 
habsburgic, astfel încât filiera germană se reflecta şi în aspectul neologismelor 
împrumutate de ardeleni.  

Acest aspect german al culturii latine din Ardeal a fost una din cauzele care 
au pus o barieră între cărturarii transilvăneni şi cei de dincolo de Carpaţi, unde 
spiritul public se orienta aproape exclusiv spre cultura neolatină din Franţa 
(Puşcariu 1976: 411).  

Este ceea ce N. Iorga numise „un antagonism fatal” între societatea cultă 
românească intracarpatică şi cea extracarpatică, al căror ideal se găsea în 
Germania (Austria) pentru prima şi în Franţa pentru a doua (Iorga 1910–1911: 
771–772). 

Tot dintr-o perspectivă socio-istorică abordează chestiunea şi G. Ivănescu. 
După părerea sa, „influenţa culturii franceze [este] de esenţă progresistă”, în timp ce 
orientarea spre cultura latină a Antichităţii are un caracter retrograd. „Întorcându-se 
spre trecut, până spre limba latină, care a fost, până la 1848, limba oficială în 
Ungaria, ei [= intelectualii ardeleni] se făceau reprezentanţii unei atitudini [...] 
aristocratice sau feudale în problemele limbii”, dovedind „o lipsă de contact cu 
realităţile” (Ivănescu 1980: 675–676). Ungaria (împreună cu Transilvania) a fost una 
din puţinele ţări europene în care limba latină s-a dovedit rezistentă, iar această 
situaţie le-a creat intelectualilor ardeleni iluzia că ea continua să joace rolul de 
„limbă universală” şi la începutul secolului al XIX-lea, deşi în restul Europei fusese 
detronată de franceză încă din secolul precedent (Réau 1938: 13–14). La 1818, Ion 
Budai-Deleanu susţinea însă că  

limba lătinească este [...] cea mai trebuincioasă la tot neamul românesc, fiindcă toată 
învăţătura şi toate scrisorile cele mai vechi sânt alcătuite întru această de obşte limbă. 
Nice să poată zice astăzi că este cineva în Europa învăţat care nu va şti latineşte, 
măcar să fie întru alte cât de procopsit” (apud Marino 1977: 170). 

În realitate, chiar capitala Imperiului Austro-Ungar era, încă din secolul al 
XVIII-lea, în mare măsură francizată. Deja Montesquieu constatase, la 1728, că aici 
„limba noastră este atât de universală încât e aproape singura la oamenii cultivaţi” 
(apud Brunot 1967 VIII2: 776), iar spre sfârşitul secolului, împărăteasa colabora cu 
protipendada „la adaptarea şi la cunoaşterea ideilor occidentale sub formă franceză” 
(Iorga 1924: 23). În acest mare centru european, spune Germaine Lebel (1955: 295), 
„fermentau şi radiau ideile franceze, fie că e vorba de concepţii literare, de teorii 
politice şi filozofice sau de doctrine revoluţionare”.  

Dar dacă Viena era în pas cu moda franceză, cu limba şi cu cultura franceză, 
tot ea era aceea care se opunea cu înverşunare răspândirii lor în Imperiu, menţinând 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române 

 

 

189 

 

popoarele din acest conglomerat politic într-o stare culturală anacronică. Revelatoare 
în acest sens este o scrisoare din anul 1876 a lui G. Bariţ către M.G. Obedenaru: 

Una din maximele statului în care m-am născut şi am trăit, mărturisea el, era 
un fel de ură faţă de tot ce era francez, caracterul francez era considerat cel mai 
periculos din lume şi poporul francez ca inamic al acestei lumi. Părinţii care 
permiteau fiilor şi fiicelor lor să înveţe franceză treceau drept opoziţionişti, 
perturbatori, adversari ai sistemului guvernamental. Abia după ce am părăsit şcoala, 
încetul cu încetul [subl. n.], începurăm să cunoaştem cumplitele erori în care 
fuseserăm educaţi şi să apreciem imensele foloase pe care le poate trage naţiunea 
noastră din cunoaşterea limbilor neolatine, anume a celei italiene şi a celei franceze. 
[...] Francezii sunt [...] adevăraţi luminători ai omenirii [...]. Iertat să-mi fie păcatul, 
dar am pismuit adesea generaţia d-tale din România, care a fost atât de fericită să 
asculte bărbaţi ca Michelet şi Quinet, să câştige pentru patria lor favoarea celor mai 
iluştri bărbaţi ai Franţei (apud Radu 1982: 52). 

Acest decalaj cultural, creat şi întreţinut de politica habsburgică, explică în 
bună măsură decalajul lingvistic între modelul imitativ umanist, regresiv, al 
intelectualităţii transilvănene, care vedea în latina clasică forma ideală de expresie, şi 
modelul imitativ iluminist, al intelectualităţii din Principate, susţinut de ideea 
progresului limbilor, a superiorităţii limbilor moderne faţă de cele antice, care îi 
atribuia francezei calitatea de limbă literară ideală. Cele două modele erau 
incompatibile şi, din acest motiv, nu se poate vorbi de o orientare latino-romanică şi 
nici de neologisme latino-romanice, cât timp la originea împrumutului lexical se 
aflau limbi diferite. 

Conceptul de etimologie multiplă reprezintă o formulă lexicografică de 
compromis, care grupează sub o formă ideală (= forma selectată de limba literară) 
cuvinte cu mai multe etimologii directe, care uneori concordă, iar alteori se 
deosebesc ca aspect fonetic. Aşa-zisa fuziune a direcţiilor culturale latinizantă şi 
francizantă, de care vorbesc Vasile Ţâra (vezi supra) şi Alexandru Niculescu (1978: 
90–91), s-a realizat printr-un proces de selecţie a formelor lexicale similar cu 
unificarea supradialectală. Dar, aşa cum nu putem vorbi de cuvinte moldo-
munteneşti în ultimul caz, nu putem vorbi nici de neologisme latino-romanice: s-a 
selectat fie un neologism de origine latină, fie unul de origine romanică. 

Doar într-un singur caz formula aceasta este posibilă, dacă nu cumva chiar 
necesară. Ne gândim la neologismele afectate de fenomenul de hiperlatinizare, cum 
îl numea Sextil Puşcariu (Puşcariu, 1976: 402), prin care un cuvânt provenit din 
limba franceză (aşa cum o indică sensul) este apropiat formal de corespondentul său 
latin. Acest fenomen nu s-a manifestat în mod fortuit, ci a devenit o matrice de 
adaptare conformă cu structura limbii române, care a funcţionat în Principate, 
realizând o convergenţă cu procedeul de adaptare al latiniştilor. Neologismele de 
acest fel pot fi numite latinisme indirecte, adică termeni de origine latină savantă 
împrumutaţi de la o limbă romanică la alta prin „influenţe interromanice” (Râpeanu 
2004: 164). 

Termenul relatinizare a fost preluat din lingvistica noastră de Sanda 
Reinheimer Râpeanu şi aplicat limbilor romanice occidentale pentru a circumscrie 
influenţa adstratului latin savant asupra acestora, care a acţionat îndeosebi în epoca 
Renaşterii (Râpeanu 2004: 14, 30–33). Autoarea nu renunţă nici la termenul 
reromanizare, care s-ar aplica relatinizării româneşti, prin care s-a realizat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 190 

desprinderea de influenţele bizantino-slave şi neogreceşti şi integrarea „în lumea 
occidentală dominată de latină” (Râpeanu 2004: 14, 40). Pentru situaţia avută în 
vedere, romaniştii occidentali folosesc exclusiv termenul latinizare, iar prin 
relatinizare (fonetică sau grafică) înţeleg procesul de adaptare regresivă, prin care 
termenii latineşti moşteniţi sunt aduşi mai aproape de etimon, printr-o rectificare a 
„formelor corupte” de evoluţia fonetică (Râpeanu 2004: 39, 152–154).  

În ce ne priveşte, acceptăm terminologia romaniştilor străini, numind 
latinizare acţiunea de introducere a neologismelor de origine latină şi relatinizare 
procedeul iniţiat de Şcoala Ardeleană, prin care forma cuvintelor moştenite este 
„corectată” spre a se realiza o mai mare apropiere de cea latină clasică. Rezultatele 
relatinizării au fost numite semicultisme (Râpeanu 2004: 153). În privinţa latinizării 
operate de ardeleni (sau de latiniştii din Principate), apelăm la terminologia folosită 
de romanista bucureşteană, pentru a denumi cele două modalităţi de adaptare (sau de 
integrare) a neologismelor: integrare progresivă (când se adaptează în concordanţă 
cu legile fonetice care au acţionat asupra cuvintelor moştenite) şi integrare regresivă 
(când se adaptează avându-se în vedere aspectul fonetic din latina clasică) (Râpeanu 
2004: 62, 125).  

Numim romanizare procesul de introducere a neologismelor de origine 
exclusiv romanică şi care a funcţionat în Principate cu două variante aplicabile şi 
sintaxei: francizarea şi italienizarea. Atât latinizarea, cât şi romanizarea sunt 
procese care afectează doar aspectul literar al limbii române, cum a precizat Vasile 
D. Ţâra (iar nu structura limbii, cum au considerat alţi lingvişti) şi au fost implicate, 
într-o manieră inegală, în procesul de modernizare a acesteia, prin selecţia unor 
elemente şi excluderea altora. 

Alături de neologism, împrumutul lexical din limba franceză include şi calcul, 
numit uneori neologism de sens (Blochwitz 1970: 905). De obicei, acest tip de 
împrumut nu este înregistrat ca atare în dicţionare, putând fi confundat cu evoluţiile 
semantice „naturale”. Numărul calcurilor lexicale şi frazeologice din franceză este 
extraordinar de mare în limba noastră, reprezentând, până prin deceniul al cincilea al 
secolului al XIX-lea, forma de împrumut dominantă. Scriitorii doreau să menajeze 
efortul de înţelegere al cititorilor şi dovedeau o anume reţinere faţă de transplantul 
de cuvinte străine. Cu timpul însă, numărul calcurilor s-a redus, fără ca procedeul să 
fie abandonat cu totul. Predilecţia pentru neologism, în defavoarea calcului, a 
însemnat o conformare cu tipul romanic al integrării lexicale şi o renunţare la 
modelul slavon, dominant în epoca veche. 

S-a vorbit şi de o romanizare a frazei scriitorilor paşoptişti (Mancaş 1974: 45), 
care nu este altceva decât o restructurare stilistică după normele retoricii franceze. 
Trecerea de la fraza latinizantă, plină de construcţii sintetice, de inversiuni topice şi 
cu o amplitudine considerabilă, la fraza nervoasă, simplă, perfect clară, de inspiraţie 
franceză constituie cel mai important progres al limbii literare moderne, care a 
marcat totodată şi desprinderea definitivă de mentalitatea „orientală”. 

Foarte just observase Rivarol, în Discours sur l’universalité de la langue 
françoise (1784), că franceza „nu este doar o limbă clară, ci şi una care clarifică 
spiritul” (apud Brunot 1967 VIII2,: 951). Acest lucru l-a constatat şi Pompiliu 
Eliade, analizând traducerile româneşti din limba franceză.  

În chip firesc, spune el, aceste strădanii erau menite să schimbe atât 
deprinderile de gândire, cât şi limba românească. Aceiaşi scriitori români, care îşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române 

 

 

191 

 

pierd capul când este vorba să-şi aştearnă în scris propriul gând [...], devin raţionali şi 
atenţi când au de tradus un original francez [...]. În faţa acestor opere franceze, 
uimitor de limpezi în sine atunci când este vorba să le înţeleagă, dar uimitor de 
dificile când este vorba să le traducă în limba lor [...] s-au simţit adeseori puşi în 
încurcătură (Eliade 2000: 289).  

Din statutele Societăţii literare, publicate în „Muzeul Naţional” din 1836, 
aflăm că Eforia şcoalelor înfiinţase un comitet de literaţi, care urma să ofere soluţii, 
între altele, pentru modul cel mai potrivit de adaptare românească a unor construcţii 
franceze. Se punea de pildă întrebarea  

dacă la sintax trebuie să se urmeze construcţia franţuzească în oarecari întâmplări, 
precum în frasurile acestea: il n’est que deux heures „nu sânt decât două ceasuri” în 
loc de „sânt numai două ceasuri”; c’est ce que je ferai „aceasta e acea care eu voi 
face” în loc de „aceasta oi să fac” (apud Urechia 1892: 339). 

Perioada de construcţie franceză renunţă la caracterul circular al perioadei de 
inspiraţie latină, cu verbul principalei în final (folosită şi de cărturarii ardeleni), 
menţinând însă repetiţiile şi simetriile care-i conferă ritmul şi eleganţa specifice 
(pentru perioada franceză, vezi Lévizac 1807: 129–130). Noile caracteristici ale 
frazei oratorice româneşti au fost semnalate de Pompiliu Eliade (1914: 343–345) şi 
Petre V. Haneş (1926: 198). Substituţia se dovedea cu atât mai necesară, cu cât 
documentele domneşti de la finele secolului al XVIII-lea şi de la începutul celui 
următor începuseră să resimtă influenţa stilului hatişerifelor turceşti, pline de fraze 
labirintice a căror descifrare punea la grea încercare ingeniozitatea cititorilor. 
Înlocuirea acestui tip de construcţie frazeologică a echivalat cu o revoluţie sintactică, 
prezentată de Pompiliu Eliade în termenii următori: 

Acţiunea frazei franceze asupra frazei româneşti a fost imediată şi pentru multă 
vreme salutară. Fraza românească va cunoaşte de acum claritatea, scurtimea, pe care 
le ignora până atunci. Adio lungi perioade ale vechilor hrisoave, anaforale către 
domni, infinite, încurcate, în care punctul sau punctul şi virgula erau ca nişte oaze 
rare, la distanţă de 10 sau 15 rânduri, hrisoave şi anaforale din care trebuia să neglijezi 
trei sferturi pentru a ghici mai degrabă decât pentru a înţelege sensul retras din 
mijlocul unor grupe de cuvinte ascunse (Eliade 1914: 344).  

Rolul esenţial al limbii franceze în „estetizarea limbii noastre” a fost subliniat 
de Ovid Densusianu: „Din acest punct de vedere, noi datorim mult limbei franceze, 
pe când nu datorim nimic, sau aproape nimic latiniştilor” (Densusianu 1977: 207). 
Ca urmare a acestei influenţe, care a afectat profund domeniul literelor, limba 
literaturii artistice „a devenit de nerecunoscut”, spunea Pompiliu Eliade;  

nu exagerăm spunând, continua el, că este tot atâta deosebire între limba română de 
astăzi şi cea de la începutul acestui secol al XIX-lea ca între franceza veacului al 
XVI-lea şi cea din zilele noastre. Vocabularul, sintaxa, stilul, totul este profund 
transformat (Eliade 2000: 288).  

Şi tot el făcea o importantă remarcă: 

Influenţa franceză avea să creeze o limbă română distinctă de cea populară 
[subl. n.]: o limbă menită să exprime abstracţiunile, limba gândirii, a ştiinţelor, a 
politicii (Eliade 2000: 292). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 192 

În mod paradoxal, această diferenţiere de nivel faţă de limba populară, care 
s-a manifestat prin intermediul stilurilor funcţionale, a fost dublată de impunerea 
unor construcţii analitice, prezente şi în limbajul popular, dar pe care limba literară 
le respinsese, în favoarea corespondentelor lor sintetice. Ne referim la genitivul cu 
prepoziţia de şi la dativul cu prepoziţia la. Ambele prepoziţii s-au constituit ca 
morfeme cazuale în perioada romanică a limbilor neolatine, înainte de crearea în 
română, prin secolul al VIII-lea, a flexiunii articulate, şi se regăsesc şi în dialectele 
sud-dunărene (aromân şi meglenoromân). Prepoziţia la derivă din illac + ad (>*la 
a), compusă pentru a se realiza o diferenţiere cazuală faţă de a (construită şi cu 
acuzativul). Din perspectiva gramaticii istorice, construcţiile respective nu pot fi 
considerate în cazul acuzativ, cum sunt de părere unii gramatici, începând cu Tiktin. 
De asemenea, influenţa franceză a întărit construcţii romanice de tip occidental, la 
care româna a renunţat, înlocuindu-le cu inovaţii proprii: infinitivul în locul 
conjunctivului analitic (care reprezintă o concordanţă balcanică), eliminarea 
pronumelui personal pleonastic cu funcţie de complement, eliminarea prepoziţiei pe 
înaintea relativului care în propoziţii atributive etc. 

Influenţa franceză a dominat şi celelalte limbi literare romanice (care au 
resimţit-o încă din secolul al XVII-lea), asumându-şi rolul de factor structurant al 
tipului romanic (adică al principiilor de funcţionare a sistemelor limbilor neolatine). 

S-a spus că franceza „a modificat întreaga structură intimă a limbii române” 
(Goldiş-Poalelungi 1973: 5) şi că influenţa sa „a atins toate sectoarele limbii: lexic, 
morfologie, sintaxă”, deşi „tentativele de a impune în morfologie şi în anumite 
sectoare ale sintaxei anumite norme ale limbii franceze au dat, în genere, greş” 
(Alistar 1973: 25). Ultima afirmaţie, a lui Dumitru Alistar, nu este însă susţinută şi 
de exemple care să probeze ingerinţe în morfologie (pentru că regimul verbelor, 
schimbările de diateză şi construcţia analitică a cazurilor au toate un caracter 
relaţional). Practic, influenţa franceză a afectat lexicul şi o zonă periferică a sintaxei 
(impunând o serie de construcţii, dezvoltând subordonarea şi, mai ales, restructurând 
perioada), neafectând sistemul funcţional, ci doar sistemul normal sau, altfel spus, 
arhitectura limbii. Ea a avut o contribuţie esenţială la realizarea unei configuraţii 
moderne a variantelor socializate (normale) ale invariantelor sistemului: diastratice 
(sociolectul cult, în opoziţie cu cel popular), diafasice (stilurile de limbă: beletristic, 
ştiinţific, juridic-administrativ, publicistic) şi diamesice (aspectul scris, în opoziţie 
cu oralitatea).  

Bibliografie  

AAR: „Analele Academiei Române. Memoriile Secţiunii istorice” (Bucureşti). 
ACILFR XII: Actele celui de-al XII-lea congres internaţional de lingvistică şi filologie 

romanică, I–II, Bucureşti, 1970–1971.  
Alistar 1973: Dumitru Alistar, Contribuţii la studiul influenţei limbii franceze asupra limbii 

române în prima jumătate a secolului al XIX-lea, Bucureşti, Centrul de Multiplicare 
al Universităţii din Bucureşti. 

Anul 1848: Anul 1848 în Principatele Române. Acte şi documente, Bucureşti, Institutul de 
Arte Grafice Carol Göbl, 1902.  

AUI: „Analele ştiinţifice ale Universităţii « Alexandru Ioan Cuza » din Iaşi” (Lingvistică). 
Baldensperger 1974: Ferdinand Baldensperger, Literatura – creaţie – succes – durată, 

Bucureşti, Editura Univers. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Influenţa franceză în cadrul arhitecturii limbii române 

 

 

193 

 

Blochwitz 1970: Werner Blochwitz, Le néologisme de sens dans le vocabulaire politique du 
français contemporain, în ACILFR XII, vol. I. 

Bolintineanu 1961: D. Bolintineanu, Opere alese, II, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Brunot 1967: Ferdinand Brunot, Histoire de la langue française dès origines à 1900, 

nouvelle édition, IV. Le XVIII 
e 
siècle, VIII. Le français hors de la France au XVIII 

e
 

siècle, Paris, Librairie Armand Colin. 
Constantinescu 1947: Pompiliu Constantinescu, Eseuri critice, Bucureşti, Editura Casa 

Şcoalelor.  
Cornea 1972: Paul Cornea, Originile romantismului românesc, Bucureşti, Editura Minerva. 
Cornea 1974: Paul Cornea, Oamenii începutului de drum. Studii şi cercetări asupra epocii 

paşoptiste, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
CREL: „Cahiers roumains d’études littéraires” (Bucureşti). 
De Nalèche 1856: Louis De Nalèche, La Moldo-Valachie, Paris, Imprimerie Walder. 
Densusianu 1977: Ovid Densusianu, Opere, III, Bucureşti, Editura Minerva. 
Desfeuilles, Lassaigne 1937: Paul Desfeuilles, Jacques Lassaigne, Les Français et la 

Roumanie. Textes choisis, Bucureşti, M.O., Imprimeria Naţională. 
DR: „Dacoromania” (Cluj). 
Drouhet 1983: Charles Drouhet, Studii de literatură română şi comparată, Bucureşti, Editura 

Eminescu. 
Eliade 1914: Pompiliu Eliade, La Roumanie au XIX

e
siècle, I-II, Paris, Hachette. 

Eliade 2000: Pompiliu Eliade, Influenţa franceză asupra spiritului public în România. 
Originile, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Goldiş-Poalelungi 1973: Ana Goldiş-Poalelungi, L’influence du français sur le roumain 
(Vocabulaire et syntaxe), Paris, Société les Belles Lettres. 

Grevisse 1988: Maurice Grevisse, Le bon usage. Grammaire française
12

 (refăcut de André 
Goosse), Paris, Duculot.  

Haneş 1926: Petre V. Haneş, Desvoltarea limbii literare române în prima jumătate a 
secolului al XIX-lea

2
, Bucureşti, Editura Casei Şcoalelor. 

Ionnescu-Gion 1891: G.I. Ionnescu-Gion, Din istoria fanarioţilor. Studie şi cercetări, 
Bucureşti, Stabilimentul Grafic I.V. Socecu. 

Iordan 1970: Iorgu Iordan, Importanţa limbii române pentru studiile de lingvistică romanică, 
în ACILFR XII, vol I. 

Iorga 1910–1911: N. Iorga, Partea românilor din Ardeal în cultura românească. Influenţe şi 
conflicte, în AAR, s. II, t. XXXIII. 

Iorga 1924: N. Iorga, La pénétration des idées de l’Occident dans le Sud-Est de l’Europe aux 
XVIIe siècles, în RHSE, I. 

Iorga 1987: N. Iorga, Conferinţe. Ideea unităţii româneşti (ed. Ştefan Lemny şi Rodica 
Rotaru), Bucureşti, Editura Minerva. 

Ivănescu 1980: G. Ivănescu, Istoria limbii române, Iaşi, Editura Junimea. 
Lebel 1955: Germaine Lebel, La France et les Principautés Danubiennes (du XVI 

e 
siècle à 

la chute de Napolèon I), Paris. 
Lévizac 1807: De Lévizac, Cours de littérature française extrait des meilleurs auteurs, I, 

Paris, Librairie Léopold Collin. 
Mancaş 1974: Mihaela Mancaş, Istoria limbii române literare. Perioada modernă (secolul al 

XIX-lea), Bucureşti, Tipografia Universităţii Bucureşti. 
Marino 1977: Adrian Marino, Lumières roumaines: idées sur le théâtre, la poésie et la 

littérature, în CREL, nr. 2. 
Meillet 1926: Antoine Meillet, Linguistique historique et linguistique générale

2
, I, Paris, 

Librairie C. Klincksieck. 
Niculescu 1978: Alexandru Niculescu, Individualitatea limbii române între limbile 

romanice, II, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana MOLDOVANU-CENUŞĂ 

 194 

Oprescu 1922–1923: Gheorghe Oprescu, Eliade Rădulescu şi Franţa. Studiu de literatură 
comparată, în DR, III. 

Puşcariu 1929: Sextil Puşcariu, Renaşterea noastră romană, în vol. Omagiu lui Ramiro 
Ortiz, Bucureşti, Tipografia “Bucovina” . 

Puşcariu 1974: Sextil Puşcariu, Despre neologisme, în vol. Cercetări şi studii (ed. Ilie Dan), 
Bucureşti, Editura Minerva. 

Puşcariu 1976: Sextil Puşcariu, Limba română, I. Privire generală
2
, Bucureşti, Editura 

Minerva. 
Radu 1982: Andrei Radu, Cultura franceză la românii din Transilvania până la Unire, Cluj-

Napoca, Editura Dacia. 
Réau 1951: Louis Réau, L’Europe française au Siècle des Lumières, Paris, Albin Michel. 
Râpeanu 2004: Sanda Reinheimer Râpeanu, Les emprunts latins dans les langues romanes, 

Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti. 
RHSE: „Revue historique du Sud-Est européen” (Bucureşti). 
RIU: Românii în istoria universală, Iaşi, II1, 1987, III1, 1988. 
Ţâra 1982–1983: Vasile D. Ţâra, Despre „reromanizarea” limbii române literare, în AUI, 

secţ. IIIe (Lingvistică), XXVIII–XXIX. 
Urechia 1892: V.A. Urechia, Istoria şcoalelor de la 1800–1864, I, Bucureşti, Editura 

Imprimeria Statului. 
Xenopol 1909: A.D. Xenopol, Les Roumains. Histoire, état matériel et intellectuel: huit 

leçons faites au Collège de France, Paris, Librairie Ch. Delagrave. 
Zub 1987: Al. Zub, Integrare „europeană” şi solidaritate „balcanică”, în RIU, II1. 

The French Influence within the Romanian Language Architecture.  

The Theory of “Re-Latinization” or of “Re-Romanization” 

The author considers that the terms “re-Latinization” and “re-Romanization” are 
being used improperly in order to designate the process of Roman Westernization of the 
Romanian language. This process practically implies two orientations: the Francization and 
the Italienization, but not the Latinization of the Romanian language, which is carried out by 
the representatives of the Transylvanian School and by the so-called “Latinists”. The 
Westernization took place only in the Romanian Principalities, from the perspective of the 
Enlightenment conception of languages development and matched the requirement of 
modernization of the literary language. On the contrary, the Latinization reflects the late 
Humanism conception, according to which Latin is superior to modern languages and, 
consequently, the ideal of imitation lies in the past. The two orientations are incompatible, 
the first one being synchronic, while the second one is anachronic. This is the reason why 
one cannot speak of a “Latin-Roman orientation” of the literary language which would 
subsume them.  

On the structural level, the French influence had an impact only on the language 
architecture (the lexicon and a peripheral area of syntax), not on the functional system. It also 
had an essential contribution to achieving a modern configuration of the normal variants: the 
diastratic, the diaphasic and the diamesic ones.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:21 UTC)
BDD-A1113 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

