
„Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 1 (17), 2013, p. 163–169 

 

 

 

Imaginaţie romantică şi autoritate 
 

Laurenţiu HANGANU

 

 

 
Key-words: aesthetics, Romanticism, imagination, politics 

 

1. Imaginaţie şi revoltă 

Ceea ce individualizează imaginaţia romantică – diferenţiind-o de solipsismul 

fantasmei manieriste, pe de o parte, şi de polimorfismul disimulant al fanteziei 

baroce, pe de alta – este acuitatea dimensiunii sale politice, atitudinea de nesupunere 

şi revoltă îndreptată împotriva universalismului paternalist, coercitiv şi 

depersonalizant, al discursului oricărei autorităţi. Antinomia dintre gândirea logică şi 

fantezie, transpusă de filosofia platoniciană în forma raportului dezechilibrat dintre 

(«adevărata») ştiinţă, episteme – paradigmatică şi constrângătoare – şi («falsa») 

opinie, doxa – idiosincratică şi subminatoare –, devine, odată cu modernitatea, 

conflict ireconciliabil între raţiune şi imaginaţie – între obedienţă şi contestare: 

Ridicaţi-vă, Tineri ai Noii Ere! Înfruntaţi-i pe ticăloşii ignoranţi! Pentru că 

avem ticăloşi alături de noi pe câmpul de luptă, la Curte şi la Universitate, care nu ar 

ezita, dacă ar putea, să reprime la nesfârşit războiul spiritual şi să-l prelungească pe 

cel trupesc. Pictori, vouă mă adresez! Sculptori! Arhitecţi! Împotriviţi-vă neghiobilor 

care trăiesc în pas cu moda şi care vă corup puterile creatoare prin preţurile pe care 

pretind că le-ar plăti pentru lucrări demne de dispreţ sau prin interesul afectat pe care 

îl acordă unor asemenea opere: credeţi-L pe Christos şi pe Apostolii Săi când spun că 

există o categorie de oameni a cărei singură plăcere este nimicirea. Nu avem nevoie 

nici de modele greceşti şi nici latine dacă suntem sinceri şi credincioşi Imaginaţiilor 

noastre, acelor Lumi Eterne în care vom trăi veşnic în Iisus Domnul nostru (William 

Blake, Milton)
1
. 

Comparabil doar cu fervoarea şi radicalismul gândirii nietzscheene, 

vizionarismul lui William Blake deschide orizontul modernităţii printr-un act de 

orgoliu şi răzvrătire care dinamitează credinţele şi ierarhiile instituţionalizate şi le 

înlocuieşte cu o mitologie personală de extracţie maniheistă, în care marile epoci ale 

civilizaţiei se succed ca episoade ale eternei înfruntări între două entităţi 

primordiale, Urizen – „Puterea întunecată”, stăpânul Raţiunii restrictive şi 

limitatoare – şi Los – Imaginaţia, întru-chipare a unităţii şi a libertăţii originare a 

lumii, a iubirii şi a bucuriei de a trăi. Structurată şi expusă după model biblic, 

                                                 
 Institutul de Istorie şi Teorie Literară „G. Călinescu”, Bucureşti, România. 
1 Cu excepţia situaţiilor în care este precizat altminteri, traducerile din limba engleză aparţin 

autorului studiului de faţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 

 

 

 

164 

mitologia lui Blake situează originea răului în acţiunea demiurgică a lui Urizen, cel 

care modelează universul prin disocieri antagoniste, „separând stelele de pământ” 

(Milton), şi care „dă Legile sale Naţiunilor” – lui Adam şi lui Noe, lui Brahma şi 

Moise, lui Pitagora, Socrate şi Platon (cf. The Song of Los) –, înlănţuind astfel 

energiile creatoare în reţelele abstracte ale Raţiunii şi sacrificând libertatea umană în 

favoarea dictaturii paralizante a Legii: 

Este Puterea Raţionamentului,/ o putere reificantă Abstractă, aceea care neagă 

totul./ Acesta este Spectrul Omului, Sfânta Putere a Raţionamentului,/ Iar esenţa 

Sacralităţii sale este Uscăciunea Pustietăţii!” (Jerusalem). 

Demersul antiraţionalist al gândirii lui Blake contestă înseşi rădăcinile 

greceşti şi latine ale spiritualităţii europene, acuzându-i pe Homer şi Ovidiu, Platon 

şi Cicero ca fiind principalele piedici în atingerea sublimului vizionar al versetelor 

neotestamentare: 

Operele ieftine şi corupătoare ale lui Homer şi Ovidiu, Platon şi Cicero, pe 

care orice om ar trebui să le dispreţuiască, sunt îndreptate în mod perfid împotriva 

Sublimului Bibliei; dar când Noua Eră va fi proclamată în mod deschis, toate îşi vor 

relua locul lor firesc, iar marile opere ale Inspiraţilor lucizi de la începutul vremurilor 

vor fi preţuite aşa cum se cuvine, şi Fiicele Memoriei vor deveni Fiicele Inspiraţiei 

(Milton). 

Asemenea lui Zarathustra, poetul englez prezice reîntoarcerea lui Los, 

„Profetul Etern” – cel care, după şase mii de ani de civilizaţie întemeiată de „Legea 

lui Urizen”, îşi anunţă apropiata venire prin acţiunile fiului său Orc, spiritul anarhiei 

şi revoltei – inspiratorul Revoluţiei franceze din 1789 şi al Războiului american de 

independenţă, evenimente pe care Blake le salută în poeme entuziaste. Mai mult, în 

încercarea de cuprindere a tuturor credinţelor într-o „Religie Unică”, Blake 

proiectează personaje titanice modelate în spiritul mitologiei nordice pe fundalul 

paradigmelor spirituale semite, suprapunând imaginea lui Los peste aceea a lui Iisus 

şi figura lui Urizen peste cea a Dumnezeului Vechiului Testament. Înşişi evreii, 

propăvăduieşte poetul într-un îndemn către poporul ales, trebuie să accepte existenţa 

„Religiei Unice” prin recunoaşterea întâietăţii lui Los/Iisus asupra lui Iehova/ Urizen 

(cf. Jerusalem). 

Tumultuos-dionisiace, manifestele poetice ale lui Blake vizează prefacerea din 

temelii a gândirii umane prin revelarea unităţii universului în suprapunerea 

paradoxală a contrariilor („Calea excesului duce către palatul înţelepciunii”; 

„Eternitatea iubeşte producţiile timpului”; „Dacă nebunul persistă în nebunia sa, 

devine înţelept”; „Excesul de durere râde; excesul de bucurie plânge” – The 

Marriage of Heaven and Hell), identificând, în descendenţa modelului cristic al 

unităţii în dualitate, sufletul şi trupul ca simple diferenţe de percepţie ale aceleiaşi 

energii primare, pe fondul unei elevaţii spirituale ce propăvăduieşte răsturnarea de 

perspectivă – definitorie pentru modernitatea pe cale de a se naşte – în abordarea 

dihotomiilor fondatoare ale metafizicii: aparenţă/ esenţă, materie/ spirit, imanenţă/ 

transcendenţă. Iar forţa care va devaloriza lumea imuabilă („reacţionară”) a 

esenţelor, neutralizând acţiunea metodică („eugenică”) şi sistematizantă („coercitivă”) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Imaginaţie romantică şi autoritate 

 

 

 

 

 

165 

 

a raţiunii lui Platon, Rousseau, Locke şi Newton (cf. The Song of Los), este 

Imaginaţia – cuprindere vizionară a contrariilor în adevărul supraraţional al intuiţiei 

şi evanghelie a spiritului uman descătuşat:  

Nu cunosc alt Creştinism şi nici altă Evanghelie decât libertatea, atât a 

trupului, cât şi a minţii, de a profesa Artele Divine ale Imaginaţiei – Imaginaţia, lumea 

adevărată şi Eternă, în comparaţie cu care acest Univers Vegetativ este doar o copie 

palidă, şi în care, după ce Trupurile noastre Muritoare nu vor mai fi, vom trăi în 

Trupurile noastre Eterne, fructe ale Imaginaţiei (Jerusalem). 

Asocierea (politică) dintre imaginaţie şi libertate, omniprezentă în literatura 

europeană a veacului al XIX-lea – începând cu Blake, Schelling şi fraţii Schlegel, 

continuând cu operele lui Coleridge, Shelley, Byron şi Novalis şi încheind cu 

prefeţele-manifest ale lui Victor Hugo („Romantismul, de atâtea ori greşit definit, nu 

e, în ultimă analiză [...] decât liberalismul în literatură” – Victor Hugo, apud Angela 

Ion 1982: 300) – va deveni, în forma mobilizatoare a strigătului de luptă, semnul de 

recunoaştere al mişcării romantice în întregul ei. 

2. Fantezie şi imaginaţie  

Situată de Platon la limita inferioară a facultăţilor psihice – amestec impur de 

senzaţie şi opinie (cf. Platon 1993: 38c-d), corespunzând laturii „apetente” şi 

grosiere a sufletului – şi asociată de Aristotel cu caracterul imprecis şi înşelător al 

tărâmului interstiţial dintre adevăr şi falsitate (cf. Aristotel 2005: 428a), phantasia 

(lat. imaginatio) este redefinită de romantici, pe urmele gândirii lui Fichte şi 

Schelling, drept funcţia spirituală suprem-unificatoare – facultatea de a reintegra, în 

actul pur al intuiţiei, ceea ce fusese divizat şi înstrăinat prin demersul analitic 

(«schizoid») al raţiunii
2
. Pentru Samuel Taylor Coleridge, imaginaţia este fluidul 

vital care traversează şi transfigurează întreaga fiinţă
3
, facilitând, totodată, 

juxtapunerea elementelor discordante într-o structură a cărei legitate dinamică, 

deschisă şi modelabilă, este revelată în exclusivitate spiritului creator: 

Această putere [a imaginaţiei, n.n.] se revelează în echilibrul sau reconcilierea 

calităţilor opuse sau discordante: a asemănării cu diferenţa; a abstractului cu 

concretul; a ideii cu imaginea; a individualului cu tipologicul; a sentimentului de 

                                                 
2 „Filosofia porneşte de la o sciziune infinită a activităţilor opuse [...]. Însă ce este oare acea 

capacitate minunată prin care, după afirmaţia filosofului, o opoziţie infinită este suprimată în intuiţia 

productivă? [...] Acea capacitate productivă este aceeaşi prin care artei îi reuşeşte chiar imposibilul, şi 

anume de a suprima o opoziţie infinită într-un produs finit. Capacitatea poetică este cea care, la prima 

potenţă, constituie intuiţia originară şi invers, doar intuiţia productivă, care se repetă la potenţa 

supremă, este ceea ce numim capacitate poetică. Ceea ce este activ în amândouă este unul şi acelaşi 

lucru, unicul prin care suntem capabili să concepem şi să sintetizăm chiar şi contradictoriul – 

imaginaţia” (Schelling 1995: 305 – 306). 
3
 „Poetul, văzut în perfecţiunea sa ideală, pune în mişcare întregul suflet al omului, ierarhizând 

facultăţile spirituale în acord cu valoarea sau demnitatea lor relativă. El le insuflă un ton şi un spirit de 

unitate, care le armonizează şi le integrează una în cealaltă prin intermediul puterii sintetice şi magice 

căreia îi confer, în exclusivitate, numele de Imaginaţie” (Coleridge Biographia: XIV) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 

 

 

 

166 

noutate sau prospeţime cu cel al vechimii şi al familiarităţii; a puseului emoţional cu 

starea de linişte şi ordine; a judecăţii mereu treze şi calmei stăpâniri de sine cu 

entuziasmul şi sentimentele profunde sau vehemente (Coleridge, Biographia: ch. 

XIV). 

„Sălbatică” şi „înţeleaptă” în aceeaşi măsură (Wild phantasies! yet wise – The 

Destiny of Nations) – purtând, în şerpuirea meandrică („oximoronică”) a 

imboldurilor şi elanurilor sale, scânteierea adevărului absolut (cf. Coleridge 

Biographia: ch. XIV) –, imaginaţia este, mai presus de toate, liberă prin natura sa 

(At all events, the Fancy’s free,/ No traveller so bols as she – The Delinquent 

Travellers), „aripa de foc” care înfrânge condiţionările instinctului (For Fancy is the 

power/ That first unsensualises the dark mind – The Destiny of Nations), şi dizolvă 

barierele dintre lumi: 

Imagination, Mistress of my Love!/ Where shall mine Eye thy elfin haunt 

explore?/ Dost thou on yon rich Cloud thy pinions bright/ Embathe in amber-glowing 

Floods of Light?/ Or, wild of speed, pursue the track of Day/ In other worlds to hail 

the morning Ray? (An Effusion at Evening) 

Cvasi-sinonime în opera sa poetică – aducând în prim-planul conştiinţei ideea 

de rupere şi descătuşare – fantezia (fancy) şi imaginaţia (imagination) sunt disociate 

programatic
4
 de scriitorul englez în Biographia literaria într-un dublet conceptual a 

cărui semnificaţie, devenită una dintre pietrele de temelie ale modernismului literar, 

conjugă acurateţea efortului teoretic cu conotaţiile politice ale tensiunii deictice şi 

vizionarismului: 

Consider deci IMAGINAŢIA ca fiind sau primară sau secundară. Socotesc 

IMAGINAŢIA primară drept forţa vie şi principalul mijlocitor al întregii percepţii 

umane şi drept repetarea în spiritul finit a eternului act de creaţie din infinitul SUNT. 

Imaginaţia secundară o consider ca un ecou al celei dintâi, coexistând cu voinţa 

conştientă, şi totuşi identică cu imaginaţia primară în ceea ce priveşte genul activităţii 

sale, deosebindu-se de ea numai ca grad şi ca mod de a opera. Ea dizolvă, răspândeşte 

şi risipeşte pentru a crea din nou; iar atunci când acest proces nu este posibil, se 

străduieşte totuşi să idealizeze şi să unifice. Ea este esenţialmente vitală, întocmai 

cum toate obiectele (ca obiecte) sunt esenţialmente fixe şi lipsite de viaţă. 

FANTEZIA, dimpotrivă, nu are alte piese cu care să joace decât elemente fixe 

şi precise. Fantezia nu este altceva decât o modalitate a memoriei eliberată de ordinea 

timpului şi spaţiului; îmbinată cu fenomenul empiric al voinţei pe care îl desemnăm 

prin cuvântul ALEGERE. Dar, la fel ca memoria obişnuită, ea trebuie să-şi primească 

toate materialele gata făcute de la legea asociaţiei (Coleridge, apud Angela Ion 1982: 

144). 

Transferând asupra fanteziei întreaga încărcătură negativă a unei istorii 

spirituale idiosincratice, în care presupoziţiile axiologiei platoniciene se regăsesc, 

potenţate, în adevărurile axiomatice ale scolasticii creştine, disjuncţia operată de 

Coleridge are semnificaţia revoluţionară a manifestului, a actului de desprindere şi 

                                                 
4 „Cuvintele, sunt perfect conştient de acest lucru, sunt folosite de cei mai buni scriitori în chip 

indiferent [...], înainte de a fi desinonimizate. Astfel, imaginaţie (imagination) şi fantezie (fancy); 

cronologic (chronical) şi temporal (temporal) şi multe altele” (Coleridge Literary Remains: vol. 2). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Imaginaţie romantică şi autoritate 

 

 

 

 

 

167 

 

emancipare: căci, în vreme ce fantezia urmează să rămână, asemenea phantasma-ei 

stoice, o simplă „formă a memoriei eliberate de ordinea timpului şi spaţiului” – 

specie a evaziunii tolerată şi chiar cultivată de autoritate în virtutea pasivităţii sale 

politic marginalizante –, imaginaţia, eliberată de încorsetările ideologice ale teoriei 

mimesis-ului, este singularizată şi investită cu capacitatea de a „dizolva, împrăştia şi 

risipi” (elementele percepţiei) „pentru a crea din nou” – pentru a submina, răsturna 

şi reordona. În aparenta simplitate a explicitării unei disocieri logic-necesare, 

Coleridge focalizează ruptura dintre tradiţie şi modernitate ca aglomerare proiectivă 

de dublete contrastante – pasiv/activ, inert/vital, static/dinamic, asociativ/creator, 

steril/productiv
5
 ş.a. – a căror multiplicare exponenţială dă măsura divergenţelor 

explozive dintre vechea ordine, contestată în înseşi fundamentele sale, şi noua 

ordine pe cale de afirmare. Actul imaginativ romantic presupune, în chip esenţial, 

continua dislocare şi deplasare a graniţelor realului, dublată de reconfigurarea 

dinamic-evolutivă („liberalistă”) a tuturor structurilor perceptive şi intelective: spre 

deosebire de poetica mimesis-ului – care transpune, în laborioase procese de 

formalizare, compulsiunea de a reface, prin analogie magică şi similaritate 

tipologică, contururile fumegoase ale unei origini mitice („legitimante”) – impulsul 

creator coleridgean se autopoziţionează ca distanţare, abatere şi disimilaritate, într-

un demers orientat în sens contrar travaliului metafizic de reculegere („renunţare”), 

reamintire („conformare”) şi recunoaştere („resemnare”). În acelaşi timp, ieşită de 

sub de tutela canoanelor şi modelelor, imaginaţia modernă începe să gliseze către 

opusul noţiunii tradiţionale de inspiraţie, înlocuind caracterul impersonal şi social-

normativ al mesajului transmis de zeu, în a cărui privire echidistantă fiinţa 

receptoare se dizolvă în anonimat şi insignifianţă, cu unicitatea şi ex-centricitatea 

personalităţii creatoare: originarietatea obiectivă a daimonului socratic lasă locul 

originalităţii subiectiv-contestatare a geniului. 

În perspectivă retorico-stilistică, revoluţia spirituală romantică se traduce 

prin abandonarea pletorei alegorismului în favoarea conciziei şi eficacităţii politice a 

simbolului: drapată în veşmintele vaporoase ale alegoriei – figură de stil agreată de 

orice autoritate, de la tiraniile Antichităţii până la dictaturile secolului al XX-lea –, 

arta trimite întotdeauna dincolo de ea însăşi, la o realitate de ordin sacru, teoretic sau 

etic; prin contrast, în ordine simbolică, opera artistică devine conştientă de sine, 

anticipându-şi puterea de a schimba ordinea dată prin renunţarea la ideea de 

re-prezentare a Adevărului (prestabilit) şi a Binelui (impus) şi prin instituirea 

propriei aparenţe ca prezenţă ineludabilă. În termenii analizei exemplare a lui 

Tzvetan Todorov (cf. Todorov 1983: 280 ş.u.), alegoria este transparentă («naivă» şi 

«manipulabilă»), în vreme ce simbolul este opac („criptic” şi „autoreflexiv”); sensul 

alegoriei este finit („imediat” şi „conjunctural”), cel al simbolului – infinit („reflexiv” 

şi „vizionar”). Alegoria este discursivă („directă” şi „previzibilă”), simbolul este 

eliptic („meandric” şi „subversiv”). 

                                                 
5 Conceptul de „imaginaţie productivă” a fost introdus în gândirea filosofică de Johann Gottlieb Fichte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 

 

 

 

168 

Sinonimă cu activismul şi efervescenţa revoluţionară ale secolului al XIX-lea, 

noua accepţie a imaginaţiei îşi cristalizează conotaţiile militante în opera lui Percy 

Bysshe Shelley, a cărui Apărare a poeziei defineşte raţiunea, într-un exerciţiu 

teoretic similar aceluia din Biographia literaria, drept „mintea care examinează 

raporturile pe care o idee le are cu alta, indiferent cum au fost ele produse” 

(«impuse»), iar imaginaţia, „mintea care acţionează asupra acestor idei”, „alcătuind 

din ele, ca din nişte elemente, alte idei” (Shelley, apud Angela Ion 1982: 181). 

Abundentele note explicative care însoţesc poemul Queen Mab reafirmă, în 

perspectiva istoriei universale ca proces de (auto)înţelegere şi emancipare, 

dimensiunea politică a gândirii lui William Blake: 

Legea are pretenţia de a guverna până şi pornirile impetuoase ale pasiunii [...] 

şi, prin intermediul voinţei, să subjuge latura sensibilă a naturii noastre. [...] Dragostea 

păleşte atunci când este supusă constrângerilor: adevărata ei esenţă este libertatea: ea 

nu este compatibilă nici cu supunerea, nici cu gelozia sau frica: puritatea, perfecţiunea 

şi nelimitarea sa se manifestă numai acolo unde există încredere, egalitate şi dăruire. 

Dragostea este vehementă şi capricioasă, dependentă de acele particularităţi delicate 

ale imaginaţiei, şi mai puţin reductibilă la calităţile ostensibile ale obiectului (Shelley, 

Queen Mab). 

În războiul ideologic dintre universalismul raţionalist întrupat în lege, pe de o 

parte, şi pathos şi imaginaţie, de cealaltă parte, poemul romantic, expresie a „celor 

mai îndrăzneţe şi neobişnuite impulsuri ale imaginaţiei” (The Revolt of Islam), 

devine, în gândirea lui Shelley, antidotul politic al „otrăvii” perfide a autorităţii – 

„molima pustiitoare” care contaminează tot ce atinge şi preface libertatea relaţiilor 

interumane în raporturi de dominaţie şi sclavie:  

 
Power like a desolating pestilence,/ Pollutes whate’er it touches; and 

obedience,/ Bane of all genius, virtue, freedom, truth,/ Makes slaves of men, and of the human 

frame,/ A mechanized automaton (Queen Mab).  

 

Afirmându-se împotriva echilibrului („imobilităţii”) şi seninătăţii distante 

(„opresive”) ale poeticilor clasiciste, actul creator modern se conturează, de la bun 

început, drept conştiinţă a mândriei, revoltei şi rebeliunii: 

În Prometeul lui Eschil, Jupiter se împacă în cele din urmă cu victima sa, după 

ce aceasta îi dezvăluie primejdia ce l-ar ameninţa în cazul în care s-ar cununa cu 

Thetis. [...] Dacă mi-aş fi construit povestirea după acest model, ar fi însemnat doar o 

încercare de a reconstitui drama pierdută a lui Eschil [...]. În realitate însă, îmi 

repugna un deznodământ atât de slab ca acela al împăcării Titanului cu asupritorul 

umanităţii. Interesul moral al legendei, atât de puternic susţinut de chinurile şi 

suferinţele lui Prometeu, ar dispărea dacă ni l-am putea imagina retractându-şi vorbele 

îndrăzneţe şi tremurând în faţa victoriosului şi perfidului său adversar (Shelley, 

Prometeu descătuşat)
6
. 

                                                 
6 Traducere de Petre Solomon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Imaginaţie romantică şi autoritate 

 

 

 

 

 

169 

 

Titanismul romantic reia, după milenii de domnie a legii olimpiene, bătălia 

mitică dintre titani şi zei, contestând supremaţia ordinii politice instaurate de Zeus şi 

Apollo – cârmuitorii care, pentru a contracara forţa copleşitoare a adversarilor, 

recurg întotdeauna la şiretlicul dezbinării metodice („analitice”) şi la perfidia 

discursului universalist („deductiv”) cu scopul de a dezbina, deruta şi manipula, aşa 

cum se întâmplă în episodul mitologic în care ciclopii, creaturi estropiate şi lipsite de 

orizont (teoretic), sunt instigaţi să lupte împotriva fraţilor lor. Constituită în nucleul 

incendiar al mişcării reformatoare, vehementă şi rebelă, imaginaţia adună forţele 

împrăştiate ale opoziţiei şi unifică tonalităţile protestatare într-o singură partitură, 

redescoperind, sub cenuşa fumegândă a vulcanilor prăvăliţi peste adâncurile 

Tartarului, spiritul fecund al începuturilor şi adeverind, în fervoarea expresivităţii 

menadice, dimensiunea creatoare a elanului dionisiac. 

Bibliografie 

Platon 1993: Platon, Opere, vol. VII, traducere de Andrei Cornea, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică. 

Angela Ion 1982: Angela Ion (coord.), Arte poetice. Romantismul, Bucureşti, Editura 

Univers. 

Aristotel 2005: Aristotel, Despre suflet, traducere de Alexander Baumgarten, Bucureşti, 

Editura Humanitas. 

Schelling 1995: F.W.J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, traducere de 

Radu Gabriel Pârvu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Coleridge Biographia: Samuel Taylor Coleridge, Biographia literaria, 

www.gutenberg.org. 

Coleridge Literary Remains: Samuel Taylor Coleridge, Literary Remains, 

www.gutenberg.org. 

Todorov 1983: Tzvetan Todorov, Teorii ale simbolului, traducere de Mihai Murgu, 

Bucureşti, Editura Univers. 

Romantic Imagination and Authority 

The article presents the antagonistic relationship between the Romantic imagination 

and (political) authority, defining the aesthetic schools and orientations in a political 

perspective. As the Romantic imagination is synonymous to the spiritual revolt and even 

revolution, it poses a continuous challenge to every authority, be it cultural, ideological or 

political. 

The analysis is based on the English poetry and aesthetics from the 18th and 19th 

centuries (especially William Blake’s, Samuel Taylor Coleridge’s and Percy Bysshe 

Shelley’s), as well as on German transcendental philosophy, especially Schelling’s. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:04:09 UTC)
BDD-A1111 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

