
„Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 1 (17), 2013, p. 111–119 

 

 

 

Privind înapoi, modernitatea: 

 E. Lovinescu, sociolog 
 

Antonio PATRAŞ

 

 

 
Key-words: theory of forms without content, culture, civilization, imitation, 

synchronism, interdependence, modernism, modernity, liberalism, individualism, 

Marxism, mutation, race, ethno-psychology 

 

 
E. Lovinescu (1881−1943) este considerat, în spaţiul culturii române, 

principalul reprezentant al criticii estetice din perioada interbelică, care a susţinut 

necesitatea modernizării literaturii noastre prin imitaţia modelelor occidentale. 

Rămas în memoria posterităţii doar printr-o serie de clişee, criticul se dovedeşte 

însă, la o lectură atentă, un teoretician complex şi adesea contradictoriu, care a 

încercat să judece literatura din unghi psiho-sociologic şi să formuleze o teorie 

coerentă despre personalitate, având ca scop surprinderea procesului devenirii sale 

interioare. În cele ce urmează mă voi referi doar la unul dintre conceptele-cheie ale 

sistemului său critic, şi anume la „teoria formelor fără fond”, prin care Lovinescu 

era încredinţat că poate explica procesul de formare a civilizaţiei române moderne. 

Înainte de toate trebuie precizat că, după o prodigioasă activitate de cronicar 

literar desfăşurată în primele două decenii ale secolului al XX-lea, Lovinescu 

izbuteşte să se impună ca figură de prim plan a culturii române abia după primul 

război mondial, când apariţia revistei şi înfiinţarea cenaclului „Sburătorul” (1919) îi 

oferă prilejul de a-şi limpezi ideile teoretice şi de a elabora din mers un program 

coerent, în acord cu deschiderea către modernitate a literaturii momentului şi cu 

tendinţa disocierii tot mai radicale a esteticului de celelalte valori, sub presiunea 

nivelatoare a sincronizării cu modelele occidentale. Graţie prestigiului dobândit în 

decursul anilor, cum şi capacităţii sale de adaptare la spiritul vremii, criticul reuşeşte 

să adune la cenaclul proaspăt înfiinţat pe cei mai promiţători scriitori din tânăra 

generaţie. Astfel, deşi ezitant încă pentru o vreme, el vede repede sensul schimbării 

şi în articolul Cei ce vin, publicat în prima serie a „Sburătorului”, salută entuziast 

talentele din ultimul val – în „agende” amfitrionul de pe strada Câmpineanu 

consemnează cu satisfacţie, pe lângă garda veche (Elena Farago, Victor Eftimiu, 

Nanu ş.a.), nume precum Ion Barbu (cunoscut de la Iaşi, din 1919), Camil Petrescu, 

                                                 
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România.  

Acknowledgement: This paper is supported by the Sectorial Operational Programme Human 

Resources Development (SOP HRD), financed from the European Social Fund and by the Romanian 

Government under the contract number SOP HRD/89/1.5/S/59758. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Antonio PATRAŞ 

 

 

 

 

112 

Felix Aderca, Camil Baltazar, Tudor Vianu, Vladimir Streinu sau Şerban Cioculescu. 

Lupta împotriva tradiţionalismului şi a forţelor reacţionare căpăta în felul acesta o 

justificare serioasă, cu acoperire în realitatea concretă a fenomenului literar, de 

vreme ce „noua direcţie” începuse deja să-şi spună cuvântul. 

Drept urmare, constrâns fiind să-şi sprijine programul pe o platformă teoretică 

în măsură să ţină piept adversarilor ideologici, Lovinescu elaborează în câţiva ani 

cartea sa de doctrină, Istoria civilizaţiei române moderne, care va sta şi la baza 

marilor sinteze istoriografice. Din punct de vedere sociologic, studiul se axează pe 

ideea formulată anterior de Constantin Dobrogeanu-Gherea (1855−1920), potrivit 

căreia în ţările capitaliste formele sociale se dovedesc a fi expresia fondului social, 

ca o consecinţă firească a evoluţiei, pe când în ţările slab dezvoltate economic 

fondul e acela care se adaptează formelor sociale împrumutate. După cum se 

observă, punctul de plecare al studiului lovinescian îl constituie mai vechea teorie a 

„formelor fără fond” (răsturnată acum, descriind adică procesul invers), combătută 

însă cu argumente ştiinţifice de către Ştefan Zeletin (1882−1934), specialist 

redutabil care ţine să facă praf toate speculaţiile literaţilor, de la junimişti încoace. 

 Aşa s-a născut spiritul critic în cultura noastră (constată ironic reputatul 

sociolog), ai cărui reprezentanţi au izbutit să convingă publicul român că cultura 

noastră – ce zic, întreaga noastră societate modernă – se reduce la un proces de 

imitare a unei civilizaţii străine, la forme fără fond, lustru fără bază şi câte altele de 

acelaşi fel. Atât de convingătoare a fost această critică la care spiritele reacţionare au 

supus societatea noastră burgheză, încât ea a covârşit până şi pe C. Dobrogeanu-

Gherea: neputând să o răstoarne şi simţindu-se obligat ca sociolog să explice 

fenomenul, el a făurit o lege sociologică specială, a evoluţiei de la forme către fond 

(Zeletin 2006: 168).  

Modest, Lovinescu nu-şi arogă competenţe străine de preocupările obişnuite 

ale unui critic literar şi atribuie studiului său caracterul unei simple „încercări de 

psihologie socială şi culturală”. Într-adevăr, în Istoria civilizaţiei române moderne el 

nu-şi propune să corecteze opiniile specialiştilor, dar urmăreşte să dea un caracter 

sistematic şi unitar concepţiei sale critice, încă necristalizată la acel moment într-o 

formulă definitivă (de aceea, vom vedea imediat, obiecţiile lui Zeletin se dovedesc 

numai în parte îndreptăţite). Or, după cum se poate remarca urmărind geneza 

personalităţii lovinesciene, e limpede că tentaţia afirmării de sine a pus mereu pe un 

plan secund setea de cunoaştere, niciodată atât de puternică încât să tulbure în vreun 

fel activitatea regulată a foiletonistului (nu te poţi dedica studiului sistematic când ai 

mereu câte ceva de scris la gazetă). De aici şi caracterul eterogen, adesea 

contradictoriu, al ideilor estetice vehiculate cu supleţe sofistică de cronicarul format 

la şcoala lui Faguet şi Anatole France. Dogmatizarea impresionismului hedonist şi 

sceptic se impunea, aşadar, ca o consecinţă firească a postulatului de natură 

psihologică privind necesitatea reducţiei la unitate a manifestărilor spiritului, care, 

altfel, riscă să se dizolve, din exces de inteligenţă, în disocieri şi nuanţe inextricabile. 

Urmărind să prindă într-un concept cât mai precis procesul devenirii propriei 

personalităţi, Lovinescu ajunge de fapt să analizeze, ca un preambul necesar la 

scenariul edificării de sine (descris în Memoriile apărute în 1930), geneza civilizaţiei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Privind înapoi, modernitatea: E. Lovinescu, sociolog 

 

 

 

 

 

113 

 

şi culturii noastre, în acord cu premisa legăturii organice dintre individ şi „rasă”. Ca 

atare, odată înţeles mobilul psihologic al formulării programului teoretic menit să 

sprijine eficient acţiunea militantă a criticului de la „Sburătorul”, trebuie precizat că 

studiul lovinescian, indiferent de scopul pentru care a fost scris şi în oricâte contradicţii 

s-ar încurca, nu e chiar atât de superficial pe cât lasă a se înţelege opiniile 

sociologilor de profesie. Să revenim, pentru început, la obiecţiile formulate de Zeletin. 

Cunoscător avizat al metodelor de investigaţie sociologică bazate pe adunarea 

şi verificarea empirică a datelor furnizate de realitatea concretă, ideologul liberal 

contestă, cu argumente foarte convingătoare, aşa-numita „lege” de evoluţie a 

societăţii româneşti, intrată pe orbita modernizării accelerate o dată cu imitaţia 

formelor superioare de civilizaţie. Astfel, naşterea României moderne nu ar fi atât 

rodul entuziasmului mimetic al unor revoluţionari de carton, fascinaţi de luminile 

Occidentului, cât efectul circulaţiei mărfurilor şi al capitalului englezesc pe malurile 

Dunării. Ergo: nu ideologia Revoluţiei franceze (de care majoritatea covârşitoare a 

românilor nu avea habar), ci economia capitalistă ar fi declanşat evoluţia 

spectaculoasă a civilizaţiei şi culturii noastre. Să nu uităm că, în acelaşi sens, 

Tocqueville (1805 − 1859) descoperea germenii revoluţiei mai puţin în ideile lui 

Voltaire, cât în dezastrul financiar generat de centralizarea excesivă din vechiul 

regim, iar Norbert Elias (1897 − 1990) va descrie ulterior procesul civilizării ca efect 

al declinului nobilimii (înclinată spre spontaneitate şi naturaleţe – trăsături morale 

nelipsite de ecou în planul realităţilor sociale) şi al triumfului clasei de mijloc (căreia 

i se datorează apariţia capitalismului, văzut ca efect al comportamentului supravegheat, 

mimetic, codificat în aşa-zisele „maniere alese” şi în cultul pentru disciplină). 

Oricum, argumentele lui Zeletin se sprijină pe o vastă bibliografie de specialitate şi 

pe o viziune cu adevărat modernă asupra dinamicii sociale, evaluată ca expresie a 

unei structuri complexe, obiective, care nu se mai lasă explicată prin cauze de ordin 

psihologic, ca în trecut.  

Lovinescu, în schimb, pare ancorat mai curând în sociologia secolului al XIX-

lea, iar legea imitaţiei pretinde a o fi împrumutat de la Gabriel Tarde (1843 − 1904), 

pe care îl corectează doar în chestiuni de nuanţă, fără a-i contrazice teoria 

psihologistă referitoare la geneza societăţii. În consecinţă, deşi nu se delimitează de 

psihologism, criticul român ţine să răstoarne numai termenii raportului (în esenţă, de 

aceeaşi natură), după sensul deja consacrat al evoluţiei inverse, de la formă la fond. 

Astfel, dacă pentru Tarde fenomenul social se traduce ca „un act individual repetat”, 

societatea fiind expresia liberă a voinţei individuale, Lovinescu nu pleacă de la 

individ, subordonează individul din capul locului societăţii şi rasei, spre a reface 

apoi traseul de la general la individual, după o logică de tip cauzal. În ultim resort, 

sociologia lovinesciană se dovedeşte a fi tributară etnopsihologiei, ştiinţă plină de 

ecouri pozitiviste şi vinovată de păcate ce-l ispitiseră cândva şi pe Eminescu (1850 − 

1889), poetul naţional al românilor, redescoperit la începutul secolului al XX-lea în 

ipostaza de profet al naţiunii şi ideolog reacţionar, exaltând în calitatea sa de gazetar 

la revista conservatoare „Timpul” misticismul ţărănesc şi un paseism de cea mai 

curată factură romantică. Dar, dacă genialul poet era apologetul statului organic, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Antonio PATRAŞ 

 

 

 

 

114 

concepţie fiziocratică, criticul se arată mult mai interesat de raţionalitatea 

contractului social, în linia gândirii politice a iluminiştilor.  

Spirit raţionalist, învăţat să-şi strunească temperamentul pentru a putea gândi 

eliberat de afect, în categorii şi concepte precise („tot ce iese în afara logicului nu 

mă interesează”, spune el undeva), Lovinescu intenţiona să explice formarea 

civilizaţiei noastre moderne ca proces revoluţionar, în linia legilor devenirii istorice 

preconizate de principiile progresiste ale ideologiei liberale. Pentru aceasta, el adună 

un material istoriografic impresionant, cu mult peste sursele (preponderent literare) 

consultate de  G. Ibrăileanu (1871 − 1936) în Spiritul critic în cultura românească 

(1909). Apoi, în pofida informaţiilor precare din domeniul sociologiei şi a 

argumentaţiei, s-o spunem deschis, adesea falacioase, magistrul de la „Sburătorul” 

izbuteşte să ergoteze totuşi destul de convingător, într-o manieră percutantă stilistic 

şi de o eleganţă desăvârşită, îndrăznind chiar să formuleze câteva ipoteze extrem de 

interesante, pe care am avut surpriza să le regăsim, ulterior, în operele unor faimoşi 

gânditori de sistem. Spre exemplu (poate şi din dorinţa de a răspunde obiecţiilor 

formulate de Zeletin la adresa teoriei formelor fără fond), Lovinescu pune aproape 

exclusiv pe seama factorului ideologic modernizarea civilizaţiei româneşti şi 

minimalizează rolul mecanismului economic – „aspiraţiile naţionale nu se reduc la 

un simplu proces de circulaţie a mărfurilor” (Lovinescu 1972: 179), afirmă într-un 

loc –, văzându-se astfel confirmat peste timp de un Karl Popper (1902 − 1994), care 

în Societatea deschisă şi duşmanii ei (1945) critică teoriile anti-individualiste şi 

atribuie ideilor, considerate drept principal mobil al schimbării, o funcţie esenţială în 

configurarea civilizaţiilor.   

În fapt, Popper creditează ipotezele criticului român doar ca pe un caz 

particular de gândire liberal-democratică, relevabilă în raţionalismul septic şi în 

spiritul individualist, iar acestei ideologii salubre apologetul societăţii deschise îi 

opune marxismul, blamat ca doctrină reducţionistă de tip gnostic, maniheist. Or, 

lipsindu-i lecturile de specialitate – deşi trimite la Durkheim (1858 – 1917), nu pare 

să fi sesizat importanţa lucrărilor sale –, Lovinescu avea impresia că, supralicitând 

economicul, Zeletin (citit superficial) ar fi şi el un marxist pursânge, de vreme ce 

consideră că evoluţia organică a societăţii româneşti ar trebui să pornească de la 

dezvoltarea mijloacelor de producţie. În realitate, Zeletin nu făcea decât să constate 

starea precară a societăţii româneşti, ameliorată semnificativ nu atât de ideile din 

afară, cât de capitalul străin, şi să semnaleze cu îngrijorare tergiversarea reformelor 

economice, datorată  îndeosebi inerţiei mentalităţii locului. Tot astfel, şi Lovinescu e 

încredinţat că românii au încă un „suflet gregar” (formula aparţine lui Constantin 

Rădulescu-Motru) şi că nu sunt copţi pentru democraţie (Lovinescu 1972: 187) – 

ceea ce nu-l împiedică, totuşi, să susţină necesitatea saltului revoluţionar şi să 

conceapă existenţa unui stat independent, construit pe baze raţionale.  

În viziunea lui Popper, procesul descris de Lovinescu ar desemna chiar 

tranziţia de la societatea închisă, edificată pe un model biologic-organicist, la 

societatea deschisă, axată pe ideile liberale care au triumfat odată cu Revoluţia 

Franceză. Or, după cum ştim, principiul raţiunii determină instaurarea unui raport de 

tip contractualist între individ şi societate, legătură stabilită de comun acord, prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Privind înapoi, modernitatea: E. Lovinescu, sociolog 

 

 

 

 

 

115 

 

convenţie, iar nu în virtutea fatalităţii legilor biologice care transformă omul într-o 

fiinţă lipsită de libertate. De aceea, trecerea de la o societate de tip tradiţional, 

constituită ierarhic, piramidal, la formele mult mai dinamice şi imprevizibile ale 

vieţii moderne, produce o adevărată traumă în sânul comunităţii, dizlocând individul 

de blocul compact al fiinţei colective şi al stereotipurilor mentalitare făcute să-i ţină 

loc de gândire. Însă abia acum, o dată cu afirmarea omului ca individ cu 

personalitate distinctă, devine posibilă şi existenţa unei culturi majore, ireductibilă la 

expresia anonimă a unei sensibilităţi primitive, diferenţiate doar etnografic. 

Pornind de la acest gen de presupoziţii, Lovinescu explică formarea 

civilizaţiei noastre moderne ca efect al descoperirii Occidentului, al contactului cu 

ideile şi cu instituţiile sale, pe care le-am fi adoptat, e drept, şi din necesitate, dar şi 

cu admiraţia faţă de ceea resimţeam ca fiindu-ne superior. În opinia criticului, 

procesul sincronizării cu civilizaţia apuseană ar fi fost determinat atât de presiunea 

legii interdependenţei vieţii moderne, care nivelează diferenţele şi leagă la un loc 

destinul popoarelor, cât şi de voinţa de adaptare a sufletului colectiv, încremenit de 

veacuri într-o existenţă hieratică şi în nişte reflexe caracteristice. Ieşirea din inerţia 

aceasta milenară se face, mai întâi, prin intervenţia factorilor externi, care solicită o 

reacţie: dacă sufletul colectiv e receptiv la astfel de stimuli, vom vorbi despre un 

impuls natural către imitaţie; dacă nu se întâmplă să fie aşa, imitaţia se impune mai 

greu, cu preţul întârzierii procesului (oricum, inevitabil) de emancipare a individului 

în raport cu automatismele psihice ale rasei. Numai la popoarele inferioare, cu un 

suflet lipsit de substanţă – precizează Lovinescu, dovedind că până şi cel mai 

tolerant dintre ideologii noştri s-a lăsat molipsit de prejudecăţi rasiale sau, mai blând 

spus, de incorectitudine politică (Lovinescu 1972: 439: „instituţiile democratice nu 

ridică desigur mentalitatea negrilor din San Domingo, nici nu dau rezultate la 

rasele inferioare (s. n.)” – imitaţia rămâne sterilă şi nu izbuteşte să trezească la viaţă 

instinctul afirmării de sine. Însă românii (spre deosebire de rasa presupus inferioară 

a negrilor din San Domingo) se arată mult mai dispuşi să-şi valorifice potenţialul 

creator, o dată cu apariţia statului unitar şi cu dobândirea independenţei ca naţiune. 

E drept, cultura română modernă rămâne în mare parte o formă mimetică, în curs de 

elaborare, de vreme ce nici poporul nostru nu constituie încă o rasă omogenă, cu 

identitate precis conturată. Întârzierea s-ar datora exclusiv factorilor externi, 

condiţiilor istorice vitrege, care ar fi împiedicat modelarea unei conştiinţe naţionale 

şi a unei tradiţii specifice:  

Rasa română nu este, credem, încă fixată. Pentru crearea unui suflet omogen, 

cu un anumit număr de însuşiri comune, ne-ar fi trebuit şi o dezvoltare comună; 

unitatea psihică presupune şi o unitate de viaţă istorică pe care poporul n-a cunoscut-o 

(Lovinescu 1972: 459). 

Mai exact spus, la amânarea formării unei rase cu pedigree românesc ar fi 

contribuit, în opinia lui Lovinescu, religia ortodoxă, expresie a unei spiritualităţi 

străine de sufletul neamului. Ortodoxismul ne-ar fi impus „o limbă liturgică şi un 

alfabet străin (gând latin exprimat în slove cu cerdacuri!) fără a ne ajuta la crearea 

unei culturi şi arte naţionale” (Lovinescu 1972: 68). Or, cu adevărat specifică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Antonio PATRAŞ 

 

 

 

 

116 

psihologiei poporului nostru nu e atitudinea mistică/ ortodoxismul, ci raţionalismul 

şi mentalitatea latină, utilitar-pragmatică – de unde şi înţelegerea contactului cu 

Apusul ca pe o „reluare a adevăratei continuităţi etnice şi ideale”, care, 

descătuşându-ne, deocamdată, de formele sociale, ne va dezrobi mai târziu de 

invizibilele lanţuri spirituale ale Ţarigradului, ale Athosului sau ale Kievului, adică de 

forţele ancestrale ale obscurantismului şi inerţiei (Lovinescu 1972: 76).  

După cum observă criticul referindu-se la o afirmaţie mai veche a lui 

Eminescu, aşa s-ar explica faptul că toate popoarele civilizate ale Europei sunt sau 

au fost mult timp catolice (poetul exaltase, pentru toleranţa sa religioasă şi admiraţia 

faţă de catolicism, figura lui Alexandru cel Bun). În consecinţă, descoperirea 

Occidentului nu are rolul de a produce o mutaţie spectaculoasă, de la formă la fond 

(cum ar fi trebuit să se întâmple, potrivit teoriilor criticului), dar cheamă din nou la 

matcă sufletul românesc, înstrăinat de originea sa autentică datorită unor factori 

exteriori (în speţă, ortodoxismul) care au perturbat evoluţia organică a culturii şi 

civilizaţiei noastre. Din acest motiv, contactul cu Apusul ar echivala cu o regăsire de 

sine, poporului român fiindu-i caracteristică spiritualitatea europeană de tip 

iluminist, încrederea în progres şi în puterile raţiunii.   

Cu alte cuvinte, imitaţia formelor occidentale s-ar datora, crede Lovinescu, 

unui mobil psihologic, care determină atât asimilarea ideilor noi (dar cu condiţia ca 

ele să fie mai întâi acceptate de temperamentul rasei!), cât şi apariţia spiritului 

concurenţial, specific mentalităţii burgheze. Criticul condiţionează aşadar psihologic 

geneza civilizaţiei române moderne, văzută astfel nu atât ca ecou al ideilor 

revoluţionare, impuse cu forţa, cât al entuziasmului pentru aceste idei, familiare de 

fapt spiritualităţii româneşti. Cu toate acestea, simularea formei nu stimulează 

întotdeauna fondul (cazul raselor inferioare) – iată o corecţie importantă adusă 

propriei teorii, care merită reţinută!  

Apoi, dacă pentru Lovinescu sufletul românesc se înscrie iar, în urma 

contactului cu civilizaţia apuseană, pe orbita unui proces organic şi a unei 

continuităţi evolutive obstrucţionate anterior, înseamnă că naşterea civilizaţiei şi 

culturii române moderne nu e decât rezultatul logic, firesc, al acestui proces. Criticul 

se fereşte totuşi să tragă această concluzie, care ar face inutilă pledoaria pentru 

modernitate, i.e. pentru o atitudine revoluţionară, favorabilă noului, la antipodul 

conformismului etnic echivalat cu fatalismul şi pasivitatea păstorului moldovean. 

Într-adevăr, dacă influenţa occidentală ar avea rolul de a ne dezvălui izvorul 

identităţii noastre etno-psihice, atunci rasei noastre ar trebui să-i fie specifică o 

mentalitate sensibil diferită, poate chiar de tip burghez, în acord cu spiritualitatea 

latină şi cu înclinaţia sus-menţionată către încrederea în puterile raţiunii şi în 

progres. Însă Lovinescu, în radicală contradicţie cu cele afirmate aici, va recunoaşte 

mai mereu drept caracteristice psihologiei rasei cu totul alte trăsături (precum 

duioşia, inerţia şi pasivitatea), atribuite în mod exclusiv, am reţinut deja, influenţei 

nefaste a ortodoxismului şi a viziunii despre lume venite din spaţiul slav, răsăritean. 

Astfel, dacă în compoziţia etnotipului românesc ar intra ca factor determinant 

elementul latin, cu ingredientele aferente (i.e. impulsul de imitaţie a modelelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Privind înapoi, modernitatea: E. Lovinescu, sociolog 

 

 

 

 

 

117 

 

occidentale), nu tradiţionalismul ar trebui definit, din unghi psihologic, ca expresie a 

conformismului etnic, ci chiar... modernismul.   

Pe de altă parte, spiritul concurenţial, generat de imitaţia formelor evoluate de 

civilizaţie (etica protestantă tot în catolicism îşi are originea, ca efect al unui 

raţionalism în exces, eretic – doctrina Sfântului Augustin e foarte ingenios 

răstălmăcită de pastorii lui Luther), nu e posibil decât într-o societate deschisă, unde 

individul are posibilitatea să se afirme liber. Cu toate acestea, Lovinescu nu admite 

libertatea de mişcare a individului decât în limitele prescrise de psihologia rasei! 

Astfel, deşi repetă observaţiile lui Ibrăileanu conform cărora, neexistând o clasă de 

mijloc românească, revoluţia burgheză s-a făcut, la noi, cu sprijinul elementelor 

alogene şi al boiernaşilor scăpătaţi, Lovinescu eludează complet cauzele economice, 

sfârşind prin a explica paşoptismul/ liberalismul şi junimismul/ conservatorismul 

exclusiv prin prisma psihologiei rasei, ca expresii caracteristice ale temperamentului 

muntenesc, respectiv moldovenesc. În opinia sa, revoluţia paşoptistă n-ar fi decât 

ecoul admiraţiei pentru o ideologie umanitară „fără nici un substrat economic” 

(Lovinescu 1972: 147) şi al entuziasmului faţă de redescoperirea virtuţilor luminate 

ale rasei. Ca atare, pornind tot de la rasă în explicarea revoluţiei de la 1848, criticul 

atribuie rolul major muntenilor, mai exact, temperamentului muntenesc (factor activ 

în plan politic şi economic), moldovenilor revenindu-le, compensativ, meritul 

creativităţii artistice şi al adaptării imitaţiilor (cu ajutorul spiritului critic) la 

specificul nostru mental. La fel, existenţa anumitor predispoziţii temperamentale 

distincte determină apariţia unei clase de mijloc care se afirmă social şi politic mult 

mai semnificativ în Muntenia decât în Moldova (Lovinescu 1972: 114). 

Conform cu cele afirmate până aici, ar trebui să conchidem că evoluţia socială 

nu depinde nicicum de factorul economic şi de primenirea mijloacelor de producţie 

– lucru, bineînţeles, neadevărat. De aceea, deşi recunoaşte că „anumite idei, cele ce 

formează cunoaşterea noastră, sunt mai fundamentale decât mijloacele materiale de 

producţie” (Popper 2005, II: 142), un gânditor avizat ca Popper nu ignoră 

însemnătatea dezvoltării economice. În realitate, există o evidentă „interacţiune între 

condiţile economice şi idei”, sesizată şi de Lovinescu, dar subordonată, în concepţia 

sa, elementului psihologic, abia acesta fundamental. Drept urmare, ideile sau factorii 

economici „nu produc rezultate identice” deoarece, „lucrând în material omenesc 

diferit, ele se deformează după însăşi calitatea şi permeabilitatea materialului prin 

care trebuie să treacă” (Lovinescu 1972: 150). Influenţa temperamentului (rasei) 

asupra societăţii rămâne, pentru criticul român, determinantă, fără a fi, cum a lăsat la 

un moment dat să se înţeleagă, singura cauză a schimbării: „societăţile nu se creează 

numai din formele trecutului, precum nu se determină numai prin procesul de 

schimb al mărfurilor. Prin legea strictă a sincronismului ele se modelează după 

concepţiile curente ale epocii” şi, „oriunde s-ar produce, fenomenele ideologice 

formează, prin contagiune, noi forme sociale” (Lovinescu 1972: 151). 
În concluzie, se cuvine menţionat că Lovinescu nu susţine cu consecvenţă 

ideea interdependenţei dintre structura social-economică şi cea afectivă. El tinde să 
atribuie psihologicului rolul esenţial şi să-i subordoneze sau chiar să ignore factorul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Antonio PATRAŞ 

 

 

 

 

118 

social, în pofida numeroaselor sale declaraţii de intenţie. Astfel, descriind geneza 
civilizaţiei noastre ca pe un proces revoluţionar, care presupune sincronizarea cu 
modelul occidental prin imitaţia formelor exterioare, şi nu evoluţia organică de la 
fond la formă, criticul ar fi trebuit să subordoneze de fapt psihologicul (sufletul 
colectiv şi individual), desemnat ca „fond”, factorului social („formei”). La aceeaşi 
idee l-ar fi condus şi postulatul marxist care spune că societatea (economicul) 
determină conştiinţa individuală (de neconceput în afara structurilor sociale). Dar 
Lovinescu atacă marxismul (relevabil, după credinţa sa, în studiile lui Zeletin) drept 
produs caracteristic al unei gândiri reducţioniste, de tip anti-individualist şi anti-
psihologist, ce pleacă de la premisa evoluţiei organice a societăţii, adică tot de la 
„fond” (economia capitalistă) la „formă” (societatea modernă).  

Cât priveşte capitalismul românesc generator de civilizaţie, ei bine, acesta e 
sublim, dar lipseşte cu desăvârşire – de unde şi necesitatea „inventării” lui prin 
importul masiv de forme străine (instituţiile sociale corespunzătoare); formându-se 
deci tot prin imitaţie, pe cale revoluţionară, capitalismul românesc s-a văzut precedat 
de revoluţia ideologică. Astfel încât, atât din voinţa fermă a delimitării ideologice de 
marxism, cât şi din intenţia de a explica mai nuanţat procesul descris de Ibrăileanu 
în Spiritul critic în cultura românească, magistrul de la „Sburătorul” atribuie 
imitaţiei un sens pur psihologic, înţelegând-o ca expresie a admiraţiei inferiorului 
pentru ceea ce e superior, sentiment ce declanşează, o dată cu tendinţa mimetică, şi 
dorinţa afirmării de sine. În consecinţă, imitarea formelor exterioare nu ar fi decât un 
impuls venit din interior, de la „fond” – la fel cum, în procesul cristalizării 
personalităţii, voinţa nu se opune temperamentului, cum s-ar putea crede, ci e menită 
să-l pună cât mai eficient în valoare.  

Cu alte cuvinte, formele goale (apropriate prin imitaţie) nu sunt în măsură să 
genereze fondul, ele doar îl provoacă să iasă din inerţie (legea simulării-stimulării) şi 
să se manifeste original (prin „diferenţiere”), în acord cu legea sincronismului şi 
interdependenţei. Forma nu este aşadar nici expresia unor agenţi exteriori, nici 
expresia pură a fondului, cu toate că aceşti factori externi „tind la uniformizarea 
condiţiilor vieţii europene” şi „la o aproximativă nivelare psihică”, mai cu seamă în 
cazul popoarelor tinere, de formaţie revoluţionară, unde se poate vorbi de o pondere 
mai mare a imitaţiei decât a impactului tradiţiei propriu-zise (Lovinescu 1972: 326). 
Însă factorul dinamic rămâne tot fondul (sufletesc), nu forma! Din această cauză, 
diferenţa faţă de teoria maioresciană rămâne una minoră, de suprafaţă, pentru că şi 
Lovinescu, asemeni antecesorului său ilustru, îşi desfăşoară argumentaţia pornind tot 
de la constatarea existenţei unui suflet românesc, realitate de la sine înţeleasă, care, 
fie că evoluează organic, fie că se afirmă prin mutaţii spectaculoase, rămâne vectorul 
decisiv în configurarea unei identităţi culturale şi a unei civilizaţii distincte. Să 
reţinem că, deşi la nivel teoretic concepea societatea ca pe un proiect raţional, 
asumat prin consens, fără nicio constrângere, la nivel individual, atunci când 
analizează formarea civilizaţiei noastre moderne gândirea criticului rămâne 
contaminată de logica simbolică a unei viziuni de tip organicist, ce întoarce din nou 
dialectica formei la un dat imuabil, de natură pur biologică.   

Apoi, prin excepţiile pe care le semnalează (existenţa unor rase inferioare şi a 
unor imitaţii sterile), Lovinescu se arată o dată în plus inconsecvent faţă de propria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Privind înapoi, modernitatea: E. Lovinescu, sociolog 

 

 

 

 

 

119 

 

sa „lege” sociologică, pe care o interpretează atât prin prisma psihologiei, cât şi după 
bunul plac, în acord cu propriile predispoziţii temperamentale şi cu concepţia sa 
despre personalitate. De aceea, explicaţia lovinesciană privind geneza civilizaţiei 
române moderne nu poate fi acceptată decât ca o speculaţie menită să probeze nişte 
opinii adesea contradictorii – semn că „impresionistul” Lovinescu este şi acum, în 
faza sintezelor doctrinare, un spirit disociativ, analitic, iubitor mai mult de nuanţe 
decât de sistematizări impecabile. Dar, dincolo de nepotrivirile semnalate între teoria 
propriu-zisă şi aplicaţiile ei concrete, între investigaţia sociologică şi observaţiile de 
natură psihologică, Lovinescu rămâne de fapt consecvent cu sine, consultând 
documentele doar pentru a scoate din ele ceea ce-l interesează în calitate de critic 
militant, apărător al valorilor modernităţii. Aici, la motivaţia aceasta pragmatică, se 
opresc de altfel şi ambiţiile sale de sociolog. 

Bibliografie 

Djuvara 2006: Neagu Djuvara, Civilizaţii şi tipare istorice. Un studiu comparat al 
civilizaţiilor, traducere de Şerban Broché, ediţia a treia revăzută şi adăugită, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Dobrogeanu-Gherea 1967: Constantin Dobrogeanu-Gherea, Studii critice, Bucureşti, Editura 
pentru Literatură. 

Durkheim 1895: Émile Durkheim, Les Règles de la méthode sociologique, Paris, Alcan Press. 
Ibrăileanu 1909: G. Ibrăileanu, Spiritul critic în cultura românească, Editura „Viaţa Românească”. 
Lovinescu 1972: E. Lovinescu, Istoria civilizaţiei române moderne, ediţie, prefaţă şi note de 

Z. Ornea, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
Lovinescu 1981: E. Lovinescu, Istoria literaturii române contemporane, Bucureşti, Editura 

Minerva. 
Maiorescu 2005: Titu Maiorescu, Critice, ediţie de D. Vatamaniuc, Editura Fundaţiei 

Naţionale pentru Ştiinţă şi Artă. 
Popper 2006: K. R. Popper, Societatea deschisă şi duşmanii ei, traducere de D. Stoianovici, 

Editura Humanitas. 
Zeletin 2006: Ştefan Zeletin, Burghezia română. Originea şi rolul ei istoric, Bucureşti, 

Editura Humanitas. 

 Looking back at Modernity. E. Lovinescu Sociologist 

In the present study, we intend to grasp the proper means to spot Lovinescu’s critical 
system, by appealing to several significant moments of the Romanian and European literary 
criticism, as it figured itself during the inter-bellum period. Consequently, this study focuses 
on the doctrine works as such (namely, Istoria civilizaţiei române moderne [The History of 
Modern Romanian Civilisation] and Istoria literaturii române contemporane [The History of 
Contemporary Romanian Literature]). The integrationist perspective provided by the general 
frame of cultural analysis represents the methodological standpoint of the present study. 
Hence, the investigation and the foray of Lovinescu’s sources must always stick to 
mentalities in general, and to the ideological bedrock of his criticism. Most of all, we found 
that the capital trace on Lovinescu’s works is left by a sui generis humanist and liberal 
thought, marked with imprints of individualism and rationalism. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:25 UTC)
BDD-A1106 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

