
„Philologica Jassyensia”, Anul VIII, Nr. 2 (16), 2012, p. 193–203 

 
 
 

Mircea Eliade – radiografia propriei identit ăţi  
sau dimensiunea eului în proza autobiografică 

 
Mărioara VLIONCU∗ 

 
 

Key-words: autobiographical prose, self-portrait, authenticity, self-identity, 
relation among author-narrator-self-identity, confession 

 
 

Literatura autobiografică a generat, de-a lungul timpului, numeroase 
controverse, mai ales în ceea ce priveşte apartenenţa literară a unui gen cum este cel 
al jurnalului. Pentru că literatura autobiografică eliadescă este reprezentată de 
Memorii şi Jurnalul portughez, se impune o trecere în revistă a câtorva dintre 
opiniile pe care le-am considerat pertinente în ceea ce priveşte funcţiile estetice ale 
jurnalului. Astfel, dacă G. Călinescu apreciază jurnalul intim ca pe o adevărată 
prostie, Eugen Ionescu vorbeşte despre un gen literar în adevăratul sens al 
cuvântului. Între aceste opinii, bazate pe studiul aprofundat al acestui gen de 
scriitură, jurnalul intim pare să-şi definească un statut estetic meritat. 

Opiniile contradictorii nu fac altceva decât să semnaleze mai întâi, negând sau 
susţinând apartenenţa estetică, existenţa în sine a acestui gen, ignorat până la cea de-
a doua generaţie de critici, cea a lui Nicolae Iorga, a lui Garabet Ibrăileanu, Mihail 
Dragomirescu şi Eugen Lovinescu. Merită menţionată părerea lui Eugen Ionescu, cel 
care consideră jurnalul superior romanului, tragediei sau poemei, deoarece el 
reprezintă o formă netrucată de reproducere a vieţii, cu rezerva că, utilizat fără 
talent, ca, de altfel, orice formă de literatură aşa-zis subiectivă, poate naşte 
mediocritate, ducând la decăderea acestui gen sau a oricărui altuia:  

Jurnalul (jurnalul intim sau reportajul) nu este numai preferabil romanului, 
tragediei, poemei şi celorlalte genuri literare, pentru că e mai complet (în sensul că nu 
e nevoie să alegi) şi mai adevărat (în sensul că nu elimină realităţile care luminează, 
de fapt, sensurile), dar jurnalul este genul originar literar, genul tip, iar romanul, 
tragedia, poema etc. sunt pervertiri ale jurnalului pur. Jurnalul este adevăratul gen 
literar (Ionescu 1991: 191). 

Ceea ce îi repugnă lui Ionescu este, de fapt, excesul de sentimentalism din 
literatura de ficţiune, dar şi din cea nonfictivă, punctul lui de vedere trebuind 
apreciat cu oarece rezerve, în condiţiile în care volumul Nu în care îl exprimă are un 
evident caracter polemic, orientat împotriva unei întregi tradiţii literare autohtone, în 
contextul anilor ’30. Perioada este hotărâtoare pentru soarta genului, mai ales că se 

                                                           
∗ Universitatea „Ştefan cel Mare”, Suceava, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mărioara VLIONCU 

 194 

scriu jurnale, la care vom face referire mai târziu, publicate în cea mai mare parte 
după căderea regimului totalitar.  

Un alt susţinător al jurnalului intim este Mircea Eliade însuşi. Acesta lansează 
în 1934, în volumul Oceanografie, teza că un jurnal intim are o valoare universală 
omenească incomparabil mai mare decât un roman cu mii de personaje, întrucât 
primul reflectă o experienţă autentică, spre deosebire de cel de-al doilea care este o 
ficţiune bazată pe o convenţie. Argumentul adus pentru a susţine fidelitatea faţă de 
jurnalul intim priveşte reproducerea de către acesta a unei experienţe neliteraturizate, 
adică autentice. Autenticitatea este de preferat originalităţii pentru că mai important 
este „a trăi tu însuţi, a cunoaşte prin tine, a te exprima prin tine” (Eliade 1991b: 
126), ceea ce nu înseamnă egoism, căci a povesti înseamnă pentru autor a exprima şi 
a gândi fapte, iar 

un jurnal intim are, [...], o mai universală valoare omenească decât un roman cu mase, 
cu zeci de mii de oameni. Faptele celui dintâi, fiind cu desăvârşire autentice şi atât de 
personal (subl. ns.) exprimate încât depăşesc personalitatea experimentatorului şi se 
alătură celorlalte fapte decisive ale existenţei, reprezintă o substanţă peste care nu se 
poate trece. Dimpotrivă, un roman cu zece mii de oameni este o simplă carte făcută, 
cu personaje, cu originalitate (Eliade 1991b: 126). 

Totuşi, argumentele celor doi nu acoperă pretenţiile literaturii, cărora le 
răspunde însă, în critica de dată recentă – Ficţiunea jurnalului intim. Există o 
poetică a jurnalului? – Eugen Simion. Criticul iniţiază şi susţine un demers ce 
răspunde întrebării ce este un jurnal intim?! mai întâi prin aprecierea acestuia ca „un 
contract cu sine însuşi, un contract sau un pact de confidenţialitate care, dacă nu este 
distrus la timp, devine public şi forţează porţile literaturii” (Simion 2001: 18). 
Amintind de Roland Barthes, care aduce trei obiecţii valorii estetice a jurnalului 
intim: contingenţa subiectivă, neesenţialitatea obiectivă, neautenticitatea, Eugen 
Simion găseşte exemplul unor autori care investesc în monumentalitate, ca Gide sau 
Mircea Eliade, sau ca Rousseau sau Stendhal, care nu fac acest lucru, ba dimpotrivă, 
dar care „sunt eminente în felul lor şi au devenit modele în literatura confesivă” 
(Simion 2001: 35). 

Incontestabil, jurnalul are multiple misiuni neliterare, dar, lăsând deoparte 
acestea, spunând ceva interesant, el capătă un anumit nivel de expresivitate, 
„notaţiile capătă culoare, substanţă şi dau o sugestie despre spectacolul unei 
personalităţi” (Simion 2001: 35), se lasă receptat nu numai ca document, ci şi ca 
formă expresivă, voluntară sau involuntară al unui eu ce vorbeşte la persoana întâi: 

un atu deloc neglijabil. El dă cititorului sentimentul că ceea ce autorul spune este 
adevărat şi-i întăreşte convingerea că ceea ce se consemnează în aceste fragmente s-a 
petrecut întocmai... (Simion 2001: 38), 

lipsa de stil devine dihotomic stil, un stil al „omului care scrie aşa cum poate şi cum 
ştie şi, indirect, stilul operei care nu este gândită ca operă...” (Simion 2001: 38). 
Unul dintre criteriile ce servesc la delimitarea genurilor biograficului priveşte relaţia 
autor-narator-personaj. Ea îi oferă lui Eugen Simion premisa dezvoltării celei mai 
importante calităţi literare a jurnalului, aceea a creării aurotului ca personaj sau ca 
fantasmă, a personajului care există în interiorul scriiturii intime: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea Eliade – radiografia propriei identităţi 

 195 

Autorul scrie şi, scriind, narează ceva despre sine, creând – fie că vrea, fie că 
nu vrea – un personaj (cel despre care se vorbeşte). Acest personaj se impune la 
suprafaţa textului, este personajul-emblemă, personajul-agreat şi trimis în lume să 
ducă imaginea autorului... (Simion 2001: 39). 

Astfel, autorul creează un autoportret, o fantasmă din ceea ce lasă naratorul să 
scape, din ce ascunde sau aproximează, o fantasmă ce reprezintă deopotrivă cele trei 
instanţe narative. Cele două opere ale lui Mircea Eliade la care am făcut de la început 
referire stârnesc interesul cititorilor prin multiplele perspective de analiză. Ele oferă un 
material generos în ceea ce priveşte modul în care istoria intervine în destinul 
individual, imaginea mediului universitar şi politic de dinaintea şi de după Al Doilea 
Război Mondial, întâlniri cu personalităţi care au marcat destinul unor ţări, aşa cum 
este Salazar, şi, important pentru demersul nostru analitic, autorul ca personaj. 

Mircea Mihăieş apreciază în Cărţile crude. Jurnalul intim şi sinuciderea că 
autoportretizarea în textele diaristice poate fi asemănată „cu un parcurs al lui Orfeu 
prin infernul propriei biografii, e un drum, în aparenţă, fără întoarcere” (Mihăieş 
2005: 139), este un proces în care autorul, dorind să elimine din descriere ficţiunea, 
imaginarul, interpretarea, nu face altceva decât să le înlocuiască cu expresivitatea 
involuntară.  

Dincolo de acest adevăr, general în cazul jurnalului, credem că problema 
autoportretului, dar şi a portretelor, trebuie discutată în cazul lui Mircea Eliade 
dintr-o altă perspectivă. Scriitor de vocaţie, cu o înaltă conştiinţă a valorii personale, 
Eliade este prozatorul cu uneltele scrisului literar mereu la îndemână, expresivitatea 
involuntară fiind, în aceste condiţii, limitată. Analiza noastră va urmări autoportretul 
în liniile a ceea ce credem că ar putea interesa mai mult, şi anume, perspectiva unui 
eu prin excelenţă creator în relaţia lui, intrinsecă, cu eul profan, pe parcursul 
principalelor etape existenţiale şi al experienţelor trăite în contextul unei istorii 
determinante. Descrierile fizice şi morale există, se poate identifica cu uşurinţă un 
statut socioprofesional, sunt evidente mijloacele de caracterizare specifice literaturii, 
interesându-ne însă cele două faţete ale eului. 

Mircea Eliade consideră că viaţa sa stă sub semnul labirintului, cu toate 
împlinirile, rătăcirile şi revelaţiile ei, că acesta conferă organicitate, coerenţă şi vocaţie 
integratoare întâmplărilor în aparenţă neutre, nesemnificative ale unei vieţi. Este o 
formă de apărare a centrului, căci, trecând prin numeroase încercări, permite existenţei 
să înainteze către propriul centru, către o altă fiinţă prin regăsirea căminului.  

Să vedem, în relaţia intimă cu textul Memoriilor şi al Jurnalului portughez, 
care sunt detaliile autoportretului. Credem că începutul descoperirii ca eu creator se 
produce la 12 ani, în timpul vacanţei pe care o petrece, în 1919, la Tecuci, în 
condiţiile în care, după mutarea la Cernavodă, învăţătorul atrăsese atenţia asupra 
faptului că are ochi slabi. Evoluţia acestui eu, ca şi cea a eului profan, este marcată 
de încercări. Experienţa Primului Război Mondial, trăită în Bucureşti, declanşează 
imaginaţia ca formă de consolare, chiar de răzbunare, aşa cum consemnează în 
primul volum al Memoriilor:  

Povestea se amplifica şi se modifica de câte ori o reluam de la început. Emoţia 
cu care o urmăream desfăşurându-se se datora şi faptului că se inventa singură, uneori 
chiar împotriva ştiinţei sau dorinţei mele (Eliade 1991a I: 33).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mărioara VLIONCU 

 196 

Ceea ce îl întăreşte, de asemenea, e convingerea că se pregăteşte să înceapă o 
viaţă nouă odată cu admiterea la Liceul „Spiru Haret”. Admiterea reprezintă, de 
altfel, o nouă încercare şi un prilej de întoarcere către sine. Corigent, convins că este 
persecutat de director şi de ceilalţi profesori, cu excepţia lui Mazilu, descoperă o 
caracteristică a propriului temperament: „îmi era imposibil să învăţ ceva la comandă 
sau să învăţ aşa cum învăţa toată lumea, în conformitate cu programul şcolar” 
(Eliade 1991a I: 47). Talentul literar este descoperit de Mazilu, care se vede nevoit 
să-i dea zece pentru o povestire petrecută în zilele Babelor. Devine astfel conştient 
de menirea lui creatoare, care nu trebuia urmată decât în condiţiile inspiraţiei. Clasa 
a IV-a coincide cu publicarea primului articol, Duşmanul viermelui de mătase, un 
nou prilej de întărire a încrederii în propria valoare:  

De la chioşcul de unde cumpărasem revista şi până acasă, mi s-a părut că toată 
lumea mă priveşte (Eliade 1991a I: 62). 

Fiecare etapă a existenţei conduce la cristalizarea cel puţin a unei dimensiuni 
a eului creator. Astfel, pe fondul crizei de pubertate, descoperindu-se, aşa cum se 
autocaracterizează, „în fiecare dimineaţă mai urât, mai stângaci, mai ales în 
întâlnirile cu fete de vârsta mea, cât sunt de timid şi de neatrăgător în comparaţie cu 
prietenii mei” (Eliade 1991a I: 73), alege formula estetică a scrierii, mărturisind că 
nu poate scrie „decât la persoana întâi, că orice altfel de literatură, în afară de cea 
direct sau indirect autobiografică, n-avea niciun sens” (Eliade 1991a I: 73). Autorul 
descrie acum metoda Romanului adolescentului miop şi preocuparea continuă pentru 
autenticitatea de care nu se va mai dezice. Valoarea personală este nu numai 
conştientizată, ci şi recunoscută, încă din adolescenţă, de către ceilalţi. Radu Bossie, 
unul dintre prietenii din anii de liceu, avea încredere în viitorul lui de savant, iar 
Haig Acterian, Dinu Sighireanu şi Jean-Victor Vojen îi erau confidenţi literari. 
Autorul menţionează apoi pe Mircea Mărculescu ce considera că este un ştiinţific 
sau pe profesorul de filosofie, care îi mărturiseşte că l-a bănuit încă din primul 
moment de o inteligenţă deosebită. 

În plus, Eliade este o personalitate cu un destin cultural asumat, fapt evident 
în autoportretul din memorii şi jurnal, care a schimbat destinul celor pe care, cu 
contribuţia lui Nae Ionescu, i-a instruit. În anii ’50, etnologul italian Ernesto de 
Martino, după cercetările folclorice din România îi mărturiseşte că 

regăsise pretutindeni ecoul lecţiilor şi seminariilor mele din 1933–1938, şi mă felicita 
că lăsasem un semn pe care adversităţile nu reuşiseră să-l distrugă. Am fost 
impresionat mai ales de acest amănunt: un cercetător, care lucra cu el la Institutul de 
Folclor, l-a întrebat dacă m-a întâlnit vreodată. /– Da, i-a răspuns de Martino, l-am 
întâlnit chiar anul acesta la Roma. Necunoscutul l-a privit lung, apoi a izbucnit în 
plâns. Dar E. de Martino nu-şi mai amintea numele (Eliade 1991a II: 39). 

Revenind la perioada adolescenţei, se remarcă faptul că aceasta, petrecută în 
compania prietenilor, este momentul asumării destinului de adolescent excepţional. 
Face din urâţenie un titlu de glorie, o modalitate de a se păstra pentru opera „pe care 
eram chemat s-o scriu” (Eliade 1991a I: 77). Începutul anilor ’20 coincide cu o 
perioadă de lecturi intense, când îi apreciază pe Balzac şi pe Voltaire, fără să fi 
devenit vreodată voltairian, pe Hasdeu, cu ocazia unei conferinţe despre acesta 
deschizându-i-se uşile Bibliotecii Academiei Române. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea Eliade – radiografia propriei identităţi 

 197 

Este colaborator la revista liceului, publicase aproximativ 50 de articole şi 
schiţe literare, ţinea un jurnal, toate acestea întărindu-i convingerea că va reuşi să 
facă din proiectatul roman „o carte excepţională, care va face mult zgomot şi prin 
care mă voi putea răzbuna împotriva profesorilor, a premianţilor, a fetelor frumoase 
şi superficiale care nu ştiuseră să mă descopere” (Eliade 1991a I: 86), chiar un 
document exemplar al adolescenţei pe care şi mai târziu îl apreciază în comparaţie 
cu romanul lui Ionel Teodoreanu, ai cărui adolescenţi nu sunt veritabili, nu sunt 
de-atunci şi de-acolo. Actul de creaţie este încă din adolescenţă o formă de sondare 
a sinelui, de cunoaştere, de cizelare a eului şi de eliberare, aşa cum mărturiseşte în 
legătură cu scrierea jurnalului: „mă descărcam, scriindu-l, de toate eşecurile şi 
umilinţele” (Eliade 1991a I: 86). Literatura, în actul receptării şi al creaţiei, este o 
formă de (re)cunoaştere. Când adolescentul citeşte Un om sfârşit de Giovanni 
Papini, este uimit de identificarea cu existenţa acestuia pentru că adolescenţa este o 
vârstă a descoperirii intelectuale:  

Ca şi el, eram urât, foarte miop, devorat de o curiozitate precoce şi fără 
margini, voind să citesc tot, visând să pot scrie despre toate. Ca şi el, eram timid, 
iubeam singurătatea şi mă înţelegeam numai cu prietenii inteligenţi sau erudiţi; ca şi 
el, uram şcoala şi nu credeam decât în cele ce învăţam singur, fără ajutorul 
profesorilor (Eliade 1991a I: 5 sq.).  

În clasa a VII-a, constată că este din ce în ce mai pasionat de literatură, 
filozofie, orientalistică şi istoria religiilor. Îşi reafirmă intenţia de a scrie literatură 
sub semnul autenticităţii, ca pe o radiografie a propriei existenţe, planificând ca 
Romanul adolescentului miop să fie continuat de un roman al vieţii de student, 
eseuri, cărţi de filozofie şi istoria culturii, reunite sub titlul Dacia Felix, aşa cum 
sugerează lista completă a operei din adolescenţă. 

Studenţia înseamnă desăvârşirea vocaţiei creatoare, demers început de 
timpuriu. În virtutea conştiinţei valorii de sine şi a destinului cultural pe care se 
simţea chemat să-l împlinească, citind că Alexander von Humboldt nu avea nevoie 
decât de două ore de somn, se convinge că omul poate face orice: „De mult mă 
învăţasem să-mi domin dezgustul, izbutind să mănânc, pe rând, pastă de dinţi, 
săpun, cărăbuşi, muşte, omizi” (Eliade 1991a I: 121). Deschizându-şi astfel drumul 
către libertatea absolută, elimină condiţionările istorice, sociale şi culturale:  

nu mai eram condiţionat de faptul că mă născusem român, deci integrat unei culturi 
provinciale, cu o anumită tradiţie, în care se amestecau elemente latine, greceşti, slave 
şi, recent, occidentale. Deveneam disponibil pentru orice aventură într-un univers 
spiritual străin şi chiar exotic (Eliade 1991a I: 121). 

Introvertit, analist lucid, din familia spiritelor însetate de absolut, asemenea 
personajului camilpetrescian, Eliade trăieşte momente de prăbuşire interioară, când, 
după vizita la Macchioro în Italia, publică un articol în urma căruia acesta ar fi putut 
pierde postul de director al Muzeului de Antichităţi:  

Aducându-mi aminte de scandalul Iorga, de indiscreţiile faţă de Buonaiuti, 
mi-am spus că e probabil ceva în destinul meu care mă împinge să jignesc, fără să 
vreau, tocmai oamenii pe care îi admir şi-i iubesc mai mult. Mă întrebam dacă nu e 
vorba de o stranie demonie, dacă nu cumva sunt blestemat să răsplătesc cu nenoroc pe 
cei pe care-i iubesc şi de care sunt iubit (Eliade 1991a I: 139). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mărioara VLIONCU 

 198 

Activitatea intelectuală intensă, diversele colaborări şi cristalizarea vocaţiei 
literare sunt caracteristice ale tinereţii care îl conduc spre India şi, la întoarcere, spre 
participarea la gruparea criterionistă. Perioada detenţiei lui Nae Ionescu este una de 
stimulare a eului creator, aşa cum se întâmplase de atâtea ori înainte, fugind de orice 
clarificare cu Sorana şi Nina. Astfel, atmosfera din Întoarcerea din Rai, pe care o 
comentează Nae Ionescu, îşi găseşte o justificare biografică şi istorică:  

atmosfera Întoarcerii din Rai o simt deja în jurul meu: tensiuni, conflicte, cruzimi şi 
mai ales sentimentul inefabil că am intrat într-o epocă de ruptură – asta simţeam mai 
ales acum, după asasinarea lui Duca şi tot ce i-a urmat (Eliade 1991a I: 309). 

Când, în 1938, Armand Călinescu emite un decret prin care suspendă toate 
procesele membrilor învăţământului, iar Kiriţescu rămâne nemulţumit de parcursul 
lucrurilor, Eliade conştientizează dureros limitele eului creator impuse de contextul 
istoric: 

Nu era vorba de nostalgia unei libertăţi anarhice şi antisociale, ci de libertatea de 
a crea în conformitate cu propriile noastre vocaţii şi posibilităţi (Eliade 1991a I: 358). 

Perioada ce urmează este una a resemnării. Urmărit de Siguranţă sub 
guvernarea lui Armand Călinescu, dar apărat de generalul Condeescu, Eliade îşi 
afirmă, încă o dată, convingerea că timpul generaţiei lui a fost scurt:  

Ştiam că pierdusem Raiul, pe care-l cunoscusem în adolescenţă şi prima 
tinereţe: disponibilitatea, libertatea absolută de gândire şi creaţie. De aceea 
produsesem atât de mult şi atât de repede: ştiam că răgazul pe care ni-l îngăduia 
Istoria era limitat (Eliade 1991a II: 20). 

Conştient că timpul generaţiei lui se apropie de sfârşit, îşi continuă activitatea 
creatoare şi în perioada detenţiei. Creaţia literară, ştiinţifică sau traducerile îl salvează 
din nou. Mărturie în acest sens este, suficient credem noi, romanul Nuntă în cer. În 
ianuarie 1942, simte nevoia organizării propriei opere, sub aceeaşi presiune a unui 
context nefavorabil:  

Opera mea e difuză, risipită, abandonată pe mâna câtorva critici mediocri şi 
interpreţi modeşti ai ideilor mele în istoria religiilor, filosofia culturii şi folclor – 
trebuie să-şi găsească un punct de reazem, care s-o explice, s-o organizeze şi s-o 
adâncească (Eliade 1991a I: 115). 

Perioada portugheză este, de altfel, una a prefacerilor eului creator pus sub 
semnul îndoielii. În aceiaşi ani, mai exact la 6 mai 1942, notează în jurnal: „Deşi am 
acces la cele mai înalte concepte, n-am scris nimic filosofic. Deşi am geniu epic, n-
am terminat încă nimic” (Eliade 1991a I: 120). Obsesia istoriei ca piedică este cea 
care-l repune, în acelaşi timp, pe calea eului creator:  

Nimeni nu-mi garantează o viaţă lungă. Dimpotrivă, şi „istoria” din jurul meu, 
şi drama mea lăuntrică mă fac să cred mai degrabă într-un sfârşit apropiat. Trebuie să 
mă apuc să spun repede, chiar sub formă sumară şi imperfectă, cele ce am de spus 
contemporanilor mei (Eliade 1991a I: 287). 

Mărturisirea trebuie interpretată în contextul frecventelor momente de 
melancolie şi de evocare a Ninei. Este exprimată aici o justificare a ţinerii unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea Eliade – radiografia propriei identităţi 

 199 

jurnal, dar şi a raţiunilor de scriere a operei în general. Privaţiunile trăite în Paris şi 
veştile din ţară reprezintă o nouă motivaţie de urmare a vocaţiei creatoare: 

 noi, cei aflaţi în Occident, nu aveam dreptul să ne lăsăm paralizaţi de deznădejde. 
Trebuia, cu orice preţ, să ne continuăm munca şi creaţia, conform vocaţiei fiecăruia 
dintre noi (Eliade 1991a II: 91).  

Alături de Christinel, regăseşte vocaţia literară, ceea ce-l determină ca, în 
1950, anul căsătoriei cu ea, să-şi reafirme această vocaţie, în ciuda recunoaşterii ca 
istoric al religiilor şi orientalist. Credincios geniului său, dând eului creator talie 
mondială, Eliade nu cruţă niciun efort pentru a-şi îndeplini menirea, în ciuda 
destinului care hotărâse altfel.În memorii şi jurnal, pe lângă această dimensiune a 
descoperirii şi dezvoltării unei conştiinţe a valorii de sine, există şi una a imaginii 
creatorului cu preocupări enciclopedice, dar şi a celui care îşi contextualizează 
opera, oferind informaţii despre subiect, împrejurările scrierii, variante, reacţii ale 
cititorilor, de care istoricul literar, cel puţin, nu se poate dispensa. 

Autoportretul este completat, aşa cum anticipam, de dimensiunea eului 
profan, care începe să fie conturată încă din primele pagini ale memoriilor când 
Eliade evocă, spre exemplu, conştientizarea propriei sexualităţi. Întorcându-se 
împreună cu bunicul pe Strada Mare, la patru sau cinci ani, îi atrage atenţia o fetiţă 
pe care o vede ca pe un talisman secret, cu ochi mari, bucle negre, îmbrăcată într-o 
bluză de un albastru întunecat şi o fustă roşie, prilej, pentru mult timp, de 
beatitudine. Analiza propriei sexualităţi revine obsesiv în adolescenţă, asociindu-se 
cu nevoia de a se apropia de una dintre fetele întâlnite în casele colegilor sau la 
Muza, de a se elibera de o singurătate apăsătoare care îi servise în repetate rânduri de 
„platoşă lăuntrică împotriva tuturor eşecurilor şi umilinţelor” (Eliade 1991a I: 82). 

Trecând de etapa autoironiei, descoperă casele de mahala, face escapade la 
Crucea de Piatră în compania lui Mircea Mărculescu. Eliade este, de altfel, 
adolescentul vremii lui, trăind excesiv atât pasiunile culturale, cât şi pe cele umane, 
neglijează în ultimii ani de liceu şcoala, profitând de simpatia unora dintre profesori. 

Conştient de propria valoare, învaţă necontenit, dar nu pentru şcoală. Corigent 
la matematici, trece examenele în mod strălucit, fiind felicitat de profesorul Banciu. 
Fără să fie neapărat dezamăgit, în anul întâi de studenţie, îşi urmează pasiunile, 
absentând de la cursurile universitare. Întâlnirile din mansardă, un adevărat spaţiu 
sacru şi laborator al alchimiei eului creator, înlocuiesc cursurile. Înainte de Crăciun, 
pregătirile pentru corul Centrului Studenţesc Ilfovean sunt un prilej de a cunoaşte 
tineri. O menţionează pe Ica, ce se pregătea să devină profesoară de istorie, pe Gigi, 
prietena ei, pe dna Fârtatu, dar, mai ales, pe Thea, o grecoaică de care se simte atras, 
devenindu-i şi mai simpatică în momentul în care află detalii despre viaţa mizeră pe 
care o duce. Aceasta nu-i inspiră totuşi decât simpatie umană şi atracţie fizică, fiind 
îndrăgostit de R., deşi dragostea i se pare în studenţie o slăbiciune nefastă care l-ar 
împiedica să trăiască experienţe vitale. 

Melancolic încă din adolescenţă, recunoaşte că nu aştepta decât să se 
îndrăgostească, viaţa de student presupunând, în mod obligatoriu, şi o astfel de 
experienţă. Simte că trăieşte din plin viaţa de student abia când, după colind, petrec 
într-o cârciumă: „În noaptea aceea am băut mai mult ca de obicei, am sărutat fete, 
am învăţat să îndrăznesc” (Eliade 1991a I: 119). După întoarcerea din Italia, trăieşte 
alături de R. o adevărată poveste de dragoste, o dragoste căreia, totuşi, i se opune: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mărioara VLIONCU 

 200 

Eram tot timpul împreună şi serile ne închideam în mansardă. Dar după ce 
rămâneam singur, încercam să lupt împotriva acestei patimi care mi se părea că îmi 
ameninţă libertatea şi integritatea mea spirituală (Eliade 1991a I: 142). 

În virtutea dorinţei de a trăi mereu în opoziţie cu ideea de normalitate, 
consideră că dragostea, în perioada studenţiei, trebuie să se asocieze cu căsătoria. 
Experienţa indiană completează imaginea eului profan care trăieşte acum, alături de 
Catherine şi Norine, într-un fel de semiconştienţă ceea ce îl va conduce, prin 
aproprierea de fiica lui Dasgupta, la sfârşitul şederii în India. Experienţa aceasta îl 
determină să se detaşeze de orice implicare sentimentală în relaţia cu Jenny, căreia îi 
mărturiseşte de la început intenţia, deşi simte că aceasta se îndrăgosteşte. 

Întoarcerea din India coincide cu apropierea de Sorana Ţopa pe care o 
apreciază pentru observaţiile juste de după simpozioanele Criterionului. 
Pregătindu-şi teza de doctorat, colaborează, în acelaşi timp, cu Nina Mareş. Relaţia 
cu Sorana este lăsată să evolueze, în ciuda experienţei indiene, Eliade nereuşind să o 
clarifice. În plus, de Crăciun, aflat la Floria şi Mac, trăieşte o stare pe care nu şi-o 
poate explica şi care îl va conduce la căsătoria cu Nina. Găsind ca scuză actul 
scrierii, amână să mărturisească Soranei adevărul despre sentimentele pentru Nina, 
deşi făcuse acest lucru cu Mihail Sebastian. Prelungeşte o situaţie confuză şi după 
susţinerea doctoratului şi suplinirea unui curs şi a unui seminar la catedra lui Nae 
Ionescu. Se gândeşte chiar să renunţe la suplinire, plecând la Paris, Oxford sau 
Calcutta pentru a se elibera astfel. O minte pe Sorana, dar şi pe Nina, pentru ca, în 
1933 să aleagă, surprinzător pentru sine şi pentru ceilalţi, să rămână cu Nina, totul 
cu preţul unei suferinţe pe care înţelege că a provocat-o nu numai familiei:  

Mi-era teamă să nu izbucnesc în plâns, să nu mă prăvălesc peste toate cărţile 
răvăşite şi să mă tânguiesc, să-mi plâng copilăria, adolescenţa, tinereţea, toate 
beatitudinile pe care le cunoscusem aici, în mansardă, şi pe care le îngropam acum cu 
mâinile mele (Eliade 1991a I: 292).  

Ceea ce justifică alegerea este dorinţa de a participa la împlinirea destinului 
acestei femei prin restitutio in integrum, timpul aducându-i nenumărate argumente 
că a făcut cea mai bună alegere. Numai aşa se poate înţelege de ce moartea ei, la 20 
noiembrie 1944, înseamnă o suferinţă pe care nu o trece decât acceptând-o ca pe o 
iniţiere în contextul unei lumi care, nici ea, nu mai fusese aceeaşi, după ce o 
asociază cu propriile fapte:  

Nina mi-a fost luată pentru păcatele mele şi pentru mântuirea ei. Dumnezeu a 
voit s-o ia, ca să mă zvârle pe mine într-o nouă viaţă – de care, acum, nu ştiu încă 
nimic (Eliade 2006 I: 271). 

În septembrie 1944, când Nina nu se mai poate da jos din pat, mărturiseşte 
bucuria trecutului cu aceasta, confirmând, peste timp, alegerea făcută:  

Eu şi cu Nina suntem legaţi şi prin istoria pe care am trăit-o sau am făcut-o 
împreună. La toate acestea mă gândeam, şi uneori eram doborât de tristeţe şi vid. 
Zilele trecute, rămânând cu Nina vreo treizeci şi şase de ore, nu mă puteam apropia de 
ea fără să plâng. Plângeam de câtă fericire şi dragoste era adunată în trecutul nostru! 
(Eliade 2006 I: 145). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea Eliade – radiografia propriei identităţi 

 201 

Radiografia eului profan se completează cu meditaţiile asupra dimensiunii 
erotice a propriei personalităţi, o dimensiune care evidenţiază, prin întrepătrunderea 
faţetelor eului, pe cea a creatorului:  

Niciodată nu mi-am dat seama de imensul rău pe care l-au făcut, mie, şi operei 
mele, erosul, carnea, cu toate invitaţiile lor la scepticism, la epicureism şi 
jemenfichism. Atracţia pentru o viaţă de plăceri – adică, pentru a preciza: o viaţă de 
aventuri erotice – m-a macerat în continuu, şi foarte multe dintre tensiunile mele cele 
mai nobile au fost anulate de revenirea aceluiaşi ridicol laitmotiv: la ce bun? eşti încă 
tânăr, profită acum, ca să nu regreţi mai târziu etc. Amestecul acesta de patetic şi 
banal, de extaze şi ieftin carnal, [...] – a fost un adevărat blestem pentru mine, şi mai 
ales, pentru opera mea. Tendinţei către ieftină şi comodă aventură erotică îi 
corespunde, pe planul creaţiei, tendinţa către scientism, erudiţie şi căldicelul filosofic 
(Eliade 2006 I: 294). 

Anul 1947 aduce, la Paris, şansa unei noi vieţi prin intermediul lui Ionel 
Perlea, când, de Paşte, răspunde invitaţiei acestuia la un restaurant. O descoperă 
acum pe Christinel: „O priveam şi o ascultam fermecat, dar nu-mi dădeam seama ce 
se întâmplă cu mine, nu ştiam că eram ursiţi unul altuia” (Eliade 1991a II: 101). 
Relaţia cu aceasta este prilej de introspecţie, cum, de altfel, fuseseră toate celelalte:  

Uneori mă întrebam prin ce miracol regăsisem naivitatea şi entuziasmul 
adolescenţei fără să mă strivească sentimentul ridicolului. Dar simţeam că e vorba şi 
de altceva, că lamentabila banalitate a comportamentului adolescentin ascunde, foarte 
probabil, fazele unui proces de totală reînnoire. Simţeam că alături de Christinel 
descopăr o vitalitate şi o dimensiune spirituală pe care le adumbrise „Istoria” ultimilor 
ani (Eliade 1991a II: 102). 

Dragostea pe care o trăieşte alături de aceasta înseamnă comuniune, zâmbetul 
pe care i-l adresează, cu puţin înainte de moarte, sugerează împlinirea dimensiunii 
afective a umanului, aşa cum notează Ion Petru Culianu în Ultimele clipe ale lui 
Mircea Eliade Mahāparinirvāna: „Cu mâna lui Christinel în mâna lui stângă, 
Mircea Eliade îi zâmbeşte, apoi îmi zâmbeşte, apoi îmi zâmbeşte cu aceeaşi căldură 
care este numai a lui” (Eliade 1991a II: 203). Personajul principal, fără a nega aici 
existenţa portretului lui Christinel, este Eliade. Portretul femeii iubite este rezumat, 
iniţial, la esenţă, pentru ca, progresiv, să-i descoperim, pe lângă apariţia 
tulburătoare, timiditatea, umorul şi voia bună. Detaliile sunt, în acest portret, de 
altfel, anticipate, dacă ne gândim, spre exemplu, la viitorul utilizat în cunoaşterea de 
către aceasta a terminologiei multor limbi orientale. 

Atenţia eului profan este, aşa cum se poate lesne observa, un prilej de 
portretizare a femeilor iubite, prin detalii fizice şi morale, dar mai ales, prin relaţia 
cu propriul eu şi din perspectiva acestuia. Diferenţierea celor două dimensiuni în 
conturarea autoportretului ţine, mai degrabă, de nevoia structurării demersului 
analitic. Ceea ce trebuie precizat este că, în ciuda acestei diferenţieri nu pot fi omise 
întrepătrunderile, potenţările reciproce, imposibilitatea de a nu observa că eul profan 
se pune în slujba celui creator, în virtutea conştiinţei valorii de sine şi a datoriei de a 
participa la destinul cultural al lumii. 

Ne-a interesat să demonstrăm că, evident în autoportret, este profilul eului creator 
care, în relaţia lui cu o istorie nefavorabilă, îşi urmează vocaţia. Tehnica este cea a 
scriitorului, caracterizată prin cultivarea portretului fizic şi moral, prin valorificarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mărioara VLIONCU 

 202 

mijloacelor caracterizării directe, în varianta autocaracterizării, dar şi indirecte, autorul 
urmărind faptele, plasarea într-un mediu la construirea căruia participă. Aspectul 
locuinţei, ne referim aici la mansardă, este, de asemenea, un mijloc indirect de 
caracterizare, evidenţiind, de fapt, pasiunea pentru lectură şi actul de creaţie.  

Ceea ce credem că ar putea constitui o concluzie după urmărirea autoportretului 
este observaţia că Mircea Eliade este scriitorul şi personajul/omul care, conştient de 
propria valoare, nu încetează să manifeste o excepţională modestie, memoriile şi 
jurnalul său fiind, în esenţă, „confesiune şi dezbatere continuă de idei, confruntare şi 
legitimare permanentă a poziţiei proprii, pasiune pentru cunoaştere şi studiu, notarea 
accidentelor vieţii intelectuale” (Marino 1978: 11). Proza autobiografică a lui 
Mircea Eliade aduce, pe de o parte, perspective surprinzătoare în înţelegerea 
complexităţii autorului şi, pe de altă parte, lărgeşte dimensiunea genului în literatura 
română printr-o contribuţie care va rămâne una de referinţă. Identitatea autorului, 
aşa cum se dezvăluie ea în autoportretul plin de densitate al autorului, contribuie 
referenţial la identitatea prozei autobiografice în literatura modernă română.  

Bibliografie 

a. Izvoare şi lucrări de referin ţă 
Eliade 2006: Mircea Eliade, Jurnalul portughez şi alte scrieri, vol. I–II, prefaţă şi îngrijire de 

ediţie de Sorin Alexandrescu, studii introductive, note şi traduceri de Sorin 
Alexandrescu, Florin Ţurcanu, Mihai Zamfir, traduceri din portugheză şi glosar de 
nume de Mihai Zamfir, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1991a: Mircea Eliade, Memorii, vol. I–II, ediţie îngrijită şi cuvânt înainte de Mircea 
Handorca, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1991b: Mircea Eliade, Oceanografie, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Ionescu 1991: Eugen Ionescu, Nu, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Marino 1978: Adrian Marino, Carnete europene, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Mihăieş 2005: Mircea Mihăieş, Cărţile crude. Jurnalul intim şi sinuciderea, ediţia a II-a 

revăzută, Iaşi, Editura Polirom. 
Simion 2001: Eugen Simion, Ficţiunea jurnalului intim, vol. I, Există o poetică a 

jurnalului?, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 

b. Literatur ă secundară 
Handoca 1992: Mircea Handoca, Câteva ipostaze ale unei personalităţi proteice, Bucureşti, 

Editura Minerva. 
Manolescu f.a.: Nicolae Manolescu, Literatura română postbelică. Lista lui Manolescu. 

Critica. Eseul, Braşov, Editura Aula, p. 316 sqq. 
Micu 1990: Dumitru Micu, În căutarea autenticităţii , Bucureşti, Editura Minerva. 
Micu 2003: Dumitru Micu, Mircea Eliade. Viaţa ca operă, opera ca viaţă, Bucureşti, Editura 

Constelaţii. 
Simion 2001: Eugen Simion, Ficţiunea jurnalului intim, vol. II–III, Intimismul european, 

Diarismul românesc, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 
Simion 2002: Eugen Simion, Genurile biograficului, Bucureşti, Editura Univers 

Enciclopedic. 
Vianu 1982: Tudor Vianu, Din psihologia şi estetica literaturii subiective, în Opere, IX, 

Bucureşti, Editura Minerva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea Eliade – radiografia propriei identităţi 

 203 

Mircea Eliade – The Radiography of Self Identity or the Self Dimension 
Inside of Autobiographical Prose 

The aim of this paper is to demonstrate the importance of the autobiographical prose 
in the areal of Romanian literature by presenting the works of Mircea Eliade.The name of 
Mircea Eliade is well known in the universal culture. Besides his work related to the history 
of religion, his vast literary work includes a large sphere of autobiographical prose. The 
image of the author emerges like a complex personality. The evolution of the author is 
developed during a long period of time. The dimension of his identity is rendering in contact 
with the historical moment of his life, with people he did meet during his grown-up process 
and ripeness. The plurality of the perspectives of the portraits is unveiling a strong character 
who is in contact and in conflict with his contemporaries, trying to understand the world and 
himself. What is specific for the work of Mircea Eliade is the fact that the writer is aware of 
his destiny and his place inside Romanian and universal culture. His self-awareness is always 
playing an essential role during the process of building his innermost description of his soul. 
The methods of presentation of details related to his life is demonstrating his talent and the 
approach of subjects like love or death is proving the depth of his thinking; that is why the 
autobiographical prose of Mircea Eliade must take into account like a model of this sort. The 
self-portrait he is presenting is revealing an individual who has a desire to know everything, 
to experience everything and to improve hie view of the world.  

The conclusion of this work is that the autobiographical prose of Mircea Eliade is one 
of the most important part of his career broading the genres of Romanian literature. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:30:43 UTC)
BDD-A1085 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

