
„Philologica Jassyensia”, Anul VIII, Nr. 2 (16), 2012, p. 77–86 

 
 
 

Entrechat. Dramă socială şi performanţă culturală  
în schiţele lui Caragiale 

 
Gabriela-Mariana LUCA∗  

 
 

Key-words: literature, anthropology, society as theater, urban ritualisations, 
memory, conservation 
 
 

Antropologia şi literatura se întâlnesc de fiecare dată pe o punte foarte 
sensibilă. Rareori pot convieţui împreună, dar sunt imposibil de separat definitiv, 
unite adesea prin autor, text şi personaje ori, aşa cum sunt numite în ştiinţele sociale, 
observator şi actanţi pe teren specific. Cât de mult i se potriveşte operei lui Caragiale 
o lectură antropologică? Cât din text se bazează pe context şi ce înseamnă cu 
adevărat ritualizarea societăţii româneşti de la 1900 încoace? Acestea sunt 
întrebările cărora le vom căuta un posibil răspuns în rândurile de mai jos.  

Cercetătorii anglo-saxoni contemporani, urmaşii lui Victor Turner (1982), 
consideră societatea un teatru, sarcina antropologului fiind aceea de a citi peste umăr 
replicile actorilor, uzanţele, semnificaţiile. Problema memoriei, gesturile, 
manipulările lingvistice şi atenta observare a celuilalt sunt tot atâtea argumente 
pentru o astfel de analiză. Spunem despre societăţile orale că sunt foarte 
conservatoare, în formă şi în conţinut, sarcina lor constantă fiind tocmai respectarea 
nesmintită a tradiţiei. Ar putea fi acestea trăsăturile esenţiale care îl definesc pe 
eternul, actualul, „efectul Caragiale” (Trandafir 2002) drept un rafinat antropolog. 
Acurateţea oralităţii stilului său este, de fapt, codul prin care ne recunoaştem acum, 
în personajele de atunci, într-o societate a cărei vreme „vremuieşte”. Astfel, maestrul 
Caragiale se instituie în referinţă pentru o lume a cărei fire nu s-a schimbat aproape 
deloc, pentru simplul motiv de a nu fi avut timpul necesar. Însăşi filosofia, spunea 
Aristotel1, „după descoperirea mai multor tipuri de techme răspunzând nevoilor” a 
trecut la altele, iar „matematicile în Egipt, mai întâi s-au format, fiindcă sacerdoţilor 
li se lăsa timp”. Societatea românească a ultimilor 120 de ani, până foarte curând, nu 
a avut timp pentru reflecţie, identificare şi schimbare. A călătorit şi s-a informat prin 
oaspeţii, solii, mesagerii pe care i-a primit, s-a sprijinit cu încăpăţânare proverbială 
(când ne-o fi mai rău, ca acum să ne fie) pe tradiţie ca pe un cod genetic idealizat, 
socotit în mod eronat, fireşte, incapabil de mutaţii în vremuri permanent 
schimbătoare, având grija zilei de mâine drept constantă unică. Caragiale este actual 
pentru că noi am rămas în timpul lui. Cu iluzia progresului repede trecătoarelor 

                                                 
∗ Universitatea de Medicină şi Farmacie „Victor Babeş”, Timişoara, România. 
1 Metafizica, A, 1, 981 b (apud Vlăduţescu 1998: 20−25). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela-Mariana LUCA 

 78 

mode, tehnologii, guverne şi legi, ne bucurăm şi ne supărăm de şi pe aceleaşi lucruri, 
într-o statornică încuibare. N-am avut timp nu este o scuză, ci o coordonată istorică.  

Caragiale. Portret de antropolog 

În cercetarea antropologică, observarea participativă, teoretizată de 
Malinovski (1963), dacă se bucură de o privire mai depărtată ca cea la care ne invită 
Lévi-Strauss (1978), obţinem obiecte de cercetare etnologică:  

orice societate diferită de a noastră este obiect, orice grup din societatea noastră, altul 
decât cel din care facem parte, este obiect, orice obicei al acestui grup însuşi, la care 
nu aderăm, este obiect. 

Se constituie, astfel, un demers intelectual precis care, pentru realizarea unui 
teren de calitate, cere etnologului competenţe multiple: lingvistică, istorie, 
demografie, sociologie, psihologie, geografie etc. Se aşteaptă de la acesta, aşa cum 
Marcel Mauss scria, „un fapt social total”. Această muncă se instituie, deci, într-o 
provocare serioasă care se măsoară prin capacitatea cercetătorului de a pătrunde 
moduri de gândire străine. Simpla prezenţă fizică alături de grupurile de studiu nu 
este o garanţie suficientă pentru caracterul etnologic al unei lucrări. Paralel, nici 
absenţa de pe teren nu poate dizolva cercetări pertinente, cu o reală însemnătate 
antropologică, atunci când ele sunt formulate pe fondul unei temeinice pregătiri 
teoretice şi cu intuiţia proprie unei vocaţii.  

Antropologul ideal pe teren românesc urban, am putea spune despre Caragiale 
în lumina acestor coordonate teoretice. Delavrancea îl socotea, pe bună dreptate, 
„cel mai mare român din câţi au ţinut condei în mână”. Românul acesta, copilul 
natural al lui Luca Caragiale (născut la Constantinopol) şi al Ecaterinei Caraboa, 
„Iencuţu, copilaşul nostru cel scump”, nepot de bucătar grec din Kefallonia, cum îl 
desluşeşte Ioan Holban în ciuda declaratei origini idriote a scriitorului, I.L. Caragiale 
vede lumina zilei în localitatea prahoveană, Haimanale. Regăsim aici toate 
ingredientele necesare zămislirii unui observator pertinent al culturilor cu care a 
intrat în contact. Neaparţinând la modul absolut niciuneia, s-a putut apleca cu 
obiectivitate asupra fiecăreia. Mai mult, elevul ploieştean a locuit apoi, printre altele, 
în chirie la Hagi Ilie Lumânărarul de la Sf. Gheorghe, în oraşul „plin de bulgari 
slivineni, ce abundă în hagii şi în jupâni, negustori, oameni cu rosturi, dispreţuitori 
de maţe-fripte şi de coate-goale…” (Călinescu 1983: 489). Greu de uitat pentru că în 
casa de lângă era „grădina cu vişine turceşti pe care stăpânul le păzeşte cu biciul”. 
Elevul s-a jucat în anul abdicării lui Cuza „de-a votul”, foarte posibil aşa cum i-am 
surprins în România anului 1996, pe copiii dintr-un cartier gălăţean ce se jucau „de-a 
partidele politice”. La vremea aceea erau înregistrate aproximativ 200 de formaţiuni 
politice2. Efervescent şi nestatornic în vreo poziţie profesională, tânărul, apoi 
maturul Caragiale, cu greu a rezistat mai mult de câteva luni în slujbă. A fost pe rând 
copist, sufleor, funcţionar, gazetar, berar, adică patron de berărie, spunea el, ca 

                                                 
2 Legea partidelor politice nr. 27 din 1996 cu efect reducţionist a reuşit să diminueze semnificativ 

numărul acestora la cca 40, spune Alexandru Radu în Revista „Sfera Politicii”, nr. 162. Cităm câteva 
nume: Partidul pentru Patrie, Partidul României Europene, Uniunea Pensionarilor şi a Solidarităţii 
Sociale, Partidul Demnităţii Sociale, Partidul Forţa Civică, Partidul Verde etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Entrechat. „Dramă socială” şi „performanţă culturală” în schiţele lui Caragiale 

 79 

protest, „Ţară e asta, măi Costache”, ţară în care intelectual nu este plătit cum se 
cuvine. De fapt, aşa cum afirmă şi criticul George Călinescu, aceasta din urmă i se 
potrivea cel mai bine: 

Cu ascendenţi actori şi comercianţi şi laolaltă greci insulari, trăind numai în 
piaţa publică, refractari sublimului natural, Caragiale are instinctiv oroare de 
solitudine. […] El stă în parc ori pe peronul gării, pe unde trece lumea, după cum în 
genere îi place să stea la cafenea să privească pe indivizi, să le scruteze fizionomiile şi 
gesturile (Călinescu 1983: 492).  

Excelent observator şi, în varii domenii, cunoscător al mediilor profesionale 
orăşeneşti, un împătimit al urbei de altfel, „Caragiale îşi joacă adesea «rolul» între 
text şi context” (Diaconu 2012: 44). Este un adevărat documentarist pe teren, cu un 
remarcabil talent de cineast. Scrierile sale, judecate în imagini, îndeplinesc un rol 
asemănător cu cel al cinematografiei narative şi reprezentaţionale. Sunt adevărate 
filme care povestesc o istorie situând-o într-un univers imaginar pe care, 
reprezentându-l, îl materializează. Dacă acceptăm că filmul este, aşa cum spunea 
Irving Thalberg, „mijlocul cel mai eficient de a arăta posterităţii cum trăim noi 
astăzi” (apud Şerban 2012: 5), parafrazând, putem spune că citind Momentele şi 
Schiţele lui Caragiale, putem arăta posterităţii cum erau bunicii noştri şi cât de mult 
le semănăm astăzi.  

În general, a recunoaşte că un text literar are şi o natură antropologică 
înseamnă a recunoaşte natura sa profund socială, realitatea sa lingvistică, existenţa 
sa ca fapt textual, funcţia sa simbolică, complexitatea legăturilor care se stabilesc 
între acestea. Primul pas al unei astfel de lecturi constă în imersiunea în grupul 
social şi explicarea viziunii acestei lumi din perspectiva contextului istoric şi social 
care precede elaborarea operei. Se trece apoi la elucidarea raportului dintre text şi 
personalitatea care l-a produs prin abordare psihocritică, prin analiză semiotică şi 
mitocritică. Lectura textului din perspectiva dinamicii sociale ne conduce nemijlocit 
la identificarea cu propria cultură şi la conturarea propriul grad de autonomie în 
raport cu epoca descoperită. În cazul nostru, această epocă se întinde pe mai bine de 
un secol şi ne obligă la o verificare a fenomenului ritualizării ei. 

Miezul şi marginea lumii lui Caragiale şi a noastră. Rit şi ritualiz ări în 
lumea ca teatru  

În ştiinţele sociale, cercetarea se elaborează întotdeauna în interiorul unui 
context politic. În sprijinul acestei afirmaţii, Michel Foucault (1972) a arătat cum 
împrejurările istorice îşi exercită influenţa asupra întrebărilor care au cel puţin o 
şansă de a fi puse şi asupra răspunsurilor pe care le primim. Influenţa politicului 
asupra cercetării se arată şi mai sensibilă dacă este vorba despre o cercetare 
etnografică (Agar 1994). Etnografia ia problema în sens invers. Rolul ei este să 
dezvolte teorii care să arate interacţiunile dintre experienţele de viaţă şi concepte în 
cadrul grupurilor de indivizi. Acestea sunt fapte şi devin astfel istorie. Ioan Petru 
Culianu recunoaşte, însă, că istoricul are prea adesea tendinţa de a da faptelor, 
cronologiilor de evenimente, o importanţă mult prea mare şi uită de multe ori că 
aceste fapte au cauze extrem de complexe care nu se reduc doar la un numitor 
comun de natură economică. În încercarea de a construi discursul realităţii româneşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela-Mariana LUCA 

 80 

a secolului al XX-lea şi a începutului de secol XXI, ne putem sluji de o reflecţie a lui 
Culianu, ce închide în metaforă un fapt cât se poate de real şi, de ce nu, repetabil:  

Ce şanse are oare o muscă apteră să-şi procure hrana în condiţiile noastre de 
climă? [...] O muscă apteră este, prin definiţie, o muscă „bolnavă”, această mutaţie 
trebuind să-i suprime facultatea de a supravieţui. Şi totuşi, într-o anumită enclavă 
ecologică, numai aceste mutaţii, aceste produse aberante ale naturii au şansa de a se 
prezerva (Culianu 1994: 253). 

Politica înseamnă control: controlul resurselor, al faptelor omeneşti, al 
proceselor de producţie, dar mai ales al circulaţiei informaţiei. În ceea ce priveşte 
controlul, cu siguranţă există mai multe modalităţi de a-l obţine. Controlul prin forţă 
a fost şi la noi întotdeauna practicat. Ne interesează însă acel control subtil atât de 
bine formulat de Foucault. Acesta nu forţează oamenii să facă un anumit lucru, mai 
curând face unele lucruri mai uşor de îndeplinit decât altele; le face posibile. Înainte de 
a continua, trebuie spus că sunt mai mulţi factori care au împiedicat de multe ori 
utilizarea conceptului de ritual pentru a explica fenomenele lumii noastre moderne, 
aspirantă la stilul de viaţă occidental. Tradiţiilor imemoriale fixe, repetate ca atare, li s-
au adăugat cosmetizări de import. Ritualul a devenit performant datorită factorilor 
conjuncturali şi flexibilit ăţii în implementare (Stanley Tambiah)3. Să decupăm, spre 
exemplificare, crescendo-ul epic al momentului „revoluţiei” antidinastice din Ploieşti, 
din anul 1870, surprins de Caragiale, conştient de covârşitoarea influenţă a politicului 
asupra cutumelor sociale. Fişa personajelor din schiţa Boborul este edificatoare pentru 
orice încercare de conturare a unui ritual prin actanţii săi, fiecare rol fiind delimitat cu 
maximă responsabilitate dramatică: Autorul, Prezidentul, Stan Popescu, Poliţaiul, 
Poporul, Conspiratorii, Reacţiunea cea care vine cu trenul de la Bucureşti. 

Eram la Lipănescu-n grădină de vreo câteva ceasuri. Uraganul entuziasmului 
creştea mereu, când o onoare nenchipuită veni să-l ridice la paroxism. Prezidentul − 
el, în persoană! − urmat de un adiutant, veni să viziteze petrecerea noastră populară şi 
să spargă o oală cu poporul lui. Marele om ne zise câteva cuvinte. Era încântat de 
purtarea bravilor săi ploeşteni, cari au ştiut ca totdeauna să se sacrifice pentru 
libertate. A fost un fanatism; o furie! Oalele toate de pământ, căciulile-n sus şi «Ura! 
Vivat Republica»! Prezidentul a plecat, luând cu dânsul pe Stan Popescu, poliţaiul... 
Încet-încet, cu ultimii cârnaţi, cu ultimele fleici şi oale, se strecură şi poporul martir... 
Probabil cheltuiala frugalei gustări populare rămase să fie trecută în viitorul buget al 
Republicei (Boborul, 1896). 

Sensul se poate fabrica. Nu există rit care să nu fie înconjurat şi de puţin text. 
„Invenţia unui rit presupune naşterea geamănă a unui discurs care să-l fondeze” 
(Fabre et al. 1993). Iată, în oglindă, o secvenţă pre-electorală din ziarul 
„Evenimentul Zilei”, din 2 mai 2012:  

Peste drum, lângă Lacul Morii, primăria a dus şapte grătare fixe şi un nene dă 
încă patru doritorilor, gratis, în schimbul buletinului. E plin de locatarii blocurilor de 
alături. Se bea bere la pet de doi litri. Părerea e că-i mai bine decât anul trecut, că nu 
sunt gunoaie. […] Pe lângă grătarul ce dă în B-dul Aviaţiei, a mai băgat trei în curte. 
Vinde mititelul cu 2,9 lei cu pâine şi muştar. Sandu Cocoşatu’, de la cârciuma 

                                                 
3 Citat de Andréanne Pâquet, «Un regard anthropologique sur le rituel de la salle obscure » [pdf], 

Retour au Sommaire du Gerse no 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Entrechat. „Dramă socială” şi „performanţă culturală” în schiţele lui Caragiale 

 81 

omonimă poreclei sale, nu dă cifre: „Fără număr! Când o muri «Cocoşatu’» o să 
vândă ei mai mult!”. Micul lui e mai scump cu zece bani şi pentru pâine şi muştar mai 
pui 20. Iulian Mărgean, administratorul rivalilor, râde: „Noi zicem că îi batem şi ei 
invers!”. La ambii le merge (http://www.evz.ro/detalii/stiri/capitala-imbacsita-de-
mici-si-bere-la-pet-979399.html#ixzz1x1BU8qI, consultat în 6 iunie 2012, ora 16.00). 

În orice ritual procesul iniţiatic începe printr-o nedumerire. Celui care se 
minunează de comportamentele sociale străine lui i se răspunde de cele mai multe 
ori: „este un obicei”, „e din bătrâni”, „l-am moştenit”, „e tradiţia de pe la noi”. 
Niciodată nu este pomenit cuvântul „rit”. Roberto Da Matta notează în Brazilia de 
astăzi aceeaşi absenţă (Da Matta 1983). La fel şi Daniel Fabre (Fabre1987: 3−7), 
care explică fenomenul cu un plus de detalii specifice societăţii franceze 
contemporane. La o analiză atentă şi considerându-le pe fiecare drept sisteme 
organizate ierarhic putem obţine un numitor comun cu aceste valenţe, şi anume un 
rit . Paralel cu dezvoltarea semioticii, care acordă o atenţie deosebită intenţionalizării 
şi simbolisticii, sunt puşi în valoare patru poli de structurare a ritului: referentul, 
efectul, actorul, semnul. Repetitivitatea şi standardizarea prin care se definesc parţial 
riturile îndeamnă la o puternică valorizare a ideii stabilităţii lor în timp, precum şi la 
clarificarea chestiunilor legate de naşterea şi transformarea lor de-a lungul istoriei. 
Cu toate acestea, riturile se nasc, se dezvoltă, ating un punct culminant, pier, renasc 
sub alte forme. Făcând rituri din toate practicile simbolice ale societăţii noastre, din 
lucrurile pe care le capitalizăm, reţinând raporturile de sens ale acestor practici, 
alunecăm, parcă, în timpurile societăţilor de odinioară. Cum ar spune Daniel Fabre, 
ne purtăm ca şi cum evenimentele prezente ar fi o constantă parodică a ceea ce eram 
obişnuiţi să facem şi să credem. Apare astăzi, în schimb, la tot pasul replica pudrată 
cu superioritate dar şi cu regrete: „nu se mai face nimic ca altădată”. Pentru că am 
ales să discutăm doar coordonata politică, este momentul să invocăm aici îndemnul 
guvernului român de la 1918 către clasa politică: „Enrichissez-vous!”, îndemn 
ridicat la principiu de stat, la datorie naţională. Îmbogăţiţi-vă, este titlul (în franceză) 
al articolului publicat în ziarul „Patria”, nr. 43 din 1918 (apud Cheresesteşiu 1947: 
68), articol din care cităm:  

În sfârşit a bătut şi ceasul nostru. A fi român azi nu mai înseamnă a renunţa. 
Bugetul ne stă deschis. Slujbele înalte ni se îmbie de-a gata… Toate căile spre 
bunăstare, progres, lux chiar, sunt căi uşor de străbătut pentru fiecine. Enrichissez-vous! 

Toată obida şi frustrarea politicienilor români din România devenită Mare, 
adunate de-a lungul anilor de dominaţie străină, răbufniseră. Îndemnul s-a instituit în 
temă de casă permanentă şi şi-a consolidat propriul ritual. Actanţii s-au schimbat, 
faptele sunt aceleaşi fie înainte, fie după Caragiale. Şi, ca o ironie a istoriei, marea 
masă a actorilor sociali rămâne cu nostalgia „lucrurilor bine făcute altădată”.  

În ciuda faptului că termenul «rit» a conservat aura vechii utilizări canonice, 
singura cunoscută de dicţionarele secolului al XVII-lea, definiţia sa implicită trimite 
astăzi la ideea unui ansamblu de gesturi, de cuvinte şi obiecte înşiruite de o 
autoritate care deţine semnificaţia întrucât ea a formulat codul. Departe de eticheta 
strictă, derulată în interiorul bisericii, dar recunoscută de toată lumea drept rit, există 
nuanţe care apar în fiecare zi în orice fel de manifestare colectivă, oricât de puţin 
reglată ar fi ea, care sunt calificate drept rit sau ritual. Etnologia se alimentează din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela-Mariana LUCA 

 82 

aceste sensuri comune şi le alimentează, la rândul său, pentru că problema ritului, 
mereu resuscitată, este una fundamentală. Stâlpul de susţinere al unei sărbători 
publice este ştiinţa pretinsă a unei origini, a unei surse care se consolidează în timp, 
care devine adevărată şi, deci, un punct de referinţă. Van Gennep (1996) îl consideră 
pasaj material: un prag, o uşă etc. În societatea românească lucrurile importante se 
petrec în primul rând la masă, caracterul sacru al acesteia a rămas neumbrit prin 
integrarea orală a unei întregi spiritualităţi. La vremea sa, R. Hertz (1922) spunea că 
traversând un rit, o societatea devine conştientă de ea însăşi dar într-un mod indirect, 
după ce şi-a reflectat imaginea într-o lume a materialului. Se pare însă că etnologii, 
limitându-se în spaţiu, încep să pună în evidenţă raporturi tot mai subtile între rit şi 
istorie. Explicaţia o dă faptul că atunci când o instituţie dispare, sau mai curând se 
transformă din punct de vedere formal şi funcţional, riturile care o au drept punct de 
sprijin pot fi deopotrivă şi depăşite, şi noi. Rolul analistului este acela de decodor de 
simboluri. Scena ritualului nu-i compusă niciodată definitiv. Oricând pot apărea 
modificări, dispariţia unor elemente sau introducerea de noi termeni. Întreaga 
imagine a istoriei contemporane este un puzzle imens cu o infinitate de piese care 
compun desenul prin inovaţii şi dispariţii: guvernele, sportul, alegerile politice, 
sărbătorile împrumutate ce ies în stradă, în spaţiul public. La aceasta putem adăuga 
difuziunile sociale ale modelelor rituale. Obţinem astfel legături istorice, chiar dacă 
ipotetice, între cauze şi efecte. Este tocmai ceea ce ni se întâmplă nouă, românilor, 
ca neam. Profunda sa oralitate a consolidat societatea românească în 
conservatorismul ei. Clepsidra a încremenit parcă pentru noi la jumătatea secolului 
al XIX-lea. 

Putem asista la naşterea unui revoluţionar caragialian: „Bravul meu 
revoluţionar!... Numa, de nu şi-ar pierde ochiul − am gândit eu − că nu se mai poate 
popi!...” Ochiul nu şi l-a pierdut, din norocire; dar nu s-a popit; fiindcă de când cu 
împrejurarea din Piaţa Teatrului, a prins băiatul gust de politică. […] Se pot oare 
compara modesta carieră şi activitatea umilă a unui biet preot de sat, cu cariera şi 
activitatea unui cetăţean din Capitală, care e chemat o dată pe an, regulat, în fiece 
primăvară, să determine direcţiunea politică a regatului român?!” (Cum devine cineva 
revoluţionar şi om politic...?). 

După cum putem asista la naşterea unuia postdecembrist, caragialesc, 
momentul 1989: 

„I-am zis si domnului preşedinte − asta când era el la cârma − nu va supăraţi, 
există mentalitatea asta că în judeţele unde nu s-a murit n-a fost Revoluţie. 
Dumneavoastră sunteţi om şcolit, eu sunt profesor de filosofie, nu vă supăraţi, dar 
raportul dintre parte şi întreg care e? Întregul e compus din părţi de la Hegel, un mare 
gânditor, n-am zis-o eu − părţile fac întregul şi dacă iei o parte din întreg nu mai e 
întreg. Dacă judeţul Vaslui şi celelalte judeţe nu veneau pentru ţară, nu mai era 
Revoluţie. Bine că au fost şi judeţe care au trimis vagoane de ghioage ca să-i omoare 
pe ăia de la Timişoara, dar asta e alta problemă”, precizează profesorul Munteanu, aşa 
cum e cunoscut in tot oraşul. Profesorul vine doar din când în când la sediul 
asociaţiei, şi la câteva minute îi sună telefonul cu disc de pe birou. De puţine ori e 
căutat el, in cele mai multe cazuri oamenii cred ca au nimerit la consiliul judeţean. 
Apelurile se rătăcesc pentru că aparatul e pus „pe direct”, fiind o donaţie de la şeful 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Entrechat. „Dramă socială” şi „performanţă culturală” în schiţele lui Caragiale 

 83 

judeţului pentru asociaţia revoluţionarilor” (http://www.eghid.ro/Actualitatea/ 
NewsDetail.aspx?NewsID=10297, 21 decembrie 2006, articol nesemnat). 

A aborda, deci, riturile contemporane în România presupune a regândi ritul şi 
a conştientiza o exigenţă hermeneutică, o exigenţă care să ne permită să înţelegem 
câte ceva din aspectele nevăzute ale vieţii noastre sociale. Ne îndreptăm spre o nouă 
definiţie a ritului, mult mai lărgită. În prezent, etnologii pun o întrebare absolut 
pertinentă: se mai poate vorbi de rit în societăţile contemporane? Oare etnologia nu 
introduce o analiză iluzorie – aceea care insistă pe înţelegerea ritului ca o cristalizare 
a unui sistem simbolic şi cognitiv ? Pericolul constă în a crea reţele semantice acolo 
unde este necesară numai deblocare emblemelor şi reproducerea lor. Un fapt a fost 
dovedit. Aşa cum spune Marc Augé (Augé 1992: 8), în lumea în care „putem face 
totul fără să mişcăm, în care mişcăm totuşi”, un individ participă la un ritual, 
declanşează la nivel social o reacţie în lanţ care pune în mişcare un grup întreg şi, 
apoi, toată lumea face istorie. Ceea ce ne leagă de ceilalţi europeni (poate şi de restul 
lumii), din perspectiva discursului critic asupra societăţii (organizată tridimensional: 
mediu ambient, administrativ, politic, capabilă să producă şi să consume cultură), 
este, fără doar şi poate aceeaşi dualitate: includere-excludere. „Ceilalţi nu apar brusc 
în jurul nostru: de la cea mai fragedă vârstă, îi interiorizăm şi imaginile lor încep să 
facă parte din noi” este de părere Tzvetan Todorov (2009: 164). Menţionăm că şi în 
sfera excluderii există mobilitate socială, deşi mai puţin vizibilă.  

Iată câteva exemplificări caragialiene ale unor coordonate fundamentale 
pentru orice analiză socială: 

Proiectele macrosociale:  

Mai ales în politică mă consultă ca pe un oracol. A venit alaltăieri la mine; mi-
a spus că a intrat într-o daraveră de păcură şi m-a rugat să-i spun tot ce ştiu despre 
americanul ăla, care vrea să ne cumpere ţara (Politică înaltă, 1899). 

Vocaţia religiozităţii :  

Dumnezei − fluiere − alune prăjite − Bragadir − fisticuri − Luther − beigălă − 
Opler − călăreţi − orbeţi − birji − schilozi − automobile − zamparagii − 
guvernamentali − opozanţi − Visul Maichii Precistii − Minunile lui sf. Sisoe − Alexe, 
omul lui Dumnezeu… (Moşii , 1901). 

Scenele mediatice:  

Aşteptând să-mi aducă o cafea, mă pomenesc bătut pe umăr cu multă 
discreţie... Un amic, reporter de ziar. A venit să asiste la plecarea suveranilor, spre a 
face cuvenita dare de seamă în ziarul său, un ziar foarte belicos (Ultima oră, 1900). 

Spectaculozitatea scenariilor construite pe apartenenţa la un grup de 
influenţă şi orgoliile mărunte:  

Românul cât trăieşte trebuie să fie membru în mai multe societăţi; ba ceva mai 
mult, sunt români cari, chiar înainte de naştere, sunt membri în „Cornelia, societatea 
mamelor române pentru ajutorul mutual în caz de naştere”; iar alţii, chiar după ce 
mor, continuă a fi membri activi în societatea de îngropăciune mutuală: în schimbul 
unei neînsemnate cotizaţiuni, orice membru, la caz, doamne fereşte, de moarte, are 
dreptul a fi îngropat cu muzica (Românii verzi, 1901). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela-Mariana LUCA 

 84 

Terenul glisant pe care balansează indivizii din nucleul dur în încercarea de 
a formula proiecte de transformare:  

Ce a făcut Leonida Condeescu pentru urbea lui este imposibil de descris pe 
larg într-un cadru aşa de strâmt. Mă voi mărgini prin urmare a consemna, în 
liniamentele lor generale, unele din faptele sale cele mai importante, al căror mobil a 
fost totdeauna dorinţa fierbinte de a afirma importanţa Mizilului, de a grăbi ridicarea 
Mizilului, de a realiza înflorirea Mizilului (O zi solemnă, 1899).  

Toate acestea, fie atunci, fie acum, duc la redefinirea mai multor concepte 
sociale. Studierea datelor ce constituie cotidianul, în contextul unor observaţii de 
lungă durată şi cu metodele de investigaţie ale antropologiei, sprijinindu-se, pentru 
fiecare epocă, pe un documentarist precum Caragiale, permit, cu siguranţă, 
numeroase desluşiri de esenţă în anatomia şi psihofiziologia societăţii româneşti 
contemporane, mai cu seamă a celei urbane. Vintilă Mihăilescu (2009), citându-l pe 
Gheorghiţă Geană, reaminteşte că în România, etnologia rămânând foarte legată de 
şcoala gustiană, „ştiinţa naţiunii, ancorată în cunoaşterea satului”, a făcut ca ceea ce 
definim ca antropologie românească contemporană să se instituţionalizeze în loc să 
se profesionalizeze. Este un adevăr care acoperă câteva decenii bune de cercetare 
etnologică oficială. Să nu uităm, însă, că etnologia urbană românească are o tradiţie 
şi unul dintre părinţii ei poate fi I.L. Caragiale.  

Societatea românească este rezultatul unui complex proces de multiple 
fecundări, inclusiv din perioada celebrei ceauşiste omogenizări a populaţiei, rareori 
lipsită de fulguraţii naţionaliste ori xenofobe, atât cât îi stă bine oricărei naţii 
conştientă de sine, dar şi de prezenţa celuilalt şi insuficient cercetate încă de 
antropologia românească. Ne-am obişnuit s-o contemplăm orbiţi adesea de un singur 
detaliu, asemenea multor iubitori de artă privind la pictura Bunavestire al lui 
Francesco del Cossa, analizată magistral de Daniel Arasse în studiul său Privirea 
melcului şi a cărui concluzie este „nu vedeţi nimic”4.  

Caragiale ştia, evident, toate acestea: 

Bărbatul care are copii cu o femeie de alt neam, sau viceversa, creşte la sânul 
lor nişte monştri, cari jumătate vor iubi până la nebunie neamul în mijlocul căruia au 
văzut lumina, iar jumătate îl vor urî cu înverşunare. Să ferească Dumnezeul 
străbunilor noştri pe orice român sau orice româncă să dea naştere la aşa specimene 
teratologice! 

Acestea sunt principiile cari ne-au călăuzit când am pus bazele noii noastre 
societăţi (Români verzi, 1901). 

 

 
                                                 

4 „O ultimă întrebare: ştiaţi că gasteropodele au probleme de vedere? Mai rău, se pare că nu se uită 
la nimic. Se orientează altfel. În ciuda perechii de ochi de la capătul coarnelor perfect întinse, nu văd, 
practic, nimic; disting lucrurile după intensitatea luminii şi funcţionează după «miros». Cossa ştia, 
evident, toate astea, la fel de mult cum ştiaţi şi dumneavoastră. Dar n-a avut nevoie de astfel de 
cunoştinţe pentru a face dintr-un melc simbolul unei priviri oarbe. Nu ştiu ce credeţi despre toată 
povestea dar, pe mine, sincer m-a dat pe spate” (Arasse 2008: 44). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Entrechat. „Dramă socială” şi „performanţă culturală” în schiţele lui Caragiale 

 85 

Bibliografie 

Agar 1994: Michel Agar, Le rôle de l'ethnographie dans les politiques de soins aux Etats-
Unis, „La Revue Agora: Ethique, Médecine, Société”, 31: 95−105.  

Arasse 2008: Daniel Arasse, Nu vedeţi nimic, traducere din limba franceză de Laura 
Albulescu, Bucureşti, Editura Art. 

Augé 1992: Marc Augé, Non-lieux, introduction à une anthropologie de la surmodernité, 
Paris, Seuil. 

Aumont et al. 2007: Jaques Aumont, Alain Bergala, Michel Marie, Marc Vernet, Estetica 
filmului, traducere din limba franceză de Maria Măţel-Boatcă, Andreea Pop, Adina-
Irina Romoşan, Cluj, Editura Idea Design & Print. 

Caragiale 1972: Ion Luca Caragiale, Opere alese, Bucureşti, Cartea Românească. 
Călinescu 1983: George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, 

Bucureşti, Minerva. 
Cheresesteşiu 1946: Victor Chereseştiu, Români şi Unguri, Bucureşti, Editura de Stat. 
Culianu 1994: Ioan Petru Culianu, Eros şi magie în Renaştere, Bucureşti, Nemira. 
Da Matta 1983: Roberto Da Matta, Carnavals, bandits et héros, les ambigüités de la société 

brésilienne, Paris, Seuil. 
Diaconu 2012: Mircea A. Diaconu, I.L. Caragiale, fatalitatea ironică, Bucureşti, Cartea 

Românească.  
Fabre et al. 1993: Daniel Fabre et al., Ecritures ordinaires, Paris, POL.  
Fabre 1987: Daniel Fabre, Le rite et ses raisons, „Terrain”, 8, p. 3−7. 
Foucault 1972: Michel Foucault, The arcaeology of Knowledge, New York, Pantheon. 
Lévi-Strauss 1978: Claude Lévi-Strauss, Antropologia structurală, prefaţă de Ion Aluaş, 

traducere din limba franceză de J. Pecher, Bucureşti, Editura Politică.  
Malinowski 1963: Bronislaw Malinowski, Les Argonautes du Pacifique Occidental, Paris, 

Gallimard.  
Mauss 1993: Marcel Mauss, Eseu despre dar, studiu introductiv de Michel Bass, traducere 

de Silvia Lupescu şi Dumitru Scorţanu, Iaşi, Institutul European.  
Mihăilescu 2009: Vintilă Mihăilescu, Etnografii urbane, Bucureşti, Polirom.  
Hertz 1922: Robert Hertz, Le péché et l’expiation dans les sociétés primitives 

(http://bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index.htm).  
Şerban 2012: Alex. Leo Şerban, De ce vedem filme, Iaşi, Polirom. 
Trandafir 2002: Constantin Trandafir, Efectul Caragiale, Bucureşti, Editura Vestala. 
Todorov 2009: Tzvetan Todorov, Viaţa comună. Eseu de antropologie generală, Bucureşti 

Humanitas. 
Tourrel, Gerfaud 1999: Jean-Paul Tourrel, Jean-Pierre Gerfaud, Méthodes et enjeux d’une 

lecture anthropologique d’un texte littéraire: le sacrifice de Katow, ianuarie 
(www.enseignement-et-religions.org/). 

Turner1982: Victor Turner, From Ritual to Theatre, The Human Seriousness of Play, PAJ. 
Van Gennep1996: Arnold Van Gennep, Riturile de trecere, traducere de Lucia Berdan şi 

Nora Vasilescu, Iaşi, Polirom. 
Vlăduţescu 1998: Gheorghe Vlăduţescu, Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, 

Bucureşti, Paideia.  
***  „L’Homme”, 164/2002, Littérature et Anthropologie (http://lhomme.revues.org/index 

188.html).  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela-Mariana LUCA 

 86 

Entrechat. Social Drama and Cultural Performance  
in Caragiales’s Sketch Stories 

Anthropology and literature meet every time on a very thin line. They can rarely live 
together, but it is impossible to separate them for good as they are often united by the author, 
content and characters or, as they are called in social sciences, observer and actors on 
specific ground. How fit for an anthropological analysis is Caragiale’s sketch stories? How 
much of the text is based on context and what does the ritualisation of the Romanian society 
from 1900 really mean? These are the questions to which we are trying to answer. The 
Anglo-Saxon researchers, descendents of Victor Turner, regard society as a theatre, a stage, 
the anthropologist’s task being reading the lines over the actor’s shoulder, the usages and the 
meanings. The issue of memory, the gestures, the linguistic manipulation and the meticulous 
observation of the other are as many arguments for such an analysis. We tend to call an oral 
society as being conservative both in form and content, their constant task being specifically 
respecting the unaltered tradition. These could be the essential features that define the 
eternal, present, “Caragiale effect” (Trandafir 2002) as a refined anthropologist. The 
accuracy of the orality of his style, is, in fact, the code in which we see ourselves now, in the 
old characters, in a society whose time is almost frozen, “vremuieşte” (‘zeitigen’). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 14:48:55 UTC)
BDD-A1073 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

