Les arabesques de la connaissance.
Connexions entre le gnosticisme et le soufisme
sous la dynastie des Abbassides

Silviu LUPASCU"

Key-words: gnésis, pléroma, Sophia, nous, sphaira, ma ‘rifa, 'alam al-
ibda’l’alam al-amr, hikma, ‘aql, falak al-aflak

L’histoire comparée des religions abrahamiques fait ressortir un probléme
important d’herméneutique et de théologie mystique : dans quelle mesure des
arguments fondés sur des sources primaires gnostiques (III°*-1V° siécles) et Soifi
(VHI*=XI11°® siécles) peuvent reconstituer le syncrétisme créateur grice auquel une
série d’idées religieuses (la gnose, la connaissance salvatrice de 1’étre et des attributs
de la divinité ; la plénitude de I’espace ou du royaume de la divinité ; la sagesse
divine, I’intellect de 'univers ; la sphére céleste, les spheres célestes) définitoires pour
le gnosticisme hellénistique (grec : gnasis, pléroma, sophia, nous, sphaira) ont été
assimilées, réécrites et développées dans le cadre de la théologie Soifi (arabe : ma ‘rifa,
‘alam al-ibda’l’alam al-amr, hikma, ‘aql, falak al-aflak), sous la dynastie des Abbassides
(750-1258). L’hypothése concernant la délimitation historique de ce syncrétisme ne
vise pas la collision entre les mots-clés appartenant a des espaces religieux différents,
mais I’identification de filiéres de hybridisation spirituelle entre 1’espace de la
théologie mystique hellénistique et I’espace de la théologie mystique musulmane, dans
le contexte de I’histoire de la culture universelle et de 1’histoire comparée des religions.

L’introduction de ces mots-clés dans la pensée théosophique musulmane
indique une tendance subjacente accompagnant la conquéte et 1’islamisation
programmatique de 1’ Afrique du nord, de la Palestine, de la Syrie, de la Mésopotamie et
de la Perse : I’extrapolation des notions préexistentes dans le trésor spirituel de la
pensée hellénistique sur des notions correspondantes de la lexicologie arabe, en
partant de la traduction a grande échelle de la littérature hellene — hellénistique en
arabe aux VIHI*-XIII® siécles. Par ce procédé syncrétique, 1’élite intellectuelle de
I’islam primaire-médiéval enrichit la vocation universelle initiale de 1’espace
religieux musulman avec le patrimoine de la pensée philosophique et théosofique de
I’ Antiquité, qu’il déconstruit de maniére raffinée, par un long processus de sélection

* Université « Dundrea de Jos », Galati, Roumanie. Cet ouvrage est parru avec le soutien financier
du Programme Opérationnel Sectoriel de Développement des Ressources Humaines (POSDRU) 2007—
2013, co-financé par le Fonds Européen Social (FSE), sous le numéro de contract POSDRU
89/1.5/S/61104.

,Philologica Jassyensia”, An VIII, Nr. 1 (15), 2012, p. 275-290

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

fécond, de réécriture créatrice, d’homogénéisation et de subordination, tant par
rapport a 1’idéal théocratique-textuel du Qur’an que par rapport a la réalité révélée
lors des expériences théandriques abritées par les écoles et les communautés Soifi.
La Bibliothéque de Nag Hammadi, 1a plus importante collection de manuscrits
gnostiques rédigés en langue copte d’aprés des originaux perdus en langue grecque,
a été découverte en 1945 dans la proximité du village d’Al-Qasr de la Haute-Egypte.
Nag Hammadi Codex comprend cinquante-deux traités, regroupés en treize livres.
L’Evangile de la vérité révéle ’antagonisme entre 1« oubli » et la « connaissance ».
Le premier est le vide gnoséologique défini comme méconnaissance du Pere, et la
derniere est le principe ontologique de I’infini qui s’affirme comme révélation du Pere :

L’oubli ne vient pas du Pére, bien qu’il soit apparu a cause de Lui. Mais ce qui
vient véritablement de Lui est la connaissance (gndsis), qui est apparue pour que
I’oubli disparaisse et que le Pére soit connu. Tant que 1’oubli a été créé car le Pere
n’était pas connu, si le Pére devient connu, a partir de ce moment-1a I’oubli n’existera
plus (Attridge, MacRae [trad.] 1988 : 40).

L’homme doué de la connaissance est celui dont le Pére a prononcé le nom,
celui qui a regu I’appel de la part du Pére de I’espace céleste :

Par conséquent, lorsque quelqu’un a la connaissance, il vient d’en haut. S’il est
appelé, il entend, il répond et se retourne vers Celui qui 1’appelle et s’¢éléve vers Lui.
Et il sait comment il est appelé. Ayant la connaissance, il accomplit la volonté de
Celui qui I’appelle, il désire lui plaire et acquiert le repos. Le nom de chacun arrive a
Lui. Celui qui est voué a avoir la connaissance de cette maniére, sait d’ou il vient et
ou il va (Attridge, MacRae [trad.] 1988 : 42).

L’accomplissement de la connaissance se dévoile comme la réidentification
ontologique du soi avec 1’Unité divine :

A Pintérieur de 1’Unité, chacun arrivera a son propre soi. A I’intérieur de la
connaissance, il pourra se purifier en partant de la multiplicité vers 1’Unité, il brilera
la matiére existente a I’intérieur de soi-méme pareillement au feu, et les ténebres par
la lumiére, et la mort par la vie (Attridge, MacRae [trad.] 1988: 44).

L’Evangile de Philippe situe la connaissance dans la consubstantialité
herméneutique de la liberté et de I’amour :

Celui qui a la connaissance de la vérité est un homme libre. [...] La vérité est la
meére, et la connaissance est le pére. [...] En fait, celui qui est véritablement libre par la
connaissance est un esclave grace a ’amour pour ceux qui n’ont pas eu le pouvoir
d’accéder a la liberté de la connaissance. La connaissance les rend capables de
devenir libres. L’amour (ne clame)’ jamais qu’une chose serait le sien, mais [...] la
[...] prend en possession [...]% L’amour spirituel ¢’est du vin et de I’aréme. Tous ceux
qui en regoivent ’onction, s’en réjouissent. En présence de ceux qui sont oints, ceux
qui se trouvent dans les proximités en profitent également (de I’arome®) (voir
Isenberg [trad.] 1988 : 155).

! Reconstitution du texte.
2 Trois lacunes dans le texte.
3 Reconstitution du texte.

276

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

L’Apocryphon de Jean comprend une réécriture gnostique de la Genese, 2, 9—
3, 6, dans le contenu de laquelle la connaissance parfaite est désignée comme
Epinoia (« compréhension intérieure »), un don divin de la part « de la Mére et du
Pére de I’Entier » que I’esprit dépose dans 1’étre d’Adam dans le but de contrecarrer
les maléfices de archontes :

Et notre sceur, Sophia, est celle qui est descendue avec innocence, pour
corriger sa déficience. Par conséquent, elle a été appelée Vie par la préscience de la
souveraineté du ciel, ce qui signifie mere du vivant [...]. Et par elle, ils ont goGité a la
connaissance parfaite. Moi, je suis apparu sous la forme d’un aigle au-dessus de
I’arbre de la connaissance, qui est Epinoia de la préscience du monde pur, de sorte
que je puisse les enseigner et les réveiller de la profondeur de leur sommeil. [...]
Epinoia s’est révélée a eux comme une lumiére (et)* a réveillé leur pensée (voir Wisse
[trad.] 1988 : 118).

Le Second traité du Grand Seth décrit I’insoumission de Sophia vis-a-vis du
Pléroma divin et I’omniprésence théocratique de la « Connaissance de la grandeur » :

[...] car les choses existantes au monde ont été préparées par la volonté de
notre sceur, Sophia [...], grice a I’innocence qui n’a pas été prononcée. Elle n’a rien
demand¢ a I’Entier, ni a la grandeur de 1I’Assemblée, ni au Pléroma. [...] Car ils n’ont
pas connu la Connaissance de la Grandeur, qui vient des hauts lieux et d’une fontaine
de la vérité et qui n’est pas née de I’esclavage ou de la haine, ni de la peur et de
I’amour pour la matiére dont le monde est créé (voir Gibbons, Bullard [trad.] 1988 :
363-367).

Les deux premiers siecles aprés Hijra, le systéme de pensée du soufisme a été
édifié dans le milieu spirituel des Ecoles de Bassora®, Kifa®, Bagdad’ et Khurasan®.
La théologie Soiifi s’est formée graduellement dans le milieu ascétique fondé sur la
notion de piété musulmane du renoncement (zuhd), dans les communautés des
piétistes et ascetes (‘abid, nasik, zahid) qui ont pratiqué le reniement de soi (voir
Karamustafa 2007 : 1). L’¢tat actuel des recherches sur I’histoire du soufisme
signale que I'un des premiers maitres qui a porté le surnom de Soifi a été¢ Abi
Hakim de Kifa (m. 768), et parmi les premiers auteurs qui ont utilisé le mot Sofi il

* Reconstitution du texte.

% Ville située & la frontiére entre la Mésopotamie et 1’Arabie, résidence d’une colonnie arabe du
clan Tamimite. L’Ecole de Bassora a été fondée sur les principes du sunnisme d’influence mu‘tazilite
et qadarite. Parmi ses maitres il y avait Hasan Basr (643-728), ‘Abd Al-Wahid Ibn Zayd (m. 793 ;
fondateur de I’habitat cénobitique d’Abbadan), Husayn Ibn Mansir Al-Hallaj (857-922) et Muhammad
Ibn ‘Abdallah Al-NiffarT (X° siécle).

® Ville située a la frontiére entre la Mésopotamie et 1’Arabie, résidence d’une colonnie arabe du
clan Yéménite. L’Ecole de Kiifa a été fondée sur les principes du shi’isme d’influence murjite. Parmi
ses maitres il y avait Aba Israil Mula’t (m. 757), Jabir Ibn Hayyan (vers 721-776) et Abii Sa‘ld Al-
Kharraz (m. 899).

7 Parmi les maitres de I’Ecole de Bagdad il y avait Abii *1-Hasan Al-NrT (m. 907) et Abi *1-Kasim
Al-Junayd (m. 910).

8 Région du nord-est de la Perse ou Ibrahim Ibn Adham (m. 778) et Shaqiq Balkhi (m. 809) ont
fondé une école Soiifi dont le systéme de pensée atteindra son apogée par la vie et I’ceuvre d’auteurs
tels Abai Yazid Bistami (804-874), Abt ’l-Hasan Kharagani (963-1034), Farid-ud-din ‘Attar (vers
1120-1220), Muin-ud-din Chishti (1141-1230), Jalal-ud-din Rami (1207-1273) et ‘Aziz-ud-din Nasafi
(X1 siecle).

277

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

y avait Jahiz de Bassora (m. 869), qui mentionne le nom de certains musulmans
pieux, reconnus pour le pouvoir de précher (voir Dermenghem [éd.] 1980 : 33-36).
Dans leurs écritures, les auteurs Soiifi ont fait la différence entre ‘ilm (« science »,
« connaissance scientifique »), hikma (« sagesse ») et ma ‘rifa (« gnose », « connaissance
de Dieu », « connaissance théosophique »). Ils font alterner la hiérarchisation entre
‘ilm et ma ‘rifa, alors que al-hikma est considérée comme un don divin, identifiable
dans le Qur’an. Bien que la racine ‘arf soit incluse, sous différentes formes, dans le
Qur’an, le mot ma‘rifa n’est jamais mentionné. Dans ce contexte historique et
lexicologique, Dhii’l-Niin Misri (vers 796-859)° a précisé le sens du mot tafwid
(«don de soi du mystique & Dieu ») et a défini pour la premiere fois la notion de
ma ‘rifa (« gnose »). De toute son ceuvre seulement les apophtegmes édités par ses
disciples et admirateurs d’Egypte et de Bagdad ont survécu (voir Massignon 1999 :
206-213). Abii Bakr Muhammad Ibn Ishak Al-Kalabadhi (m. vers 990-994), par
exemple, insére dans le Kitab al-ta‘arruf li-madhhab ahl al-tasawwuf ou le Livre-
manuel sur la doctrine Soiifi I’énoncé de Dhii’l-Ntn MisrT conformément auquel la
prise de conscience de I’approchement de Dieu, dans les conditions ou toute
désobéissance a ses commandements est anihilée par la remémoration continuelle de
la gloire divine, est une preuve de I’appropriation de la gnose sur la divinité :

Un homme a demandé a Dhii’l-Nan : Par quels moyens as-tu acquis la gnose
sur Dieu? Il a répondu: Si jamais j’étais tent¢ de commettre un acte de

désobéissance, et ensuite je remémorais la gloire de Dieu, j’aurais honte devant Lui
(voir Al-Kalabadhi 1991 : XXIlI, 51).

Dans 1’opinion d’Emile Dermenghem, Dhii’l-Niin a opéré la distinction entre
trois types de connaissance : une connaissance exercée par la communauté des
croyants, une connaissance exercée par les philosophes et les théologiens et « la
connaissance des attributs de 1’unité (divine) », accessible seulement aux « saints qui
voient Dieu avec leur ceeur » (voir Dermenghem [éd.] 1980 : 38).

Dans les trois chapitres (voir Al-Kalabadht 1991 : XXI-XXII, LX, 46-51,
132-135) qu’il consacre a la notion de ma ‘rifa, Al-Kalabadhi expose les
enseignements des grands maitres Soifi sur la gnose et la connaissance en tant que
voie de la proximité ontologique de 1’étre humain et de I’Etre Divin. Pareil a Dhi’l-
Niin, Al-Junayd (m. 910)"" a affirmé la coexistence de deux types de gnose : « Il'y a
deux types de gnose : la gnose de la révélation-de-Soi (za ‘arruf) et la gnose de
I’enseignement (za 71f) ». Al-Kalabadhi commente cet énoncé du point de vue de la
distinction entre la connaissance exotérique et la connaissance ésotérique :

Le sens de la révélation-de-Soi est: Il manifeste la cause par laquelle ils Le
connaissent, ils connaissent les choses par Lui [...]. Le sens de ’enseignement est : |1

® Dhii’l-Niin Misr est né 4 Ikhmim, en Haute Egypte.

10 Maitre Soifi de Kalabadh, Bukhara, renommé pour le Kitab al-ta‘arruf, source primaire
essentielle a 1I’étude de ’histoire du soufisme.

11 Abii ’1-Kasim Ibn Muhammad Ibn Al-Junayd Al-Khazzaz Al-Nihawandi de Bagdad est célébre
en tant que représentant de la tendance « sobre » du soufisme abbasside. Les titres qui lui ont été
conférés par les membres des communautés Soufi — sayyid al-ta’ifa (« maitre de la communauté »),
ta’us al-fukara’ (« paon des derviches »), shaykh al-mashayikh (« cheikh des cheikhs ») — témoignent
de I’estime avec laquelle sa vie et son ceuvre ont été couronnées dans I’histoire du soufisme. Al-Junayd
a décrit I’état d’annihilation de soi du mystique (fana’) en Présence Divine (voir Arberry 1986 I1 : 600).

2178

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

leur dévoile les effets de sa puissance dans les cieux et dans les ames, c’est alors qu’ll
plante en eux une grace particuliére (lutf), et ainsi les choses matérielles témoignent de
I’existence du Créateur. Celle-ci est la gnose de la majorité des croyants alors que la
premiére est la gnose des ¢élus. Et aucun homme n’a véritablement connu Dieu que par
Dieu lui-méme (Al-Kalabadhi 1991 : XXI, 47-48).

De cette perspective, Al-Junayd a formulé trois définitions de la gnose dans
I’acception Soifi :

C’est le vol plané du cceur entre le fait de déclarer la grandeur de Dieu
impossible a comprendre et le fait de déclarer sa puissance impossible a saisir. [...]
Elle consiste a savoir que n’importe quoi ton cceur pourrait imaginer, Dieu se trouve,
par rapport a cette image, en opposition. Malheur & ceux qui sont en proie a
I’aveuglement ! Dieu n’a part en aucun homme et aucun homme n’a part en Lui. Il est
une existence qui parcourt la non-existence dans tous les sens. [...] La gnose est la
capacité de la pensée d’étre témoin aux voies ouvertes du retour (dans le monde de
I’au-dela, aprés la mort), mais aussi a I’'impossibilité du gnostique ( ‘arif) d’avoir du
pouvoir sur sa conduite excessive ou déficitaire.

Dans son commentaire, Al-Kalabadhi souligne que le gnostique ne peut pas
contrdler 1’état de rapprochement théandrique car la connaissance préalable de cet
état est circonscrite par I’omniscience et I’omnipotence divines. Son retour aura lieu
vers un but fixé par Dieu par un décret émis dans la pré-éternité, de sorte que les
éventuels détours de la voie ne soient pas gouvernés par la volonté humaine, mais
par la volonté divine (Al-Kalabadhi 1991 : XXI, 133).

En méme temps Al-Junayd a exprimé le paradoxe apparent de la relation entre
la gnose (ma ‘rifa) et la connaissance (‘ilm) : « La gnose est la compréhension de sa
propre ignorance, quand Sa connaissance arrive. [...] Il est a 1a fois le sujet (‘arif) et
I’objet (ma ‘rif) de la gnose ». En d’autres mots, la vie adamique et la puissance de
connaitre de I’ame (nafs) et de I’intellect ( ‘ag/) humain sont illusoires, font partie du
domaine ontologique de la réalité irréelle, en comparaison avec ’infini de 1’Etre
Divin, le seul Moi connaisseur, la seule réalité réelle qui se connait Soi-méme en
tant que sujet et objet de la connaissance, par la manifestation de la vie et de la
connaissance humaine. Le commentaire d’Al-Kalabadht sur cet énoncé éclaircit la
relation entre la gnose et la connaissance en tant qu’attributs théocratiques :

Cela signifie que lorsque Dieu révéle la cause par laquelle un homme détient
Sa gnose (ma rifa), de sorte qu’il connait Dieu par la révélation-de-Soi qui lui est
adressée, alors Lui, Il initie en cet homme une connaissance ( 7/m) : par conséquent,
cet homme-1a atteint a la connaissance par la gnose, et I’intellect travaille en lui sur la
connaissance que Dieu avait initiée en lui (Al-Kalabadhi 1991 : XXI, 50).

Dans le méme sens, Abii Sa‘id Al-Kharraz (m. 899)* a fait la distinction entre
la gnose comme processus intellectuel définitoire pour I’intervalle ontologique dans
lequel 1’étre humain est motivé par la nécessité de la recherche de I’Etre Divin et la
connaissance comme état ontologique béatifique, instauré aprés 1’expérience
mystique de I’union entre I’homme et Dieu :

12 Abii Sa‘id Ahmad Ibn ‘Isa Kharraz Baghdadt a été maitre des communautés Soiffi de Kiifa et de
Bagdad. Dans son ouvrage principal, le Kitab al-sirr ou Livre du secret, il définit la réalité théandrique
comme ‘ayn al-jam ‘ ou « I’'union essentielle entre la substance divine et la substance humaine » (voir
Massignon 1999 : 300-303).

279

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

La gnose (ma rifa) de Dieu est la connaissance de la recherche de Dieu, avant
son expérimentation effective : la connaissance de Dieu ( ‘ilm) succéde a I’expérience.
Par conséquent, la connaissance de Dieu est plus difficilement accessible et plus
subtile que la gnose de Dieu (voir Al-Kalabadht 1991 : XXII, 51).

Al-Kalabadhi mentionne aussi I’aphorisme d’un Soifi anonyme™® qui a défini
la gnose comme « invitation adressée au cceur, par différents types de méditations, a
faire ’expérience des états extatiques induits par les moments de remémoration
déclenchés par les signes successifs de la révélation » (voir Al-Kalabadht 1991 : LX, 133).

Dans le Kashf al-mahjiib, La révélation de ce qui est caché ou Le dévoilement
de ce qui est voilé, ‘Ali Tbn ‘Uthman Al-Jullabi Al-Hujwirt (vers 990-1072/1077) a
défini la connaissance de Dieu (ma ‘rifat Allah) en tant que vie du cceur humain,
recue en don de la part de Dieu, et libération de la pensée humaine de tout ce qui
n’est pas Dieu. La valeur humaine de chaque croyant est directement proportionnelle
avec la gnose divine qu’elle détient, et ceux qui sont étrangers a la gnose divine ont
perdu toute valeur humaine. Les théologiens désignent par la gnose (ma rifat) la
connaissance juste de Dieu ( ‘i/m), tandis que les cheikhs Soiifi nomment ma ‘rifat le
sentiment juste envers Dieu :

Par conséquent, lorsque la raison s’est éloignée le plus possible, et les dmes de
ses bien-aimés doivent Le chercher, ils restent indigents, dépourvus de leurs propres
facultés mentales [...] ; et lorsqu’ils ont épuisé toute méthode de recherche se trouvant
a la portée de leur force, la puissance de Dieu devient leur propre puissance, ils
trouvent la voie vers Lui par Lui, ils sont libérés des affres de I’absence, ils marchent
dans le jardin de I’intimité et acquiérent le repos. [...] Dieu crée la cause par laquelle
I’homme connait Dieu par Lui-méme a travers une connaissance qui n’est en liaison
avec aucune faculté, une connaissance dans laquelle ’homme n’a qu’une existence
métaphorique (voir Al-Hujwiri 1976 : 267-271).

Ce qui est primordial ce n’est pas la gnose, qui contient en soi le péril
potentiel de devenir un voile entre 1’étre humain et 1’Etre Divin, mais la réalité
théandrique manifestée en tant qu’objet de la connaissance :

Lorsqu’un homme est condamné a la perte dans la Tablette Préservée, plus
encore, dans la volonté et la connaissance de Dieu, comment serait-il possible qu’une
preuve ou une démonstration le guide sur la bonne voie ? Le Dieu Trés-Haut montre a
Son serviteur la voie vers Lui-méme tel qu’ll le veut et par les moyens qu’ll veut et
lui ouvre les portes de la gnose, de sorte qu’il arrive a un niveau ou 1’essence méme
de la gnose lui apparait étrangere (ghayr), ses attributs deviennent nuisibles, et le
voile de sa gnose le sépare de 1’objet connu et il comprend que sa gnose est de la
présomption. [...] Par conséquent, ne revendiquez pas la possession de la gnose, pour
que vous ne périssiez pas par votre présomption, mais adhérez plutdt a sa réalité
intrinséque de sorte que votre salut soit possible ! (voir Al-Hujwiri 1976 : 273-274).

La connaissance intuitive (haqq al-yagin) de la vision de Dieu, qui sera
révélée dans le Paradis, est le résultat de la contemplation (mushahadat) (voir Al-
Hujwirt 1976 : 381-382).

¥ Derriére I’appellatif «un des grands maitres Soifi » se cache souvent, dans les textes
propédeutiques du soufisme, Husayn Ibn Mansiir Al-Hallaj, dont le nom était ainsi voilé pour prévenir
d’éventuelles répercussions juridiques pour les communautés Soiifi, Suite & son exécution publique qui
a eu lieu a Bab Khurasan, en 913, comme punition pour avoir proféré 1’énoncé 4na I-Haqq (« Je suis
Dieu./ Je suis la Vérité ») dans la mosquée Al-Mansiir de Bagdad.

280

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

L’appropriation de la gnose par le ‘a@rif ou celui qui cherche Dieu a toujours
été intimement associée, dans I’histoire du soufisme, tant a I’intériorisation
spirituelle du Qur’an, en tant que langage divin, qu’a 1’accomplissement
paroxystique de I’amour entre ’homme et Dieu. Dans ce sens, Muslim Khawwas
(m. vers 815) a affirmé :

Au début, pour retrouver de la suavité a ma lecture du Qur’an, je le lisais
comme si c¢’était Muhammad qui me le dictait. Puis, comme si c’était Gabriel qui
I’annongait & Muhammad. Enfin comme si c¢’était A//lah méme. Et alors toute la
suavité de la lecture du Qur’an m’en fut donnée (voir Massignon1999 : 46, n. 1; voir
aussi, Nwyia 1991 : 311).

Abii ’1-Hasan Al-NarT (m. 907)™ fait une interprétation du Qur’an, V, v. 59
dans la perspective de la différence entre mahabba (I’amour du bien-aimé 1égitime)
et ‘ishq (I’amour passionnel de I’amant). Dans son opinion, mahabba exprimée dans
le texte qur’anique désigne la relation d’amour entre Dieu et ’homme arrivé a la fin
de son itinéraire spirituel, jouissant de la présence du Bien-aimé dans 1’état d’union
mystique. Mais I’homme qui surmonte difficilement ou tragiquement 1’expérience
du rapprochement de Dieu n’arrivera dans la présence du Bien-aimé que par les
exigences de I’amour passionnel, son accés a mahabba étant conditionné par ‘ishq,
par 1’absorption théocratique vers Dieu qui veut étre désiré (shawg). A ce niveau
ontologique, la proximité initiale entre I’homme et Dieu se dévoile comme
¢éloignement, et la présence initiale s’avére comme absence. Par conséquent, le
chercheur gnostique est contraint de recourir au langage de I’amour passionnel pour
parcourir le labyrinthe des proximités et des présences divines, au-dela desquelles il
connaitra la réalité réelle de la vérité divine et I’'immersion dans 1’amour légitime,
dans la présence du Bien-aimé (voir Nwyia 1991 : 318-319). L’ontologie
théandrique du soufisme se dévoile comme consubstantialit¢ béatifique de la
connaissance, du langage et de I’amour.

Al-Nari ou I’«homme de lumiére» avoue dans un important texte
hagiographique son identification avec la lumiére du royaume de I’invisible :

J’ai vu une lumiére qui brillait dans le royaume de I’invisible. Je 1’ai regardée
continuellement, jusqu’a ce que le moment est arrivé ou j’étais devenu entiérement
cette lumiére-1a (voir ‘Attar 1990 : 221-230)*°.

14 Représentant célebre de I’Ecole de Bagdad, ami d’Al-Junayd et Al-Hallaj, Abi *1-Hasan Al-Nirf
a opté pour un soufisme ascétique fondé sur 1’acceptation obstinée de la souffrance, sur un dolorisme
véhément. Pendant la durée du procés intenté par Gulam Halil (m. 888), moraliste rigide de I’Ecole
hanbalite, contre les adeptes Sodfi, Al-NTr1 a plaidé pour la défense de ceux-ci, avec éloquence et
persuasion. Il est 1’auteur de ’ouvrage intitulé Magamat al-qulith ou Les arréts des ceeurs (VOir
Massignon 1929 : 51 ; voir aussi, Nwyia 1991 : 316-318).

8 \Voir Qur’an, V, v. 59, Arberry (trad., éd.) 1991 : 109 : « O, croyants, si I’un de vous rejette sa
religion, Allah aménera certainement un peuple qu’Il aime et qui L’aime, doux a 1’égard les véritables
croyants et sévere a I’égard des non-croyants, des gens qui combattent sur la voie d’4/lah, sans craindre
la médisance des médisants ».

8 D’autres passages décrivent le symbolisme de la lumiére dans la biographie spirituelle d’Al-
Nri : « chaque fois qu’il parlait dans les ténébres de la nuit, une lumiére sortait de sa bouche et toute la
maison se remplissait de lumiére » ; « il avait le pouvoir de déchiffrer les plus profonds mystéres par la
lumiére de ’intuition » ; « il avait un lieu de refuge dans le désert, ou il avait I’habitude de prier toute la

281

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

Paul Nwyia a remarqué que la pensée d’Al-Nur1 décrit une trajectoire
réversible entre le plan de I’imaginaire religieux et le plan du langage abstrait, entre
la fulguration dénuée du concept et la rhétorique occultée de la parabole (voir Nwyia
1991 : 320). Dans son ouvrage intitulé Magamat al-qulith ou Les arréts des coeurs,
Al-NarT évoque vingts tableaux focalisés sur trois rubriques principales : images de
la maison et de la citadelle, images du jardin et des arbres, images de 1’eau et du feu
(Nwyia 1991 : 324). Al-Niiri ouvre la série des paraboles extraites de 1’univers
végétal par un paragraphe qui crée un effet contemplatif de mise-en-abime entre
’espace mystique qui circonscrit les jardins du Paradis™ et I’espace mystique qui
circonscrit les jardins constituées par les cceurs des gnostiques : « Il est sur terre des
jardins (basatin) qui appartiennent a Dieu. Celui qui hume leurs parfums ne désira
plus jamais le Paradis. Ces jardins sont les cceurs des gnostiques ». Le croyant lui-
méme est le jardinier des dix jardins qui se trouvent dans 1’espace du cceur, et sa
responsabilité est d’éloigner les plantes nuisibles des vices et des hérésies (voir
Nwyia 1991 : 334-335). Il est important de souligner que, dans un texte qui traite le
méme sujet, Abii ‘Abdallah Ja‘far Al-Sadiq (vers 699/703-765)'® mentionne les
«arbres de la gnose » du jardin située dans les cceurs des amis de Dieu, dont les
branches embrassent le « Pléroma céleste » :

Dieu a fait du cceur de Ses amis le jardin de Sa complaisance, jardin dans lequel Il
a planté les arbres de la gnose : ses racines sont implantées dans leur conscience
intime, ses branches se dressent en la Présence (divine) dans le Plérome celeste (voir
Abi ‘Abdallah Ja‘far Al-Sadiq, Tafsir, 55, 11, cité par Nwyia 1991 : 327, n. 1).

L’occurence du syntagme « Plérdme céleste », notion essentielle du
gnosticisme hellénistique, dans un texte Sodfi datant du VIII® siécle, qui concerne la
description de 1’espace théocratique du cceur, habité par les arbres de la gnose,
démontre que la théologie de la gnose (ma ‘rifa), définitoire pour le soufisme des
VIIE-XII® siécles, doit étre comprise par une relation d’interdépendance
herméneutique et réécriture syncrétique par rapport a la théologie de la gnose
(gnol Isis) hellénistique des II°~IV® siécles. Henry Corbin a observé que
I’ismaélisme fatimide d’inspiration gnostique postule que, dans 1’état de « perfection
primaire », toutes les intelligences angéliques ou les « formes de lumiére » du
Plérome céleste (‘alam al-ibda’, "alam al-amr) accédent a I’étre en méme temps et
ont un statut égal. Leur hiérarchisation et structuration définitive sur le plan
ontologique, dans 1’état de « perfection secondaire », sont déterminées par la mesure

nuit, et les gens qui sortaient sous le ciel et regardaient dans cette direction-1a voyaient une lumiére qui
s’élevait de son ermitage et brillait dans la nuit ».

Y \oir Qur'an, XVIII, v. 107-108, Arberry (trad., éd.) 1991 : 300 : « Mais ceux qui croient et
accomplissent des actes justes auront comme demeure les jardins du Paradis et ils y habiteront pour
I’éternité et ne voudront pas les quitter ». Voir aussi, Qur’an, XIV, v. 27-28, Arberry (trad., éd.) 1991 :
249 : « Ceux qui croient et accomplissent des actes justes seront recus dans les jardins sous lesquels
coulent des rivieres et ils y vivront éternellement, par la volonté de leur Seigneur ».

18 Abii ‘Abd Allah Ja‘far Al-Sadiq (« celui qui est digne de confiance ») a été le septiéme et dernier
imam reconnu tant par les shi’ites duodécimans que par les shi’ies ismaéliens. Pendant la période de
transition entre la dynastie des Omeyyades et la dynastie des Abbassides, il a dirigé les shi’ites qui ont
accepté un imamat Fatimt non-militant. Il est I'auteur d’un Tafsir ou Commentaire sur le texte du
Qur’an (voir Hodgson 1986 Il : 374-375).

282

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

dans laquelle elles réussissent a accomplir le fawhid, le principe fondamental de
I'unicité divine. Grice a la dimension conférée par ibda’, 1’« instauration
immédiate » par acte créateur, le Plérome céleste se définit comme un espace de
I’ontologie impérative, générée par le commandement divin « Sois!» (kun), en
contraste avec le monde créé, ‘alam al-khalq (voir Corbin 1964 | ; 120-121).

De la catégorie des symboles végétaux qu’Al-Nir1 utilise dans le but
d’exposer la téologie Soiifi se détache de manicre évidente I’image de 1’arbre. Cette
image extraite du Qur’an, XIV, v. 29-30", est investie de la signification de
I’« arbre de la gnose » (ma ‘rifa) dans deux passages du Magamat al-quliih. Dans le
premier, le symbolisme de 1’arbre et celui de I’espace s’imbriquent pour exprimer la
présence exhaustive de la connaissance de Dieu dans I’étendue de [’univers :
«Quand la pluie de la générosité (divine) tombe sur le ceeur, elle y fait pousser
I’arbre de la gnose qui donne naissance a cinq branches ; la premiére atteint le
Trone, la seconde, 1’Orient, la troisiéme, le Couchant, la quatriéme, 1’Horizon droit
et la cinquiéme, 1’Horizon gauche. La branche qui atteint le Trone, sa seéve est la
béatitude et son fruit la conversation intime (avec Dieu) ; celle qui atteint 1’Orient,
sa séve est la générosité et son fruit le dévouement ; celle qui atteint le Couchant, sa
séve est la miséricorde et son fruit la science et 1’avertissement qui produit la
méditation et 1’obéissance ; la branche qui atteint 1’Horizon droit, sa séve est
I’amour et son fruit le souvenir répété (de Dieu) ; celle enfin qui atteint 1’Horizon
gauche, sa séve est la séve de la conversion, et son fruit le fruit de la vision » (voir
Nwyia 1991 : 337). Dans le second, le symbolisme de 1’espace extérieur est
métamorphosé dans le symbolisme des espaces intérieurs de 1’étre humain. L’arbre
de la gnose intérieure miroite la présence théocratique de 1’espace cosmique par la
présence théocratique située a I’intérieur et a la proximité de 1I’étre humain :

La gnose dans le ceeur du croyant est a I’image d’un arbre qui a sept branches :
la premiére renvoie a ses yeux, la seconde a sa langue, la troisiéme a son cceur, la
quatriéme a son ame, la cinquiéme aux créatures de son Seigneur, la sixiéme a 1’Au-
dela et la septiéme a son Seigneur, le Trés-Haut. Or chaque branche porte deux fruits :
la branche qui renvoie aux yeux porte les larmes et les sanglots ; celle qui renvoie a la
langue, la science et la sagesse ; celle qui renvoie au cceur, le désir et Iattrition ; celle
qui renvoie a I’ame, le renoncement et la dévotion ; celle qui renvoie aux créatures, la
fidelité et la loyauté ; celle qui renvoie a 1’Au-dela, le bonheur et le Paradis ; celle
enfin qui renvoie au Seigneur, porte la vision et la proximité (Nwyia 1991 : 337-338).

Mawlana Jalal-ud-din Rami (1207-1273)%, dans le Mathnawi-i ma ‘nawi ou
Chants rimés, avec un profond sens spirituel, a transcrit par le biais de I’infini de la
connaissance mystique 1’arborescence de la cosmologie et de I’anthropologie du
vivant infini : « O, empereur spirituel, que notre souhait d’avoir la connaissance
mystique ne tarisse jamais ! » (voir Rami [VI, v. 1320] 1990 : 332). Dans son

19 Arberry (trad., &d.) 1991 : 249 : « Tu ne vois pas la parabole donnée par Allgh concernant le mot
juste ? C’est comme un bon arbre, a la racine inébranlable et aux branches qui s’élévent vers les cieux.
Il donne des fruits tout le temps, par la volonté de son Seigneur. Et A/lah donne des paraboles aux
humains pour qu’ils s’en souviennent ».

2 Maitre du soufisme persan, fondateur de I’ordre Mevlevyya et de I’académie Soiifi de Qonya. Sa
famille, originaire de Khurasan, s’est réfugiée a Qonya devant ’invasion mongole. Son poéme
monumental intitulé Mathnawi-i ma ‘nawr a ét¢ surnommé le « Qur’an du persan ».

283

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

ouvrage exégétique, Seyed-Gohrab a souligné la réécriture de notions fondamentales
du gnosticisme hellénistique dans les ceuvres des poétes persans des XII*-XIII®
siécles, en faisant référence notamment a Nizami (1141-1209)*, Layla u Majniin
la dynamique tyrannique du destin (grec : eimarméne) ; I’ascension de 1’ame vers sa
résidence céleste ; 1’identité maléfique du monde matériel ; I’impératif du salut par
I’effort de contrecarrer les pouvoirs négatifs du cosmos (voir Seyed-Gohrab 2003 :
183-185.

‘Aziz-ud-din Nasafi (XIII® siécle)®® a rédigé avec beaucoup de raffinement
littéraire, dans le Kitab al-insan al-kamil ou Livre de [’homme parfait (dans les
manuscrits supplémentaires intitulés « Le livre des étapes des pélerins »), un éloge
de I’interdépendance entre la connaissance et I’amour :

L’amour de Dieu Trés Haut procede de la connaissance de Dieu. Celui qui
connait Dieu, aime Dieu. L’amour de Dieu est en proportion de la connaissance de
Dieu. Si la connaissance est parfaite, ’amour 1’est aussi. Et lorsque I’amour est
parfait, le bonheur et le repos dans 1’autre monde aussi le sont. [...] La connaissance
de Dieu Tres Haut est le fondement sur lequel s’élévent maintes étapes. Une fois la
connaissance totalement récoltée, gravir les étapes est chose aisée — que dis-je ! —
toutes d’emblée sont gravies. [...] Lorsque le pélerin fait un pas dans la connaissance,
il fait un pas dans I’ascension. Et lorsque la connaissance est accomplie, toutes les
étapes sont franchies. [...] Il faut s’appliquer a acquérir la connaissance, car de celle-Ci
tout le reste découle — tout, sauf la bonté, laquelle s’acquiert par une autre voie. La
connaissance est un monde ; la bonté un autre » (voir Nasafi 1984 : 276).

L’acte de connaitre se révele comme plaisir de la connaissance qui, outre de
dépasser infiniment en intensité tous les plaisirs charnels, préfigure les plaisirs du
Paradis :

Le plaisir de comprendre est un plaisir a I’extréme délicieux que ne sauraient
égaler toutes les jouissances du corps. Connaitre et voir la substance et la réité des
choses, se connaitre soi-méme ainsi que son Créateur, est un plaisir intense (Nasafi
1984 : 245).

La voie de I’étre humain vers la rencontre avec Dieu, vers I’instauration de la
réalité théandrique, est marquée de fagon tripartite par 1’acquisition de la
connaissance, 1’accés dans 1’espace paradisiaque, 1’extinction ontologique dans
I’espace de 1’ego et la revivification en Dieu :

21 Célébre poéte persan, Nizam Ad-Din Abii Muhammad Ilyas Ibn Yasuf Ibn Zaki Ibn Mu‘ayyad,
surnommé Nizami, est né dans la ville de Ganja en Azerbaidjan. Il a passé toute sa vie en
Transcaucasie. Son ceuvre impressionante comprend une série de poémes épiques, rédigés dans le style
de mathnawr. 1l est aussi I’auteur du poéme intitulé Layla u Majniin, emblématique pour la théologie de
I’amour mystique dans I’islam médiéval.

22 Maitre Soiifi persan, membre de I’ordre Kubrawiya, né a Nasaf, en Transoxanie, au XIII° siécle.
11 a passé sa vie a Khurasan, dans la région délimitée par Transoxanie et Fars, Bukhara et Shiraz, Nasaf
et Abarqah. Il a étudié le soufisme avec le shaykh Sa’d-ud-din Hamii’1, a son tour disciple du shaykh
Najm Al-Din Kubra et du shaykh Sadr Al-Din Qonyawl (disciple et gendre de Muhyi Al-Din Ibn
‘Arabi). Son ceuvre témoigne de la réception des idées d’Tbn ‘Arabi dans I’espace spirituel du soufisme
persan : Kitab al-insan al-kamil ou Le livre de I’homme parfait ; Magsad-e agsa ou Le dernier but ;
Zobdat al-haqa’iqg ou La quintessence des vérités (Voir Nasafi 1984 : 9-10).

284

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

Tant que tu ne sauras pas et ne verras pas la réité des choses et leur raison
d’étre, tu n’accéderas pas au Paradis qui est tien. Tant que tu ne mourras pas a toi-
méme et ne te ranimeras pas en Dieu, tu n’arriveras pas a Dieu. Ces trois étapes
correspondent respectivement a la Sophia, a I’amitié divine et a la mission
prophétique (Nasafi 1984 : 333).

L’occurence du mot Sophia dans un texte Soifi datant du XI1I1° siécle prouve
la pérennité des motifs gnostiques-hellénistiques initiaux dans I’histoire du soufisme
et leur reverbération dans les réécritures successives.

La notion de «sphére céleste » (grec : sphaira ; arabe : falak al-aflak ou
« sphére des sphéres ») pénétre dans ’univers spirituel de I’islam médiéval suite aux
ouvrages de mathématiques et physique astronomique rédigés par Abu Al-‘Abbas
Ahmad Ibn Muhammad Ibn Kathir Al-Farghani (IX® siécle)®”®, Aba ’Abdillah
Muhammad Al-Battani (vers 858-929)%* et Abi ’Ali Muhammad Ibn Al-Hasan lbn
Al-Haytham (m. 1038) sur les bases de la physique céleste congue par ’Aristotéles
(384-322 av. J.C.)* dans le Peri késmon ou De caelo? et Klaudios Ptolemaios (vers
90-168 ap. J.C.)*® dans le Mathematiké suntaxis, He Megdle Suntaxis, He Megiste
ou Almagesta et Hypotheses planetarium. Considérées dans la perspective des
mathématiques, les sphéres étaient congues comme des cercles idéaux qui représentaient
le mouvement des corps célestes, et le systéeme de sphéres homocentriques était
organisé autour du centre de la Terre (voir Corbin 1964 1 : 211-214).

L’astronomie et la trigonométrie des sphéres sont des parties composantes de
I’épistémologie grecque. Dans ses écrits intitulés Peri tes kinouménes sphairas ou
Sur la sphére en mouvement et Peri épitolon kai diiseon ou Sur les levers et les
couchers, Autolycos de Pitane (vers 360-290 av. J.C.)* a démontré que chaque
point situé sur la surface d’une sphére qui tourne de manicére uniforme décrit une
trajectoire circulaire paralléle avec I’équateur et a analysé le mouvement d’une telle
somme de points par rapport a un horizon fixe. Sur le fondement des deux traités

28 Astronome iranien de Transoxanie, surnommé Alfraganus par les auteurs scolastiques.

2+ Astronome, astrologue et mathématicien, surnommé Albategnius par les auteurs scolastiques.

% Mathématicien et physicien de Bassora, surnommé Alhazen ou Ptolemaeus secundus par les
auteurs scolastiques.

% Cglebre philosophe de 1’ Antiquité, chef du Likeion d’ Athénes.

27 \oir Aristote 1866 : 136-138, 185-186: «On le voit donc évidemment : la sphére est la
premiere des figures solides. [...] Or, comme la premiere forme doit appartenir au premier corps, et que
ce premier corps est celui qui est a la circonférence extréme, il en résulte que le corps, qui se meut d’un
mouvement circulaire, doit étre sphérique. Le corps, qui est continu a celui-1a, est sphérique comme
lui ; car ce qui est continu au sphérique doit étre sphérique lui-méme. La méme remarque s’applique a
tout ce qui se rapproche du centre de ces corps ; car tout ce qui est enveloppé par le corps sphérique et
est en contact avec lui, doit étre nécessairement sphérique aussi. Mais ce qui est au-dessous de la sphére
des planétes est continu a la sphére supérieure. Il faudrait donc conclure de ceci que toute révolution est
sphérique, puisque tout est en contact avec les sphéres et ne fait que les continuer. [...] La derniére
sphére, en effet, se meut, retenue et enchainée dans plusieurs autres spheres ; et chaque sphére se trouve
étre un corps. Ainsi donc, I’office de la sphére la plus éloignée est commun a toutes les autres ; car
chacune des sphéres spéciales est précisément 1’orbite propre qu’elle décrit naturellement ».

28 Astronome, géographe et mathématicien d’origine grecque, citoyen romain d’Egypte, né dans la
ville de Ptolemais Hermiou de la Thébaide. Auteur des ouvrages intitulés Geographike hyphégesis,
Mathematiké suntaxis ou He Megdle suntaxis, ’Apotelesmatikd ou Tetrdbiblos, qui ont influencé la
pensée européenne et musulmane au Moyen Age.

2 Astronome, mathématicien et géographe grec.

285

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

rédigés par Autolycos, ont été congues une série d’ouvrages postérieurs sur les
cercles qui composent la sphére céleste : Eukleides d’Alexandrie (vers 325-265 av.
J.C.)¥, Phaenomena et Theoddsios de Bithynie (vers 160-100 av. J.C.)*, Sphaerica.
11 est difficile de définir la place de 1’ceuvre de Hipparchos (vers 190-120 av. J.C.)*
dans le contexte de cette démarche scientifique car son seul ouvrage préservé est le
Ton ’Aratou kai Evudoxou phainoménon éxégesis ou Commentaire sur Phaenomena
d’Eudoxus et Aratus. La trigonométrie des sphéres est identifiée comme une branche
des mathématiques dans le traité¢ de Ménélaos d’Alexandrie (vers 70-140 ap. J.C.)*
intitulé Sphaerica, préservé dans des traductions latines® rédigées selon les versions
arabes, l’original grec ayant été perdu. Ptolémée a inclus dans le He Megdle
Suntaxis des réécritures d’aprés les ouvrages de ses précurseurs de 1’espace
scientifique-philosophique grec : cet argument est mis en relief par le fait que ses
démonstrations de trigonométrie sphérique sont des versions abrégées des
démonstrations incluses dans le Ms. Leiden 930, qui contient une traduction arabe
d’aprés Ménélaos, Sphaerica, rédigée vers 1007 par Abii Nasr Mansiir, le maitre
d’Abti Rayhan Muhammad Ibn Ahmad Al-Biriin1 (973-1043)®. Ptolémée est
devenu connu dans le milieu scientifique musulman du début de la dynastie des
Abbassides par la traduction en arabe de son traité intitulé ‘Apotelesmatika ou
Tetrabiblos par le physicien Al-Batriq (vers 800). Concernant la traduction de la
Composition mathématique ou de la Grande composition en arabe, deux versions
ont été rédigées dans I’intervalle 827-830 : une traduction d’aprés le texte grec,
réalisée en 827 par un savant anonyme admis dans 1’entourage de la cour de
Bagdad ; une traduction d’aprés une version syriaque, rédigée a Bagdad par Al-
Hajjaj Ibn Yusuf, entre les années 829-830 (voir Suter 1900 : 208). Cette derniere
version, intitulée Kitab al-mijisti d’aprés He Megiste, constituera le premier texte-
vorlage pour les versions en latin nommées Almagesta. Le deuxiéme texte-vorlage
par rapport a I’Almagesta sera une traduction arabe réalisée a la fin du IX° siécle, a
Bagdad, d’apres la version grecque de He Megdle Suntaxis par Ishaq Tbn Hunain (m.
vers 910-911). Fils du traducteur nestorien Hunain Ibn Ishaq (810-877), Ibn Hunain
a collaboré avec I’astronome Thabit Ibn Qurra (827-901) (voir Brockelmann 1898
I: 227; voir aussi, Suter 1900: 34). Tant la restructuration ptolémaique de
I’astronomie musulmane que la correction et le développement musulman de
I’astronomie ptolémaique aux IX°-XII® siécles, ont été le résultat de réécritures
signées par Al-Farghani 1537 et Jabir Ibn Aflah (vers 1100-1160)*, mais aussi
d’expositions scientifiques congues par Al-Battani (1899-1907) en s’appuyant sur
les observations des mouvements des corps célestes, regroupés dans les zij ou
collections de tables astronomiques, accompagnées de regles d’utilisation (voir
Pedersen 2010 : 14-16, 72-73).

% Mathématicien grec, surnommé le « pére de la géométrie ».

%1 Astronome et mathématicien grec.

%2 Astrologue, astronome, géographe et mathématicien grec de la période hellénistique.

%8 Mathématicien et astronome grec.

% Maurolico (1558), Mersenne (1644), Halley (1758).

% Encyclopédiste musulman shi’ite de la fin de la période des Samanides et du début de la période
des Ghaznavides (voir Bjernbo 1902 : 88; voir aussi, Suter 1900 : 81, 225).

% Mathématicien et astronome arabe musulman d’Andalousie (voir lbn Aflah 1534).

286

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

Olaf Pedersen a défini le He Megdle Suntaxis, Kitab al-mijisti ou Almagesta
comme « exposition de la théorie planétaire qui décrit le mouvement des planétes
par I’intermédiaire des modeles géométriques » et a mis en évidence onze thémes
majeurs qui concentrent la matiére textuelle du monumental traité sur la
transformation des coordonnées écliptiques, la géographie astronomique, le lever et
le coucher des étoiles, les positions instantanées de [’écliptique : établir la
déclinaison d’un point sur I’écliptique ; établir I’ascension correcte d’un point sur
I’écliptique ; transformer les coordonnées écliptiques en coordonnées équatoriales ;
établir "amplitude du Soleil ; déterminer la latitude en fonction de la durée de la
lumiére du jour ; déterminer le moment ou le Soleil est au zénith ; faire ressortir la
durée des ombres astronomiques ; faire ressortir les moments de lever dans la
sphaera recta et la sphaera obliqua; calculer I’ongle entre I’écliptique et le
méridien ; calculer I’ongle entre I’écliptique et 1’horizon ; déterminer la position de
I’écliptique par rapport a I’axe vertical (Pedersen 2010 : 94-121). L’astronomie
sphérique est utilisée pour calculer la relation mathématique entre 1’écliptique et
I’équateur : « Notre tache suivante est de montrer comment il faut calculer I’étendue
d’un arc de 1’équateur, déterminée par un cercle tracé par les poles de 1’équateur et
un point donné de I’écliptique. De cette manicre, nous pouvons apprendre la durée,
mesurée en degrés-temps équinoxiales, pendant laquelle une section donnée de
I’écliptique traverse le méridien, dans n’importe quel point qui se trouve sur la terre
et sur I’horizon, par la sphaera recta, car seulement dans cette situation 1’horizon
passe par les pdles de 1’équateur » (voir Ptolemy 1984 : 71).

Ptolémée a continué les études astronomiques réalisées par ses prédécesseurs
grecs et a converti les énoncés géométriques de 1’astronomie sphérique en calculs
numériques (voir Pedersen 2010 : 94-95). 1l a été cependant ’'un des maitres du
gnosticisme valentinien®, et les huit sphéres célestes (dgdodda) du cosmos
géocentrique figurent également dans le « diagramme des Ophites »®, secte
gnostique chrétienne des II*-VI° siécles®®. En méme temps, Al-Battani, originaire de
Harran, provenait d’une famille qui pratiquait la religion des Sabéens, une forme de
syncrétisme religieux mésopotamien créé par la jonction du monotéisme sémitique
avec des éléments mythologiques et cosmologiques du gnosticisme et de
I’hermétisme hellénistiques (voir Corbin 1964 1: 211). Michael Sells a mis en
évidence le fait que les mythes cosmologiques et anthropologiques d’origine
gnostique ont été ajoutés a I’univers spirituel de 1’islam médiéval (voir Sells 1999 :
101-107). Les réécritures polyphoniques de ces mythes réunissent a la fois des
narrations sur I’homme primordial en proie a la souffrance et a la mort et des
narrations sur I’image du cosmos composé de sept ou neuf sphéres concentriques.

Dans le Kitab al-insan al-kamil, X1, XIV, Nasafi garde dans 1’arriére-plan
diverses versions du mythe hellénistique sur la cosmologie gnostique, lorsqu’il
affirme que Jabarit ou le « monde des intelligences chérubiniques » s’épiphanise et

%7 1dentité religieuse révélée par ses exhortations incluses dans 1’Epistula ad Floram ou la Lettre 4
Flora (voir Epiphanius de Salamis 1961 : 184-190).

%8 Appellation qui se fonde sur le mot ophis, «serpent», symbole de I’univers cyclique ou
ouroboros, le « serpent qui se mord la queue ».

¥ Le « diagramme des Ophites » a été décrit par Origéne, dans le Contra Celsum, VI, 25-38 et
reconstruit par Hans Leisegang (1971 : 168-173) et Kurt Rudolph (1987 : 67-70).

287

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

passe du « monde concentré » au « monde déploy¢ », et suite a cette épiphanie deux
substances viennent sur le «rivage de I’étre » : 1’« Intelligence premiére » ou le
« Calame de Dieu », composé de lumiere, la substance primaire du « monde des
ames », Malakiit ; la « Sphére premiere » ou le « Trone de Dieu », composé de
ténebres, la substance primaire du « monde des phénoménes », Molk (voir Nasafi
1984 : 140, 158-159). Dans le Kitab al-insan al-kamil, XX, Nasafi rappelle
I’opinion des théologiens et des philosophes conformément a laquelle il y a neuf
sphéres célestes, chacune douée d’intelligence et de connaissance. Une assertion
alternative confeére a 1’étre humain le privilege de détenir ’intelligence et la
connaissance. Symbolisée par la forme de 1’arbre universel et par son messager, la
« Sphére premiere » ou la « Sphére des sphéres » englobe la totalité des entités
ontologiques. La deuxiéme sphére ou la « Sphére des étoiles fixes » est la racine de
I’arbre, et les sept cieux aux sept planétes composent le tronc, entre Saturne et la
Lune. Le fruit se trouvant au sommet de I’arbre représente son substratum et sa
quintessence : « Pour cette raison, il est dit que les sphéres et les étoiles sont la Table
Préservée, le Livre divin ; que tout est écrit dans le Livre ; que la Plume est devenue
séche » (Nasafi 1984 : 211-216, 345-348).

Deux stratégies de connaissance de la divinité s’apparentent dans la relation
historique entre le gnosticisme hellénistique et le soufisme médiéval. Dans le
premier cas, la notion de connaissance salvatrice (gndsis) se construit sur I’arriére-
plan crépusculaire de la mythologie gréco-romaine, dans le contexte de 1’impact
syncrétique entre 1’espace philosophique grec et les espaces religieux orientaux
(égyptien, judaique, persan). Expérimentée comme réveil ou remémoration
(a' Indmnesis), la connaissance est la réponse de 1’ame a 1’appel recu d’en haut, de
’infini céleste habité par la présence de la divinité. Pour cette raison, la
connaissance se définit en tant que réidentification du soi adamique a I’Unité de la
divinité. Loin d’étre arbitraire ou damnable, la démarche gnoséologique est intégrée
dans la continuité ontologique liberté-connaissance-amour et a comme but le salut,
I’immersion dans I’espace paradisiaque, 1’absorption dans la Présence de la divinité.
Dans ce contexte, I’appropriation de la connaissance est sous-tendue par la réception
du don divin de la compréhension intérieure (Epinoia), symbolisée par la lumiére
révélée au sommet de I’arbre de la connaissance. L’achévement de I’ceuvre de la
connaissance au niveau anthropologique contribue a I’effort de rétablissement de
1’équilibre cosmologique par la restauration de Sophia dans le Pléroma, ainsi qu’a la
purification du mal de la verticale théocratique composée du systéme des sphéres
homocentriques.

Dans le deuxiéme cas, la connaissance de la divinité se réalise en tant que
gnose de la révélation de Soi (ta‘arruf) et gnose d’enseignement (fa ‘rif), contre
I’arriere-plan d’une démarche gnoséologique extrémement raffinée, qui comprend
‘ilm, hikma et ma ‘rifa. L’acces de 1’étre humain a la réalité théandrique est ouvert
par la consubstantialité de la relation entre celui qui connait — la connaissance —
I’objet de la connaissance et la relation entre celui qui aime — I’amour — le Bien-
Aimé, grace au pouvoir de la gnose (ma ‘rifa) de s’hypostasier comme mahabba et
‘ishg. Par le symbolisme complexe de la spatialité, des jardins paradisiaques et de
I’arborescence, les auteurs Soufi ont exprimé 1’omniprésence de la connaissance
théocratique, manifestée comme systéme vasculaire du vivant infini, tant au niveau

288

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Connexions entre le gnosticisme et le soufisme sous la dynastie des Abbassides

anthropologique qu’au niveau de la «sphére des sphéres», des spheres
homocentriques. L’interdépendance entre gnasis et ma ‘rifa, entre une série de mots-
clés du gnosticisme hellénistique et une série de mots-clés du soufisme, démontre
qu’au long de I’histoire médiévale la communication entre les espaces religieux
abrahamiques ne se réalise pas seulement par ’avoisinage direct ou la proximité
théologique, liturgique ou littéraire, mais également par le systeme de
communication composé d’espaces religieux secondaires, syncrétiques (gnosticisme,
manichéisme), occultés dans I’arriére-plan historique, mais investis du privilége de
la survivance bibliographique, de 1’aura d’une intensité spirituelle pérenne,
susceptible de se perpétuer a travers le labyrinthe des réécritures successives.

Bibliographie

Al-Battani 1899-1907 : Abu ’Abdillah Muhammad Al-Battani, Kitab al-Zij, C.A. Nallino
(éd.), Al-Battani sive Albatenii Opus Astronomicum, vol. I-111, Milano.

Al-Farghani 1537 : Abtu Al-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad Ibn Kathir Al-Farghani, Kitab
al-Fusil, ikhtiyar al-Majisti, Johannes Hispalensis (trad.), Ph. Melanchton (éd.),
Brevis ac perutilis Compilatio Alfragani astronomorum peritissimi, quod ad
rudimenta Astronomica est opportunum, Norimbergzee.

Al-HujwirT 1976 : ‘Al Ibn ‘Uthman Al-Jullabi Al-Hujwiri, Kashf al-mahjib, Reynold
A. Nicholson (trad.), The Revelation of the Hidden, London, Luzac & Co. Ltd.
Al-Kalabadhi 1991 : Abi Bakr Muhammad Ibn Ishak Al-Kalabadhi, Kitab al-ta ‘arruf li-
madhhab ahl al-tasawwuf, Arthur J. Arberry (trad.), The Doctrine of the Sufis,

Cambridge, Cambridge University Press.

Arberry 1986 : Arthur J. Arberry, Al-Junayd, Abi ’I-Kasim Ibn Muhammad Ibn Al-Khazzaz
Al-Nihawandr, in H.A.R. Gibb, J.K. Kramers, E. Lévy-Provencal, J. Schacht,
B. Lewis, Ch. Pellat (éd.), The Encyclopaedia of Islam, vol. Il, Leiden, E.J. Brill.

Arberry (trad., éd.) 1991 : Arthur J. Arberry (trad., éd.), The Koran Interpreted, Oxford,
Oxford University Press.

Aristote 1866 : Aristote, Peri késmon, Saint-Hilaire, Jules Barthélemy (trad.), Traité du ciel,
Paris, Librairie philosophique de Ladrange & A. Durand, Libraire-Editeur.

‘Attar 1990 : Farid-ud-din ‘Attar, Tadhkirat al-awliya, Arthur J. Arberry (trad.), Memorial of
the Saints, London, Penguin Books.

Attridge, MacRae (trad.) 1988 : Harold W. Attridge, George W. MacRae (trad.), The Gospel
of Truth, I, 3 et XII, 2, 18, 1-15, in Robinson (éd.) 1988.

Bjoernbo 1902 : A.A. Bjernbo, Studien iiber Menelaos’ Sphdrik, Leipzig.

Brockelmann 1898 : C. Brockelmann, Geschichte der arabischen litteratur, vol. I, Leiden.

Corbin 1964 : Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, I-I1, Paris, Gallimard.

Dermenghem (éd.) 1980 : Emile Dermenghem (éd.), Essai sur la mystique musulmane, in
*Omar lbn Al-Faridh, Al-Khamriya/L Eloge du vin, Paris, Vega.

Epiphanius de Salamis 1961 : Epiphanius de Salamis, Panarion seu adversus haereses,
XXXIII, 3-7, in Robert M. Grant (éd.), Gnosticism. A Source Book of Heretical
Writings from the Early Christian Period, New York, Harper & Brothers.

Gibbons, Bullard (trad.) 1988 : Joseph A. Gibbons, Roger A. Bullard (trad.), The Second Treatise
of the Great Seth, VII, 2, 50, 25-51, 20 et 60, 35-61, 10, in Robinson (éd.) 1988.

Hodgson 1986 : M.G.S. Hodgson, Dja ‘far Al-Sadik, Abii ‘Abd Allah, in HAARR. Gibb,
J.K. Kramers, E. Lévy-Provengal, J. Schacht, B. Lewis, Ch. Pellat (¢d.), The Encyclopaedia
of Islam, vol. I1, Leiden, E.J. Brill.

289

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)



Silviu LUPASCU

Ibn Aflah 1534 : Jabir Ibn Aflah, Islah al-Majistr, Girardum Cremonensem (trad.), Gebri
Filii Affla Hispalensis, De Astronomia Libri IX, in quibus Ptolemceum, alioqui
doctissimum, emendauit, in Petrus Apianus, Instrumentum primi mobilis, Norimbergze.

Isenberg (trad.) 1988 : Wesley W. Isenberg (trad.), The Gospel of Philip, Il, 3, 77, 15-78, 10,
in Robinson (éd.) 1988.

Karamustafa 2007 : Ahmet T. Karamustafa, Sufism. The Formative Period, Edinburgh,
Edinburgh University Press.

Leisegang 1971 : Hans Leisegang, La Gnose, Paris, Payot.

Massignon 1929 : Louis Massignon, Recueil de textes inédits concernant [’histoire de la
mystique en pays d’islam, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner.

Massignon 1999 : Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la
mystique musulmane, Paris, Cerf.

Nasafi 1984 : ‘Aziz-ud-din Nasafi, Kitab al-insan al-kamil, 1sabelle De Gastines (trad.), Le
livre de I’homme parfait, Paris, Fayard.

Nwyia 1991 : Paul Nwyia, Exégése coranique et langage mystique, Beyrouth, Dar EI-Machreq.

Pedersen 2010 : Olaf Pedersen, A Survey of the Almagest, New York, Springer.

Ptolemy 1984 : Ptolemy, Almagesta, G.J. Toomer (trad.), Almagest, New York, Springer.

Robinson (éd.) 1988 : James M. Robinson (éd.), Nag Hammadi Codex/The Nag Hammadi
Library in English, Leiden, Brill.

Rudolph 1987 : Kurt Rudolph, Gnosis. The Nature and History of Gnosticism, San Francisco,
Harper San Francisco.

Rami 1990 : Jalal-ud-din Rumi, Mathnawi-i ma ‘nawi, 1-VI, Reynold A. Nicholson (trad.),
The Mathnawi, I-VI, Cambridge, E.J.W. Gibb Memorial Trust.

Sells 1999 : Michael Sells, Bewildered Tongue : The Semantics of Mystical Union in Islam,
in Moshe Idel, Bernard McGinn (éd.), Mystical Union in Judaism, Christianity and
Islam, New York, The Continuum Publishing Company.

Seyed-Gohrab 2003 : Ali Asghar Seyed-Gohrab, Layli and Majniin. Love, Madness and
Mpystic Longing in Nizami'’s Epic Romance, Leiden & Boston, Brill.

Suter 1900 : H. Suter, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke, Leipzig.

Wisse (trad.) 1988 : Frederik Wisse (trad.), The Apocryphon of John, 11, 1, I, 1, 1V, 1, BG
8502, 2, 23, 2024, 5, in Robinson (éd.) 1988.

The Arabesques of Knowledge.
Connections between Gnosticism and Sufism under the Abbasid Dynasty

The comparative history of the Abrahamic religions emphasize an important issue
concerning the hermeneutics of sacred texts and mystical theology: to what extent the
arguments founded on Gnostic (3" — 4™ centuries) and Sifi (8" — 13" centuries) primary
sources are able to reconstitute the creative syncretism owing to which a series of religious
ideas (gnosis, redemptive knowledge about the Divine Being and the divine attributes;
plenitude of space, of the divine kingdom; divine wisdom; intellect of the universe; celestial
sphere, celestial spheres) characteristic to Hellenistic Gnosticism (Greek: gndsis, pléroma,
sophia, nois, sphaira) have been assimilated, re-written and developed inside the realm of
Sufi theology (Arabic: ma ‘rifa, ’alam al-ibda’l’alam al-amr, hikma, ‘agl, falak al-aflak),
under the Abbasid dynasty (750-1258). The aim of the hypothesis which brings this
syncretism in bold relief is not to accomplish a forced collision between key-terms
circumscribed by two different religious realms, but to identify channels of historical, literary
and spiritual hybridization between Hellenistic mystical theology and Moslem mystical
theology, within the framework of the universal history of culture and the comparative
history of religions.

290

BDD-A1060 © 2012 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:52:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

