
„Philologica Jassyensia”, An VIII, Nr. 1 (15), 2012, p. 81−93  

 

 

 

Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 
 

Mădălina UNGUREANU
*
 

 

 

Key-words: Old Testament, prophetologium, Septuaginta, translation, Dosoftei 

 

0. Argument 

Una dintre problemele colaterale editării unui text românesc vechi o 
reprezintă determinarea relaţiei sale cu ansamblul textelor care formează cultura 
scrisă a epocii. În ceea ce priveşte prima traducere în limba română a Vechiului 
Testament, realizată de Nicolae Milescu şi păstrată, într-o copie revizuită, în 
manuscrisul 45 din Biblioteca Filialei din Cluj a Academiei Române, publicată apoi, 
după o revizie a unui grup de cărturari munteni, între care fraţii Greceanu, în Biblia 
de la Bucureşti, discuţia a fost deschisă de N.A. Ursu şi a dat naştere unei 
interesante şi încă nerezolvate polemici. Filologul ieşean, cel mai important 
cercetător şi editor al textelor lui Dosoftei, susţine, mai întâi într-un articol publicat 
în revista „Cronica”, în 1976, apoi în Notele la ediţia Dosoftei, Opere, vol. I. 
Versuri, 1978 şi într-o serie de articole publicate ulterior în revista „Limba română”, 
că mitropolitul moldovean ar trebui considerat, de fapt, autor al traducerii păstrate în 
MS. 45, întrucât el revizuieşte substanţial traducerea plină de erori şi locuri obscure 
efectuată de Milescu. Argumentele aduse de N.A. Ursu vin din interpretarea datelor 
istorice şi biografice ale celor doi cărturari, din interpretarea Cuvântului către cititor 
care precedă textul din MS. 45; de asemenea, se folosesc argumente de natură 
lingvistică (concordanţele lingvistice, metoda primei atestări) şi, mai ales, 
comparaţia textuală. Discuţia este foarte cunoscută, astfel încât reluarea sa integrală 
aici este inutilă; ne interesează, în cele ce urmează, mai ales elementele de metodă 
deduse de N.A. Ursu din comparaţiei textelor. Astfel, filologul ieşean susţine, ca 
argument al paternităţii lui Dosoftei asupra traducerii textului veterotestamentar 
(mai exact, a primei revizii, considerată, însă, radicală), că mitropolitul a preluat, 
ulterior, fragmente din această traducere în lucrarea Parimiile preste an (publicată la 
Iaşi, în 1683), iar pentru a demonstra această idee, el selectează câteva fragmente din 
parimiar, pe care le publică alături de secvenţele corespondente din MS. 45 şi din 
Biblia de la Bucureşti (Ursu 1978: 509-510)

1
. Apoi N.A. Ursu conchide:  

                                                 
* Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, Centrul de Studii Biblico-Filologice „Monumenta 

linguae Dacoromanorum”. Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului „Reţea transnaţională de 

management integrat al cercetării postdoctorale în domeniul Comunicarea ştiinţei. Construcţie 

instituţională (şcoală postdoctorală) şi program de burse (CommScie)” – POSDRU/89/1.5/S/63663, 

finanţat prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007–2013. 
1 Aceeaşi metodă a comparaţiei textuale este aplicată, la o scară mai largă, unor fragmente de 

psalmi din Psaltirea de-nţăles (Iaşi, 1680), alături de MS. 45 şi Biblia de la Bucureşti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 82 

Din această comparaţie rezultă în mod limpede că Psaltirea de-nţăles şi 

Parimiile lui Dosoftei au la bază textul Vechiului Testament revizuit de el după 

traducerea lui Milescu, pe care l-a reprodus în tipăriturile respective ca dintru ale sale 

(subl. aut.). [...] Diferenţele, mai mari sau mai mici, între ms. 45 şi tipăriturile lui 

Dosoftei, pe de o parte, şi între ms. 45 şi Biblia de la 1688, pe de altă parte, se explică 

prin sensul divergent al modificărilor aduse textului din protograf cu prilejul 

reproducerii lui în ediţiile menţionate. Dosoftei, folosind protograful, a continuat să 

introducă în el cuvinte şi forme specifice limbii sale de mai târziu (Ursu 1978: 510). 

Ipoteza lansată de N.A. Ursu a fost criticată de Virgil Cândea, care contestă 

caracterul radical al reviziei la care a fost supusă traducerea lui Milescu şi denunţă 

inconsistenţa argumentelor filologului ieşean (Cândea 1979: 165−171), ca şi de 

Liviu Onu, în cadrul unei discuţii mai largi care a avut ca punct de plecare 

paternitatea asupra Istoriilor lui Herodot (în articolul Spătarul Milescu sau Dosoftei? 

O problemă controversată de paternitate literară, I-II, în „Limba română”, 1986); 

Liviu Onu pune şi el în discuţie relevanţa metodelor folosite, subliniindu-le lipsurile
2
.  

Mai recent, discuţia referitoare la relaţia dintre Parimiile preste an şi 

traducerea Vechiului Testament din Ms. 45 a fost redeschisă de Eugen Munteanu 

(Munteanu 1993: 107−109, reluat în Munteanu 2008: 177−180). Comparând un 

fragment mai amplu (şase versete) din cartea Iona, aşa cum apare în Parimiile preste 

an, cu pasajul echivalent din MS. 45, autorul arată:  

Sunt de părere însă că, deşi este aproape sigur că revizuise traducerea primară 

a lui Milescu, Dosoftei nu a preluat totuşi în Parimii fragmentele corespondente din 

acel manuscris, ci le-a tradus din nou, urmărind îndeaproape Parimiarul slavon după 

care se orienta şi care constituia izvorul său principal (Munteanu 2008: 177−178).  

Totuşi, Eugen Munteanu acceptă ideea că „mâna lui Dosoftei, sau cel puţin 

îndrumarea sa, au afectat într-o măsură oarecare structura textului din Ms. 45”, şi 

invocă drept „dovadă izbitoare” în acest sens  

traducerea analitică prin sintagma între mijlocul (sau prin mijloc) a prepoziţiei 

greceşti a*navmeson «între», formă care apare extrem de frecvent în textul 

veterotestamentar, atât în Ms. 45 (de unde a trecut în Biblia de la 1688), ca şi în 

fragmentele biblice din Parimiile lui Dosoftei (Munteanu 2008: 179−180). 

 Afirmaţia suscită următoarea nedumerire: dacă sursa Parimiilor preste an 

este una slavonă, în ce măsură prezenţa sintagmei între mijlocul demonstrează 

înrudirea acestui text cu Vechiul Testament, tradus de Milescu după o sursă 

grecească, unde, într-adevăr, sintagma respectivă reprezintă echivalarea literală a 

prepoziţiei greceşti amintite? 

Celelalte date ale problemei nu interesează aici; am reprodus discuţia de mai 

sus fiindcă ea indică singurele ipoteze emise în cultura română în legătură cu sursele 

după care a fost tradus textul biblic al Parimiilor preste an (surse despre care 

amintim aici că Dosoftei nu spune nimic). Adăugăm că, în lipsa altor cercetări, de 

multe ori ipoteza lui N.A. Ursu (autoritate incontestabilă pentru perioada veche a 

culturii române şi cel mai important editor al lui Dosoftei) a fost preluată fără 

discernământ şi abordare critică; aşa face, de exemplu, Nicolae Fuştei, care afirmă 

                                                 
2 Un rezumat al acestor discuţii se face la Andriescu 1988: 21−25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

83 

 

că textul Parimiilor ar fi avut ca punct de plecare o versiune a Septuagintei (!), iar 

selecţia fragmentelor biblice ar fi fost realizată urmărindu-se structura parimiarelor 

care circulau deja în Ţările Române:  

Probabil, Dosoftei luase cunoştinţă cel puţin de unele din versiunile româneşti 

ale Parimiilor. Dar, credem, drept original, sau mai bine zis, izvor, i-a servit o 

versiune greacă din Septuaghinta, deci întocmirea Parimiilor de preste an s-a făcut de 

Dosoftei după structura originală a Parimiilor (http://www.oocities.org/levitki/viata/dosoftei.htm). 

Metoda lui N.A. Ursu este, aşa cum au arătat Virgil Cândea sau Liviu Onu, 

inconsistentă; comparaţia unor fragmente selectate cu scopul demonstrării înrudirii 

celor două texte este deficitară; în sfârşit, cercetătorul nu explică diferenţele dintre 

cele două versiuni decât, insuficient, prin revizuirile ulterioare la care au fost ele 

supuse înainte de a fi tipărite. 

Aşadar, pentru problema surselor pericopelor biblice din Parimiile preste an, 

abordată în discuţiile anterioare doar marginal, au fost propuse până acum două 

soluţii, fără ca vreuna dintre ele să fi fost argumentată convingător: a. fragmentele au 

fost preluate din manuscrisul traducerii lui Nicolae Milescu revizuit de Dosoftei; b. 

au fost traduse după un parimiar slavon. 

Ne-am propus, în cele ce urmează, să reluăm această discuţie, implicând, însă, 

un factor ignorat în cercetările anterioare, dar fundamental pentru stabilirea relaţiei 

dintre texte, şi anume raportarea la sursele traducerilor, cunoscute (în cazul 

traducerii lui Milescu) sau posibile (în cazul pericopelor din Parimiile preste an). 

1. Sursele traducerilor 

1.1. Sursa traducerii Vechiului Testament realizată de Nicolae Milescu a fost 

stabilită cu certitudine: este ediţia protestantă a Septuagintei publicată la Frankfurt, 

în 1597
3
. În privinţa sursei Parimiilor, pentru a da un răspuns ipotezei lui N.A. Ursu 

şi susţinătorilor acesteia, este necesar să luăm în discuţie parimiarele slavone şi pe 

cele bizantine, pentru a putea urmări inclusiv relaţia dintre acestea şi textul biblic. 

Importante pentru această discuţie sunt câteva precizări. Mai întâi, aceea că 

parimiarul bizantin a fost conceput pornindu-se atât de la textul biblic, cât şi de la 

tradiţia orală a lecturii fragmentelor biblice în biserică, în cadrul serviciului divin 

(Federici 1991: 192); apoi, realitatea banală, dar de multe ori ignorată, a existenţei 

mai multor tradiţii ale textului septuagintal însuşi; şi, mai ales, faptul că tradiţia 

parimiarelor, atât a celor bizantine, cât şi a celor slavone, este una exclusiv 

manuscrisă (cu excepţia unui parimiar incomplet tipărit la Veneţia, în 1595-1596) şi 

că această tradiţie încetează în secolul al XVI-lea, atunci când conţinutul 

parimiarelor este transferat în alte cărţi liturgice (triod, penticostar, minei)
4
. Aşadar, 

parimiarul slavon şi cel bizantin s-au păstrat numai în manuscrise, cu inerentele 

diferenţe dintre ele, diferenţe care provin dintr-o intensă activitate de copiere şi 

                                                 
3 Vezi, în acest sens, discuţiile ample de la Cândea 1979: 116−128, Andriescu 1998: 17−21, şi, mai 

recent, Eugen Munteanu, Repere ale tradiţiei biblice româneşti (I−III), în „Idei în dialog”, anul V. Nr. 

4 (55), aprilie 2009, p. 22 24, nr. 5 (56), p. 34 36) şi nr. 6 (57), p. 25−27. 
4 Editarea acestei cărţi de cult începe doar o dată cu primele ediţii critice iniţiate la sfârşitul 

secolului al XIX-lea. De menţionat este şi faptul că în unele zone ale Bisericii răsăritene parimiarul se 

foloseşte şi astăzi în serviciul divin (aşa cum este cazul Bulgariei şi al Serbiei).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 84 

corelare a lor cu textul biblic. Subliniem, de asemenea, că parimiarele slavone au 

fost traduse după diverse versiuni bizantine; maniera traducerii, în mod firesc pentru 

perioada medievală, este dominată de literalism. În cele ce urmează vom încerca să 

stabilim şi o tipologie a acestor diferenţe dintre versiuni. 

1.2. Ediţia critică de referinţă în privinţa tradiţiei bizantine a parimiarului este 

cea publicată la Copenhaga, între 1939 şi 1980, în seria Monumenta Musicae 

Byzantinae de către Carsten Høeg şi Gunther Zuntz (care s-au ocupat de seria 

sărbătorilor mobile pe pe parcursul anului bisericesc) şi Gudrun Engbert (parimiile 

sărbătorilor cu dată fixă). Ediţia are în vedere un text de bază (Oxford Laud gr. 26), 

consemnând, în aparatul critic, variantele din celelalte manuscrise. 

În ceea ce priveşte tradiţia slavonă, au fost editate critic câteva manuscrise: 

parimiarul Grigorovicev, un manuscris de 104 file datat în perioada cuprinsă între a 

doua jumătate a secolului al XII-lea şi prima jumătate a secolului al XIII-lea, care 

conţine parimiile sărbătorilor mobile şi câteva ale sărbătorilor cu dată fixă (GRIG.); 

parimiarul de la Belgrad (un manuscris din secolul al XIII-lea, care conţine lecturile 

Postului Mare, cu excepţia ultimei săptămâni).  

Dintre versiunile româneşti (puţine la număr şi, cu excepţia parimiarului lui 

Dosoftei, numai manuscrise), se pare că singurul anterior textului tipărit la Iaşi este 

cel descoperit la Biserica „Sfântul Nicolae” din Şcheii Braşovului, tradus după o 

sursă slavonă la sfârşitul secolului al XVI-lea sau începutul secolului următor şi 

publicat, într-o ediţie critică mult sub standardele filologice şi aproape inutilizabilă, 

de către Vasile Oltean (PAR. BV.)
5
. 

Studiile dedicate acestei cărţi liturgice sunt şi ele de dată destul de recentă; 

seria a fost deschisă la începutul secolului al XX-lea de către A. Rahlfs şi grupul 

editorilor de la Copenhaga; interesul faţă de acest tip de text a crescut în zilele 

noastre în paralel cu interesul pentru studiul textului septuagintal şi al traducerilor 

sale în diversele limbi vernaculare. 

2. Studiul comparativ 

2.1. Pentru definirea raportului dintre textul parimiarului şi cel al Vechiului 

Testament, am ales să urmărim fragmentele din cartea lui Iov, aşa cum apar ele în 

Parimiile preste an şi în Ms. 45. Pericopele din Iov apar în parimiar ca lecturi la 

vecernia zilelor din Săptămâna Mare, de luni până vineri, conform principiului 

lecturii continue care guvernează alegerea anagnosmelor în cicul sărbătorilor pascale 

şi postpascale, astfel: 

Lecturile zilei de luni: Iez. 1, 1−20; Ex. 1,1-20; Iov 1,1−12; 

Lecturile zilei de marţi: Iez. 1,21−2,1 (în PAR., 1,21−28); Ex. 2,5-10; Iov 1,13−22; 

Lecturile zilei de miercuri: Iez. 2,3−3,3; Ex. 2,11−22; Iov 2,1−10; 

Lecturile zilei de joi: Ier. 11,18−12,5.9-11.14−15; Ex.19,10−19; Iov 

38,1−21.42,1−5; Is. 50,4−11; 

Lecturile din Vinerea Mare: (la ceasul 1; Dosoftei înregistrează această lectură 

pntru ziua de joi) Zah. 11,10−13; Is. 50,4−11 (Dosoftei reproduce doar primele 

fraze, după care trimite la fila 39, la lecturile zilei de joi); (la ceasul 6) Is. 

                                                 
5
 În legătură cu această ediţie, cf. şi recenzia noastră, publicată în revista „Biblicum 

Jassyense”, nr. 1, 2010, p. 163-169. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

85 

 

52,13−54,1 (neconsemnat de Rahlfs); Ex. 33,11 (aici PAR. notează, greşit, ca verset 

de început al pericopei, 34,1) -23; Iov 42,12-17; Is. 52,13-54,1 (Dosoftei trimite aici, 

desigur, la precedenta lectură a acestei pericope)
6
. 

Selecţia versetelor care compun lecturile din Săptămâna Mare, expusă mai 

sus, confirmă ideea că fragmentele veterotestamentare sunt valorificate în parimiar 

pentru a evidenţia momentele relatate în Noul Testament:  

The lectionary usually fragmented the Old Testament naratives to offer 

correspondence and counterpoint to the story of the life of Christ. Thus, not only did 

the Bible give shape to the liturgical calendar, but the liturgy and the liturgical 

calendar reshaped the meanings of the biblical texts (Kruger 2010: 216). 

ceea ce înseamnă, aşa cum au remarcat cei care s-au ocupat de problema acestor 

lecturi, că fragmentele veterotestamentare îşi construiesc un nou sens în funcţie de 

contextul în care sunt amplasate, de momentul celebrativ în care sunt citite, fără a 

pierde, desigur, legătura cu contextul de origine al Vechiului Testament în 

integralitatea sa (Venturi 1991: 70; De Zan 1993: 226).  

2.2. Vom urmări, în cele ce urmează, tipurile de diferenţe care se pot constata 

între fragmentele din Parimiile preste an şi Ms. 45, raportându-ne, aşa cum am 

anunţat mai sus, la sursele atestate sau posibile ale traducerilor. Vom avea în vedere 

nu prezentarea faptelor în integralitatea lor, ci selectarea unora reprezentative. 

2.2.1. Prima diferenţă, uşor de remarcat din structurile pericopelor 

consemnate mai sus, constă în faptul că textele nu se suprapun întotdeauna ca 

structură, ci versetele şi chiar fragmentele de versete sunt selectate în parimiar în 

funcţie de intenţia cu care este alcătuit mesajul, de necesităţile de sens cărora 

pericopa trebuie să le corespundă; este cazul, de exemplu, al pericopei din Joia 

Mare, compusă din versetele Iov 38,1−21.42,1−5
7
. Subliniem aici, încă o dată, că 

diferenţele care apar în alcătuirea pericopelor de la un parimiar la altul constau în 

prezenţa/absenţa unui verset sau fragment de verset, ceea ce ne face să remarcăm 

caracterul destul de unitar al structurii pericopelor, atât în cadrul aceleiaşi tradiţii, cât 

şi de la o tradiţie la alta. Unitatea selecţiei versetelor veterotestamentare în cadrul 

tradiţiei bizantine a fost explicată prin influenţa centrului constantinopolitan, prin 

controlul exercitat de acesta asupra bisericilor şi mănăstirilor din teritoriu sau prin 

ideea că la baza manuscriselor stă o singură versiune, alcătuită, cel mai probabil, în 

secolul al VIII-lea, la Constantinopol sau în mediul monastic, care a consemnat una 

dintre tradiţiile orale ce circulau în imperiu. În ceea ce priveşte tradiţia slavonă, 

unitatea de structură a pericopelor se explică prin originalele bizantine pe care le 

traduc parimiarele slavone. Cercetările consemnează, ca modificări aduse modelelor, 

sărbători dedicate unor sfinţi locali sau chiar înlocuirea ocazională a câte unei lecturi 

                                                 
6 Am reprodus aici structurile lecturilor din Săptămâna Mare aşa cum apar acestea semnalate la 

Rahlfs 1915: 133, care consemnează structurile din cele cinci manuscrise analizate de el. De la un 

parimiar la altul, însă, pot exista diferenţe în alcătuirea pericopelor; ele constau, de cele mai multe ori, 

în lipsa sau adăugirea unui verset, cf. ibidem; v. şi diferenţele înregistrate de aparatele critice ale 

ediţiilor menţionate.  
7 Un alt exemplu la îndemână acum este pericopa din Joia Mare, care conţine şi versetele 38,22−23 

în două manuscrise ale parimiarului slavon (care au siglele Z, respectiv L în aparatul critic al GRIG.; 

este vorba despre parimiarul Zacharijskij, respectiv parimiarul Lobkovski sau Hludov), este şi cazul 

PAR. BV. (tradus după un manuscris slavon). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 86 

din Vechiul Testament cu o relatare din viaţa unui sfânt sau martir local, astfel încât 

sensul macrocontextual nu era afectat, ci doar contextualizat (Billiarsky 2010: 271).  

2.2.2. Cele mai multe diferenţe între textele pe care le urmărim aici se referă 

la prezenţa/absenţa unor termeni sau sintagme în Parimiile preste an prin raportare 

la textul corespondent din Ms. 45.  

2.2.2.1. Cel mai uşor de remarcat sunt, sub acest aspect, termenii sau 

sintagmele care facilitează inserţia textuală, asigurând coerenţa şi continuitatea 

discursului. Este cazul secvenţei de la începutul v. 38,1
8
: „Şi după ce părăsi Elius de 

voroavă, dzise Domnul lui Iov pren volbură şi nori” (MS. 45), care asigură relaţia cu 

capitolul anterior (discursul lui Elius); această secvenţă lipseşte în PAR. („Dzîsă 

Domnul lui Iov prin vivor şi prin negură”, III 39
r
), unde acelaşi verset reprezintă 

începutul unei pericope (din Joia Mare). Desigur că aceeaşi este situaţia şi în 

parimiarele bizantine şi în cele slavone, peste tot pericopa începe cu anunţarea 

discursului lui Dumnezeu
9
. 

Continuitatea este adesea asigurată în textul veterotestamentar prin şi narativ, 

ca, de exemplu, la 42,12: „Şi Domnul blagoslovi cêle de apoi a lui Iov decît cêle 

dentîi” (MS. 45)
10

; conjuncţia lipseşte în PAR., unde 42,12 reprezintă începutul unei 

pericope: „Blagoslovit-au Domnul cealea de apoi a lui Iov” (III 47
r
); situaţia o 

reproduce pe cea din PROPH. şi din parimiarele slavone.  

2.2.2.2. Astfel de termeni/secvenţe prezente numai într-unul dintre textele 

avute în vedere de noi se regăsesc şi în interiorul pericopelor. 

V. 1,6 prezintă în MS. 45, în plus faţă de PAR., interjecţia iată („şi iată, veniră 

îngerii lui Dumnedzău”, cf. i*douV în FRANKF.), pe care nu o regăsim în PROPH. şi 

nici în textele slavone. 

V. 1,13 apare în MS. 45 sub forma: „Şi era ca în dzua aceasta, feţii lui Iov şi 

fêtele lui bea vin întru casa fratelui lor cel mai bătrîn”; în PAR.: „fiii lui Iov şi hiicele 

lui mînca şi bea în casa fratelui lor celui mai mare” (III 34
r
), cf. „oi& u&&ioiV IwVb kaiV ai& 

qugatevre" au*toù e[pinon oi\non e*n th~ oi*kiva...” (FRANKF.), respectiv „oi uioi 
Iwb kai ai qugateres autou hsqion kai epinon oinon en th oikia...” 

(PROPH.)
11

, cu precizarea că din unele manuscrise ale prophetologiumului lipseşte 

oinon (v. PROPH.: 371, n. 4); parimiarele slavone reproduc întocmai textul bizantin 

(GRIG.: „synove IΣvovi i dßweri ego ™d™xõ i pi™xõ vino vß xrami brata ixß”; 

aparatul critic semnalează şi aici diferenţe minore între versiuni, cf. p. 71). 

V. 1,17 începe la Dosoftei astfel: „De haldei călărime ne-au lovit de trei părţ” 

(III 34
r
), faţă de „Călăreţii au făcut noao 3 începături” (MS. 45); precizarea 

                                                 
8 Avem ca reper, desigur, dispunerea textului în versete aşa cum apare în textul veterotestamentar; 

pericopele parimiarelor nu cunosc această împărţire. 
9 Deşi nu este cazul fragmentelor avute în vedere aici, trebuie să remarcăm prezenţa, în PAR., a 

secvenţelor de încheiere a unei pericope, secvenţe absente, desigur, din MS. 45 (situaţie care, desigur, o 

reproduce pe cea din textele sursă); de exemplu, slujba de vecernie a zilei de 1 septembrie presupune şi 

o lectură din Lev. 26,3-12.14-17.19-20.22.33.23-24; pericopa se încheie cu secvenţa „dzîce Domnul 

Dumnădzău totputêrnicul, svîntul lui Izrail” (IV 2r-2v), care lipseşte din Vechiul Testament, unde 

discursul lui Dumnezeu continuă. 
10 Am utilizat, în reproducerea fragmentelor din MS. 45, transcrierile realizate în cadrul proiectului 

„Monumenta linguae Dacoromanorum”, conform normelor stabilite acolo. 
11 Ediţia critică a parimiarelor bizantine nu notează semnele diacritice; am reprodus întocmai textul 

de acolo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

87 

 

etnonimului nu apare în PROPH. şi nici în GRIG., nefiind consemnată de aparatele 

critice, dar apare în FRANKF.: 453, n. 25: „al. oi& caldai~oi e*pevqhkan trei~" ar*caV" 

ex. Hebr.”; această formă era, desigur, prezentă în sursa traducerii lui Dosoftei. 

V. 1,22: „Într-aceastea în toate ce să tîmplară lui n-au greşit Iov înaintea 

Domnului nice în budzele sale” (PAR. III 34
v
), faţă de „Întru acêstea toate ce i s-au 

tîmplat lui n-au greşit Iov nici cu budzele lui” (MS. 45), cf. enantion kou~ în plus 

în PROPH. faţă de FRANKF.; această secvenţă este omisă în unele manuscrise greceşti 

ale parimiarului. GRIG. o consemnează: pr™dß gdemß. 

V. 2,9: „dzîsă lui Iov femeaia lui” (PAR. III 36
v
), faţă de „dzise lui muiêrea 

lui” (MS. 45) reflectă diferenţele dintre parimiar şi FRANKF.: „tw iwb” / „au*tw/”; 

GRIG.: emu (73
v
), însă aparatul critic menţionează şi varianta cu substantivul 

propriu. De altfel, întrebuinţarea pronumelor diferă frecvent în diversele variante 

textuale ale parimiarului, atât în cele bizantine, cât şi în cele slavone. 

V. 2,9: „ca să mă hodinesc de trudă şi de osteneale şi de ceale ce m-au 

cuprins munci carile acmu mă ţîn” (PAR. III 37
r
); „pentru ca să mă odihnesc de 

ostenêlele mêle şi de durori carele astădzi [marginal: acum] pre mine mă ţin” (MS. 

45); PROPH.: „ina anapausomai twn mocqwn kai twn periecouswn me odunwn 
ai me nun sunecousin” (p. 379), cu menţiunea că termenul tradus de Dosoftei prin 

„trudă” nu apare în textul grecesc şi nu este menţionat nici în aparatul critic. 

FRANKF. are în plus [twVn movcqwn] mou, echivalat prin „mêle” în MS. 45, însă 

lipseşte secvenţa periecouswn me, prezentă în PROPH. (cf. PAR. „ceale ce m-au 

cuprins”). GRIG.: „da poçïå † trÁda stras ˜teï iΩe må nïn™ ΣdrßΩßtß” (aparatul 

critic consemnează diferenţe minore în celelalte două manuscrise avute în vedere; de 

altfel, nici în PAR. BV. secvenţa nu sună altfel: „ca să mă răpaos de trudă şi de 

dureare ce sînt ţinută”, vol. I, p. 172
12

). Aşadar, structura pe care o găsim la 

Dosoftei, cu trei substantive în acuzativ, nu este atestată de niciuna dintre posibilele 

surse; putem doar presupune că ea exista în sursa tradusă de mitropolit sau că 

adăugirea îi aparţine, motivată fiind de raţiuni stilistice. 

V. 2,10: „nu greşi Iov nice în budzele sale şi nu deade nebunie lui 

Dumnădzău” (PAR. III 37
r
); „nimic n-au greşit Iov cu budzele înaintea lui 

Dumnedzău” (Ms. 45); diferenţele corespund versiunilor diferite atestate de 

PROPH./GRIG. (cu unele diferenţe) faţă de FRANKF.: „ouc hmarten iwb oude en 
tois ceilesin autou kai ouk edwken afrosunhn tw qw~” (PROPH.); „ou*deVn 
h@marten i*wVb toi~" ceivlesin e*nantivon tou~ qeoù” (FRANKF.); „nïçesoΩe ne 
sßgr™‚ï iΣvß ustanama prædß bgÓomß ne dastß bezÁmie bgÓovi”. OSTROG, în 

schimb, consemnează o versiune apropiată de parimiare. 

V. 38,7: „lăudară-mă cu glas toţ îngerii miei şi mă cîntară” (PAR. III 39
r
, 

parimia din Joia Mare); „m-au lăudat cu glas mare toţi îngerii miei” (Ms. 45). Toate 

variantele conţin adjectivul mare, atât cele greceşti (fwnh~ megavlh), cât şi cele 

slavone (glasomß velïemß); lipsa acestuia nu este consemnată în aparatele critice ale 

ediţiilor. PAR. BV. are, de asemenea, „lăudară-mă cu glas mare”; nu e imposibil să 

                                                 
12 În reproducerea fragmentelor din PAR. BV., transcrierea ne aparţine. Aşa-zisa transcriere 

interpretativă pe care o oferă Vasile Oltean, autorul ediţiei, este inutilizabilă, fiind plină de erori; din 

fericire, ediţia reproduce textul complet al manuscrisului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 88 

fie aici vorba de o omisiune a lui Dosoftei sau a tipografului. În schimb, ultima 

propoziţie, care nu apare în FRANKF., este atestată de PROPH. (kai umnhsan) şi de 

parimiarul Zacharijskij (pentru care aparatul critic la GRIG. consemnează adăugirea 

vßsp™‚a, probabil un aorist de la vßsp™ti ‘clamare’). 

Nicăieri în parimiarele bizantine sau în cele slavone nu este atestată 

comparaţia „cu negură ca-n scutec o am înfăşat” (PAR. III 39
r
); în MS. 45: „cu 

negură pre ea am înfăşat” (38,9), posibil o adăugire a lui Dosoftei; PROPH. şi 

FRANKF. prezintă aici texte identice. 

La . 42,3, din MS. 45 lipseşte o secvenţă („Şi cine îmi va povesti mie carele n-

am ştiut, mari şi minunate?”, faţă de „Dară cine mi-a spune acealea ce nu vădzusăm, 

mari şi minunate, carile nu ştiusăm”, PAR. III 39
v
), deşi FRANKF. prezintă aici un 

text identic cu PROPH.: tiv" deV a*naggeleì moi a$ ou*k h!dein; megavla kaiV qaumastaV 
a$ ou*k e*pistavmhn. În Biblia de la Bucureşti, versetul este completat: „Şi cine va 

povesti mie cêle ce n-am ştiut, mari şi minunate, carele n-am ştiut?”, ceea ce 

conduce la concluzia că omisiunea din MS. 45 trebuie, probabil, pusă pe seama 

copistului.  

V. 42,12 prezintă în PAR., în plus faţă de MS. 45, adverbul mai mult: 

„Blagoslovit-au Domnul cealea de apoi a lui Iov, mai mult decît ceale dintăi” (III 

47
r
); „Şi Domnul blagoslovi cêle de apoi a lui Iov decît cêle dentîi” (MS. 45), 

conform diferenţei dintre textele greceşti: PROPH. prezintă, în cele mai multe 

variante, în plus faţă de FRANKF., cuvântul ma~llon ‘more, rather’, comparativ de la 

mavla (LIDDELL-SCOTT, s.v.).  

V. 42,14: „Şi nu să găsîia ca a lui Iov feate şi fiii mai buni decît dînşii în 

suptceriu” (PAR. III 47
r
); „Şi nu s-au aflat ca fêtele lui Iov mai bune decît iale întru 

cea de supt cer” (MS. 45). Diferenţele corespund întru totul celor dintre textele 

greceşti: „kai ouk eureqhsan kata tas iwb qugateras kai tous uious 
beltious autwn en thn up’ouranon” (PROPH.); „kaiV ou*k eu*qerevqhsan kataV 
taV" qugatevra" i*wVb beltivou" au*tẁn e*n th~ u&p’ou*ranovn (FRANKF.); desigur că în 

unele manuscrise ale parimiarului bizantin textul este identic celui din FRANKF. 

2.2.3. Diferenţele lexicale dintre pericopele din Parimiile preste an şi 

fragmentele corespondente din MS. 45 se regăsesc, adesea, în sursele bizantine sau 

slavone.  

V. 1,5: „Să nu cîndva fiii miei în inema lor vicleane vor hi gîndit spre 

Dumnădzău” (PAR. III 32
r
), în Ms. 45: cugetile, cf. en th kardia autwn (PROPH.), 

respectiv e*n th` dianoiva au*tẁn (FRANKF.); unele manuscrise ale parimiarului 

bizantin conţin, de asemenea, dianoiva. Parimiarele slavone oscilează şi ele între 

pomy‚leni« (GRIG.) şi srßd´ce (Zacharijskij). 

V. 2,2: „şi-mpregiur am călcat pămîntul” (PAR. III 36
v
); în MS. 45: 

„călătorind cea preste tot”, corespunzător versiunilor diferite din textele greceşti: 

kai emperipathsas thn ghn (PROPH.; alte manuscrise: thn sumpasan, cf. n. 11); 

kaiV e*mperipathvsas thVn suvmpasan (FRANKF.). Oscilaţia este prezentă şi în 

variantele slavone: proxoΩdß vßs™çßskøå (GRIG.), poxoΩdß zeml™ (Lobkovski). 

V. 2,3, caracterizarea lui Iov este, în Parimiile preste an: „fără prihană, dirept 

adevărat, lui Dumnădzău închinători” (PAR. III 36
v
); dar „nerău, adevărat, fără 

prihană, temător de Dumnedzău” (MS. 45), întocmai ca în textele greceşti: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

89 

 

„amemptos dikaios alhqinos qeosebhs” (PROPH.), „a[kako" a*lhqinoV" 
a[mempto" qeosebhV"” (FRANKF.). Manuscrisele greceşti ale parimiarului atestă şi 

aici o serie de variante, printre care şi identitatea cu textul din FRANKF. (n. 16-18). 

GRIG.: „nezlobivß istinenß neporoçenß b{goçßtecß”, cu diverse variante în celelalte 

manuscrise, înregistrate de aparatul critic. 

Formele diferite ale numelor proprii care apar în PAR. faţă de MS. 45 sunt şi 

ele determinate de diferenţele dintre surse. Astfel, numele anterior al lui Iov apare cu 

forma Iovav în PAR. (III 47
r
), Ioval în MS. 45; PROPH. are iwbal, ca şi FRANKF., 

unde se specifică, în schimb (n. 22), că în alte surse forma este iwbavb (cf. şi notele 

marginale la PROPH., care indică manuscrise cu această formă); GRIG.: iΣvav. 

Numele tatălui lui Iov este Zareth în PAR., Zaré în MS. 45 (cf. Zareq în PROPH., respectiv 

ZareV în FRANKF.; GRIG.: Ïarisa, dar Lobkovski: Zareta). Această ultimă parte a 

capitolului 42 lipseşte din OSTROG şi din Vulgata de la Anvers (sursele traducerii 

Vechiului Testament din Ms. 4389, împreună cu modelul, mărturisit în prefaţă, al 

traducerii lui Milescu), fiind notată marginal de autorul versiunii din MS. 4389, după 

un original necunoscut (aşa cum arată diferenţele faţă de textul din MS. 45). 

O situaţie şi mai interesantă este a numelui celei de-a treia fiice a lui Iov: 

Dosoftei transcrie forma din sursa grecească sau din cea slavonă, pe care simte 

nevoia apoi să o gloseze: „iară cea a treia, Amalthías Chéras, de cerească capră 

corn” (III 47
r
); MS. 45: „şi a treia, Cornul Amalthíei” (42,13). Textele greceşti atestă 

formele amalqeias keras (PROPH.), respectiv a*malqaiva" kevra" (FRANKF.); cele 

slavone traduc prin Amaltinß (Amalt™ninß în parimiarul Lobkovski) rogß, în 

OSTROG Amalfei rogß. Forma din MS. 4389, „Cornul Malthei”, poate fi interpretată 

ca o eroare a traducătorului, care consideră prima literă a numelui propriu din MS. 

45, Amalthiei, drept articol posesiv (în Vulg. Anvers: Cornustibii). Versiunea 

românească după slavonă, PAR. BV., traduce, de asemenea, a doua componentă a 

numelui: „Amalthin corn”
13

. Având în vedere aceste variante, am putea specula în 

legătură cu o sursă grecească a traducerii lui Dosoftei, completată de cunoştinţele de 

mitologie ale mitropolitului
14

 pe care le confirmă şi consideraţiile despre zei din 

Parimiile preste an (III 123
v
-124

v
). 

2.2.4. Diferenţele lexicale pe care le-am putut constata între PROPH. şi 

FRANKF. sunt destul de puţine; mai numeroase sunt cele care ţin de morfologie sau 

de topică (sau, după cum am văzut, cele care constau în omisiunea/adăugirea unui 

termen). De cele mai multe ori, diferenţele dintre textele greceşti sunt înregistrate şi 

în textele româneşti, fie ca reflex al traducerii după originalele greceşti, fie fiindcă 

particularităţile parimiarului bizantin sunt conservate riguros de cel slavon.  

Diferită este, în majoritatea cazurilor, maniera de echivalare a participiilor 

greceşti (sau slavone, dacă admitem că Dosoftei va fi avut o sursă slavonă care, 

subliniem acest fapt, traducea una grecească). Astfel, de exemplu, participiul 

probebhkovto" al verbului probaivnw ‘step forward, advance; go on’ (LIDDELL-

                                                 
13 Şi aici transcrierea ne aparţine; Vasile Oltean confundă ultima slovă şi transcrie „Amalthin cori”. 
14 În Lexiconul lui Suidas, din care Dosoftei reproduce două fragmente în Parimiile preste an, apare 

intrarea *Amalqeiva" kevra", cu explicaţia: e*piV tw`n a*fqovnw" zwvntwn kaiV eu*qunouvntwn kaiV 
eu*pragouvntwn. e*n muvqoi" e[nq’i@na moi bivo" e*stiVn A*maltqeivh" kevra" ai*gov". *Amavltqeia gaVr h& 
trofoV" toù dioV" paraV toV mhV malavssesqai (http://www.stoa.org/sol-bin/search.pl). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 90 

SCOTT, s.v.), pe care îl regăsim în toate versiunile greceşti, este echivalat printr-o 

subordonată în PAR.: „vreame multă deaca trecu” (III 36
v
), însă prin gerunziu în MS. 

45: „Şi trecînd multă vrême” (2,9); un participiu găsim, desigur, şi în versiunile slavone.  

ThVn up’ou*ranovn este echivalat constant la Dosoftei sintetic, prin suptceriul 

(în GRIG. şi celelalte versiuni slavone, podßnebesnøå), iar în MS. 45 analitic, prin cel 

de supt cer (v. 2,2) sau cea de supt cer (v. 42,14). 

Verbul parivsthmi (‘to present oneself’, cf. LOUW-NIDA, s.v.), cu mai multe 

ocurenţe în Vechiul Testament (sau echivalentul său slavon, pr™dßstoiti ‘adesse, 

adstare’ cf. MIKLOSICH, s.v.), este echivalat constant prin a dvori la Dosoftei: 

„veniră îngerii lui Dumnădzău să dvorească înaintea Domnului” (III 36
r
, dar, o 

singură dată: „veniră îngerii lui Dumnădzău să stea în dvorbă denaintea Domnului”, 

III 32
r
); „carii dvoriia lui”, „nu dvoriia nime” (III 22

r
); „Cu sîială-ţ ca o slugă îţ 

dvoresc” (III 135
v
, în Canonul la Blagoveştenie, care pare tradus după o sursă 

grecească, fiindcă fragmente greceşti ale Canonului sunt reproduse din loc în loc); 

„mii de mii slujiia lui şi dzăci de mii de-ntunearece dvoriia înaintea lui” (IV 23
r
); 

„[Iisus], ce-i dvoriia lui” (IV 52
v
), „Dumnădzăul lui Izrail, căruia lui dvoredz 

denaintea lui astădz” (IV 47
v
) etc. Soluţiile sunt diverse în MS. 45: „să stea înaintea 

lui” (Iov 1,6); „ceia ci sta înaintea lui” (Gen. 45,1); „Mii de mii îi slujiia lui şi 

întunêrece de zeci de mii stătură înaintea lui” (Dan. 7,10, unde există o succesiune 

de două verbe: qerapeuvw ‘to be an attendant, do service; do service to the gods’, cf. 

LIDDELL, s.v., şi parivsthmi); „[Iisus] ce sta lîngă el” (Ex. 24,13); „Domnul 

puterilor, la care am dvorit înaintea lui” (3 Reg. 18,15); „Dumnedzăul Israil, 

înaintea căruia am stătut [marginal: dvorit] înaintea lui” (3 Reg. 17,1; nota 

marginală ar putea indica implicarea lui Dosoftei în revizuirea traducerii). Conform 

Dicţionarului limbii române, verbul a dvori (de provenienţă slavonă) este foarte 

frecvent în a doua jumătate a secolului al XVII-lea în Moldova, fiind utilizat mai 

ales cu sensul ‘a sluji’; de notat, însă, că această slujbă putea fi una pur onorifică; de 

altfel, la acelaşi caracter onorific face referire expresia a sta în dvorbă ‘2. Adunare 

la Curtea domnească, întrunită pentru a aduce omagii domnitorului; sfat’, sens 

pentru care DLR trimite, ca primă atestare, la Viaţa şi petreacerea svinţilor, această 

expresie mitropolitul o consideră sinonimă cu verbul a dvori, de vreme ce ambele 

reprezintă variante de traducere pentru acelaşi verb din original.  

În MS. 45, secvenţa devrma u&peVr devrmato" (devrma ‘skin; skin of fruits’, cf. 

LIDDELL, s.v.) este tradusă prin „piêle peste piêle” (Iov 2,4); PAR.: „coajă pentru 
coajă” (III 36

v
), în PROPH. secvenţa fiind identică cu cea din FRANKF.; textele 

slavone au koΩa za koΩa, ceea ce ar conduce la ideea unei surse slavone în 

traducerea Parimiilor preste an. Aceeaşi situaţie pentru Iov 2,9, unde MS. 45 

prezintă mîntuirii, care traduce gr. swthriva" (acelaşi termen şi în PROPH.), iar PAR.: 

spăsenii (III 36
v
); în textele slavone, desigur, termenul este spßsenï«. Pe de altă 

parte, trebuie să avem în vedere faptul că Dosoftei era un om al bisericii, din al cărei 
lexic consacrat făcea parte substantivul spăsenie, iar traducerea sa stă, inevitabil, sub 
influenţa tradiţiei textelor bisericeşti de până la el, tradiţie transmisă sub formă 
scrisă sau orală. Tot spre o sursă slavonă ar conduce sintagma „piatră de ugolniţă” 
(Iov 38,6; III 39

r
: „Cine-i dară acela ce-au pus piatră de ugolniţă preste dîns?”), 

„piatră încolţurată” în MS. 45; textele greceşti, atât FRANKF., cât şi PROPH., au aici 

(livqo") gwniaìo" ‘on or at the angle’, iar cele slavone, atât GRIG. şi manuscrisele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

91 

 

parimiarului, cât şi Biblia de la Ostrog (cu diferenţele de redacţie cuvenite): kamen´ 
ugoln¥i (în MS. 4389: „piiatra unghiului”). De remarcat faptul că în DLR singura 

atestare înregistrată a acestui substantiv este la Dosoftei, în pasajul de mai sus; ca 

etimologie, se face trimitere la slavonul ugol´nikß. Dată fiind forma cuvântului la 

Dosoftei, credem că este posibil ca prima întrebuinţare a acestui termen în română să 
nu fie în pasajul discutat aici din Parimiile preste an, caz în care apariţia sa în text ar 
putea fi pusă tot pe seama tradiţiei bisericeşti. 

2.2.5. Întâlnim adesea în cele două texte versete care diferă foarte puţin între 
ele. Un astfel de exemplu este Iov 38,12-13: „Au doară pre tine am orînduit lumina 
demineţii, iară luceafărul ştie al său rînd, a te apuca de aripile pămîntului, a scutura 
necuraţîi de pre dînsul?” (PAR. III 39

r
); „12. Sau asupra ta au rînduit lumina cea de 

dimineaţă, şi luceafărul ştie şiragul său, 13. Să să apuce de aripile pămîntului, să 
scuture pre cei necuraţi dentru el?” (MS. 45). Fără a le mai reproduce, subliniem că 
în acest caz textele greceşti sunt identice, iar cele slavone traduc fidel parimiarul 
grecesc. Diferenţa de persoană a verbului din Iov 38,12 (persoana I în PAR., a III-a 
în Ms. 45) reprezintă, credem, o eroare a copistului; verbul este în toate sursele 
consultate la persoana I (fapt susţinut şi de coerenţa textului), iar în Biblia de la 
Bucureşti este corectat în acest sens. 

3. Concluzii 

Argumentele celor care au susţinut ideea unei relaţii între pericopele biblice 

din Parimiile preste an şi textul veterotestamentar tradus de Milescu se bazează, de 

cele mai multe ori, pe cvasiidentitatea unor pasaje sau versete întregi. Explicaţia 

pentru aceasta este, credem, alta: ea reflectă identitatea dintre pasajele din textele 

greceşti sau preluarea fidelă a particularităţilor textului grecesc în eventuala 

traducere slavonă pe care ar avea-o ca sursă parimiarul lui Dosoftei. Pe de altă parte, 

unele versete diferă destul de mult de la un text la altul, diferenţe care, după cum am 

constatat, le reflectă pe cele din textele sursă sau reprezintă opţiuni de traducere 

divergente ale celor doi cărturari. Ipoteza lui N.A. Ursu, că pericopele din Parimiile 

preste an au fost preluate de Dosoftei din Vechiul Testament tradus de Milescu şi 

revizuit de el însuşi, se dovedeşte a fi falsă. Foarte puţinele cazuri în care raportarea 

la PROPH. şi parimiarele slavone nu a fost suficientă pentru a susţine o anumită 

particularitate din textul lui Dosoftei pot fi explicate foarte bine prin ipoteza 

existenţei acelei particularităţi în sursa efectivă a traducerii lui Dosoftei, întrucât, 

după cum am putut constata din ediţiile critice consultate, dată fiind modalitatea de 

transmitere a textului (sub formă manuscrisă, niciodată tipărită) şi raportarea la 

tradiţii diverse ale textului septuagintal, textele parimiarelor prezintă diferenţe de la 

un manuscris la altul. 
De asemenea, examenul comparativ al textelor de mai sus conduce la 

concluzia că este foarte dificil de stabilit dacă sursa traducerii pericopelor biblice din 
Parimiile preste an este bizantină sau slavonă. Spre o sursă bizantină trimit faptul că 
Dosoftei însuşi îşi numeşte cartea Profitologhion (I 5

v
: „Profitologhion, adecă 

parimiile şi prorocestviile preste an ce să citesc în svînta besearică”) şi unele 
exemple de ordin lexical (cum este, de pildă, antroponimul Amalthias Cheras, cu 
glosa aferentă). Utilizarea termenilor de origine slavonă ar indica mai degrabă o 
sursă din această tradiţie, care conţinea etimoanele termenilor româneşti; pe de altă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 92 

parte, termenii de origine slavonă folosiţi de Dosoftei se înscriu în tradiţia limbajului 
bisericesc, tradiţie în mijlocul căreia trebuia să situeze un mare prelat ca mitropolitul 
Moldovei şi căreia nu îi era la fel de tributar, în mod firesc, un cărturar laic precum 
Nicolae Milescu. Prezenţa textelor paralele în română şi slavonă (aşa cum este, în 
Parimiile preste an, cazul canoanelor) nu reprezintă un argument în această discuţie, 
întrucât, aşa cum ne arată consultarea ediţiilor critice, canoanele nu sunt incluse în 
mod tradiţional în parimiar, ci reprezintă adăugiri ale mitropolitului, ca şi alte 
fragmente pe care le găsim în tipăritura de la 1683. Stabilirea sursei pericopelor este 
îngreunată de principiul literalismului care guverna, înainte de epoca modernă, 
traducerile textelor religioase, nu doar traducerile în română, ci şi pe cele din greacă 
în slavonă (aşa cum reiese, de altfel, din examinarea comparativă a textelor slavone 
şi greceşti). 

Bibliografie 

Izvoare şi lucrări de referinţă 

DLR: Dicţionarul limbii române, serie nouă, Editura Academiei, Bucureşti, 1965−2010. 

FRANKF.: Th`" qeiva" Grafh`", Palaiva" DhladhV kaiV Neva" Diaqhvkh" ajpavnta − Divinae 

nempe Veteris ac Novi Testamenti omnia, Graece, a viro doctissimo recogniata et 
emendata [...], Frankfurt am Main, 1597. 

GRIG. = Zdenka Rivarova, Zoe Hauptova, Grigorovicev Parimejnik, 1. Tekst s criticiki 
aparat, Skopje, 1998. 

LIDDELL-SCOTT: A Greek-English Lexicon compiled by Henry George Liddell and Robert 
Scott, With a revised supplement, Oxford, Clarendon Press, 1996. 

LOUW-NIDA: Johannes P. Louw, Eugene A. Nida (eds.), Greek-Anglish Lexicon of the New 
Testament based on semantic domains, Second Edition, vol. 1−2, New York, United 
Bible Societies, 1988−1989. 

MIKLOSICH: Fr. Miklosich, Lexicon palaeoslovenico-graeco-latinum, Vindobonae, Guilelmus 
Braumueller, 1862−1865. 

MS. 45: Manuscrisul românesc nr. 45 de la Biblioteca Filialei din Cluj a Academiei Române. 
MS. 4389: Manuscrisul românesc nr. 4389 de la Biblioteca Academiei Române, Bucureşti. 
OSTROG: Bibli•, sireç Vetxago i Novago Zaveta po •zyko slovenskÁ, Ostrog, 1581. 

PAR.: Parimiile preste an, tipărite cu porunca măriii sale prealuminatului întru Iisus Hristos 
Ioan Duca Voevoda, cu mila lui Dumnădzău Domn Ţărîi Moldovei şi Ucrainei, cu 
posluşaniia smeritului Dosoftei Mitropolitul, în tiparniţa ţărîi [...], vă leat 7191, 
measeţ octomvrie, 7 dni. 

PAR. BV.: Parimiarul de la Braşov; ediţie critică: Vasile Oltean, Primul parimiar românesc, 
vol. I-II, Iaşi, Editura Edict, 2005. 

PROPH.: Monumenta musicae Byzantinae. Lectionaria. Edenda curaverunt Carsten Høeg, 
Gunther Zuntz. Volumen 1. Prophetologium. Fasciculus primus – Lectiones 
Nativitatae et Epiphaniae, Hauniae, 1939; Fasciculus secundus – Lectiones 
Hebdomadarum 1 et 2 Quadragesimae, Hauniae, 1940; Fasciculus tertius – Lectiones 
Hebdomadarum 3 et 4 Quadragesimae, Hauniae, 1952; Fasciculus quattuor – 
Lectiones Hebdomadae 5 et Hebdomadae in Palmis et Maioris, Hauniae, 1960; 
Fasciculus quintus – Lectiones Sabbati Sancti, Hauniae, 1962; Fasciculus sextus – 
Lectiones ab Ascensione usque ad Domenica Omnium Sanctorum, Hauniae, 1970; 
Pars altera – Lectiones anni immobilis, edidit Gudrun Engbert. Fasciculus primus – 
Textul continer, Hauniae, 1980; Fasciculus alter – Apparatum criticum continens, 
Hauniae, 1981. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Între Vechiul Testament şi parimiar: cartea lui Iov 

 

 

93 

 

Literatură secundară 

Andriescu 1998: Alexandru Andriescu, Locul Bibliei de la Bucureşti în istoria culturii, 

literaturii şi limbii române literare, în Monumenta linguae Dacoromanorum. Biblia 

de la Bucureşti. Pars I – Genesis, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 

p. 7−45. 

Billiarsky 2010: Ivan Billiarsky, Old Testament Models and the State in Early Medieval 

Bulgaria, în Paul Magdalino, Robert Nelson (eds.), The Old Testament in Byzantium, 

Dumbarton Oak Research Library and Collection, p. 255−277. 

Cândea 1979: Virgil Cândea, Raţiunea dominantă. Contribuţii la istoria umanismului 

românesc, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

De Zan 1993: Renato de Zan, Il dialogo tra individualità celebrativa e assemblea genera 

l’omelia: linee per una metodologia, în Renato de Zan (a cura di...), Dove rinasce la 

parola. Bibbia e liturgia, III, Padova, Edizioni Messaggero, p. 201−232. 

Federici 1991: Tommaso Federici, La Bibbia diventa lezionario. Storia e criteri attuali, în 

Romano Cecolin (a cura di...), Dall’esegesi all’ermeneutica attraverso la 

celebrazione. Bibia e liturgia, I, Padova, Edizioni Messaggero, p. 192−222. 

Kruger 2010: Derek Kruger, The Old Testament and Monasticism, în Paul Magdalino, 

Robert Nelson (eds.), The Old Testament in Byzantium, Dumbarton Oak Research 

Library and Collection, p. 199−221. 

Munteanu 1993: Eugen Munteanu, Studii de lexicologie biblică, Iaşi, Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”. 

Munteanu 2008: Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Bucureşti, Editura Humanitas.  

Onu 1986: Liviu Onu, Spătarul Milescu sau Dosoftei? O problemă controversată de 

paternitate literară, în „Limba română”, anul XXXV, 1986, nr. 3, p. 185-197 (I), nr. 

5, p. 439−448 (II). 

Rahlfs 1915: Alfred Rahlfs, Die alttestamentlichen Lektionen der griechischen Kirche, 

Berlin, Weidmannsche Buchhandlung.  

Ursu 1978: N.A. Ursu, Note şi variante, în Dosoftei, Opere, 1. Versuri, Ediţie critică de N.A. 

Ursu, Studiu introductiv de Al. Andriescu, Bucureşti, Editura Minerva, p. 389−513. 

Venturi 1991: Gianfranco Venturi, La parola nel dramma e nella liturgia, în Romano 

Cecolin (a cura di...), Dall’esegesi all’ermeneutica attraverso la celebrazione. Bibia e 

liturgia, I, Padova, Edizioni Messaggero, p. 55−72. 

Old Testament vs Prophetologium: the Book of Job 

The purpose of this article is to discuss the source of the translation of the biblical 

lectures that can be found in Dosoftei’s work Parimiile preste an (Iaşi, 1683). The starting 

point of this discussion consists in comparing the lectures from the book of Job, as can be 

found in this prophetologium, with the corresponding fragments in the first Romanian 

translations of the Old Testament, dating also from the 17th century, in order to verify the 

existence of a relationship between them. The novelty consists in the fact that the Greek and 

Slavonic sources of these translations are also taken into account, whether these sources are 

well known or merely possible. The discussion also implies another Romanian 

prophetologium, probably from the 16th century. This extensive comparison shows that 

Dosoftei translates a Slavonic or Byzantine prophetologium, which rules out the hypothesis 

of the metropolitan having taken the Old Testament fragments from a contemporary 

Romanian translation of the Septuagint. It also shows the dificulty of finding which kind of 

prophetologium he translated, if the source of Parimiile preste an was Byzantine or Slavonic. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:42 UTC)
BDD-A1044 © 2012 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

