
 

Singularul cer în cele mai vechi versiuni româneşti  

ale oraţiei dominicale 

Iosif CĂMARĂ 

Les plus anciennes versions roumaines de la prière « Notre Père » gardent la forme de 

singulier ciel, à la place du pluriel demandé par la tradition biblique grecque, latine et  

viex slave. Egalement présent dans d‟autres espaces culturels, ce fait linguistique 

s‟explique soit par l‟influence de l‟originel hébreu, soit par la circulation orale de la 

prière, en anticipant le singulier du vers suivant. En roumain, où on ne peut pas parler 

d‟une traduction selon l‟originel hébreu aux débuts de l‟écrit roumain, la présence de la 

forme du singulier ciel dans l‟oraison dominicale prouve la circulation orale de la prière 

dans le XVIe siècle. Ce fait démontre également que la prière Notre père est plus ancienne 

que le premier texte roumain découvert. 

 
Rugăciunea domnească a fost transmisă în două variante, una aparţinîndu-i lui 

Matei 6, 9-13, iar cealaltă lui Luca 11, 2-4. Statutul ei de text revelat i-a conferit 

notorietate, asigurîndu-i astfel o circulaţie extraordinară în lumea creştină. Încă din 
primul secol creştin, Didahia recomanda credincioşilor rugăciunea Tatăl nostru: 
„Nu vă rugaţi ca fariseii, ci cum a poruncit Domnul în Evanghelia Sa! […] De trei 
ori pe zi, aşa să vă rugaţi” (p. 30). În anul 350, episcopul Chiril al Ierusalimului a 
dat cele Douăzeci şi patru de cateheze, în care indică rugăciunile folosite la Sf. 
Euharistie. Aceasta este cea mai veche atestare a utilizării Rugăciunii domneşti în 

cadrul Sfintei Liturghii (apud Jeremias, p. 63-64). O privire asupra categoriilor de 
texte care conţin această rugăciune oferă o imagine a importanţei care i s-a acordat: 
1) texte biblice; 2) texte liturgice (Liturghier, Evanghelie, Tetraevanghel, 
Molitvenic, Ceaslov); 3) texte omiletico-catehetice (cazanii, omilii şi Tatăl nostru 
cu tîlc); 4) catehisme şi mărturisiri de credinţă; 5) versiuni libere. Ţinînd cont de 
aceste aspecte, nu este de mirare că oraţia dominicală prezintă o sumedenie de 

variante textuale, unele identificabile în tradiţia textuală din limbile clasice, altele 
născîndu-se odată cu traducerile în grai vernacular. 

Una dintre aceste variante textuale este oscilaţia între singular şi plural în cazul 
substantivului cer din formula de adresare „Tatăl nostru care eşti în ceruri”. Înainte 
de a analiza această oscilaţie, trebuie să spunem că pasajul în cauză apare la Matei 
întotdeauna, iar la Luca doar în anumite categorii de texte biblice. Cel mai vechi 

papirus care conţine versiunea de la Luca (P
75

) omite pasajul care eşti în ceruri 
(idem în Codex Sinaiticus). Diferit de acest model, un mare număr de texte prezintă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

la Luca formula de adresare specifică versiunii de la Matei (Codex Alexandrinus, 
Itala, Biblia lui Ulfila şi versiunile copte şi siriace). Dacă această ultimă versiune s-
a încetăţenit în tradiţia biblică, în epoca tiparului asistăm la redescoperirea 
modelului primar, conservat în P

75
. Faptul este cel mai bine ilustrat în spaţiul slav: 

monumentele vechi slave conservă formula de adresare identică la Matei şi la Luca 
(„ç*e na‚ß, iΩe esi na nb*sex), dar deja Biblia de la Ostrog dă la Luca versiunea 

scurtă a rugăciunii. 
Exegeze 

Interpretările patristice ale pasajului biblic gravitează în jurul aceleiaşi idei. 
Susţinînd ideea de Dumnezeu omniprezent, Clement Alexandrinul afirmă că în 
timp ce omul se roagă, „Tatăl este aproape, este de faţă chiar în clipa în care 
grăieşte”. (Str. VII, 49, 7, cf. Ps. 144:19, Is. 58:9). Pentru Origen, adresarea „care 

eşti în ceruri” nu trebuie înţeleasă local şi antropomorfic, căci „dacă Dumnezeu ar 
fi mărginit într-un loc, atunci ar urma că Dumnezeu e mai mic decît cerurile, care-L 
încap” (Rug. XXIV, 1). Aducînd ca argument vorbele lui Ieremia, care spune că 
Dumnezeu umple cerul şi pămîntul, Origen evidenţiază că Dumnezeu, cel a toate 
cuprinzător, nu poate fi închis într-un spaţiu mic şi îngust (Rug. XXIII, 3), dar 
cuvintele din formula de adresare sînt importante „pentru a deosebi oarecum esenţa 

lui Dumnezeu de cea a făpturilor” (Rug. XXIII, 4). Sf. Ioan Gură de aur notează în 
Omilia a XIX-a că versetul în discuţie nu e o închidere a lui Dumnezeu în cer. 
Cuvintele acestea au menirea să-l îndepărteaze de pămînt pe cel ce se roagă şi să îl 
orienteze către cer, „să-l ridice la locurile cele înalte şi la locaşurile cele de sus” 
(Omilii la Matei, p. 250). În notele la TOB, preluînd ideea patristică potrivit căreia 
versetul nu are menirea de a-l localiza pe Dumnezeu, traducătorii fac o precizare 

extrem de importantă: formula de adresare corespunde unei tradiţii semitice, care 
afirmă simultan că Dumnezeu este Atotţiitor („il domine la terre entière”) şi că, 
prin iubirea sa părintească, este aproape de oameni. Potrivit traducătorilor francezi, 
bogăţia semantică a acestui pasaj este pusă în valoare mai ales prin traducerea 
„Père céleste, notre Père” (TOB, Mt. 6:9, nota b). 

Din interpretarea patristică distingem două idei privitoare la formula de adresare 

„Tatăl nostru care eşti în ceruri”: a) informaţia nu e de ordin spaţial, căci 
Dumnezeu nu poate fi limitat (de unde şi preferinţa pentru pluralul ceruri, 
predominant în textul biblic); b) în plan moral, informaţia are menirea de a-i da 
omului pe de o parte sentimentul de nimicnicie în raport cu măreţia lui Dumnezeu 
Atotţiitorul, iar, pe de altă parte, ea dă un reper spre care omul să tindă: cerurile, 
locuinţa Tatălui (Grigore de Nyssa, Teofan Zăvorîtul). În textul biblic sînt 

nenumărate pasaje în care se vorbeşte despre cer, văzut ca o „casă a lui 
Dumnezeu”, acest termen fiind prezent atît la singular, cît şi la plural. Am observat 
totuşi o preferinţă pentru plural, mai ales în psalmi: „Cel Ce a zidit cerurile, 
locuieşte în ceruri” (Ps. 2:3). 

Tradiţia textuală 

În textele greceşti şi latineşti pe care le-am consultat nu am putut identifica nici 

o versiune a rugăciunii Tatăl nostru care să conţină singularul cer în locul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pluralului, ceea ce risipeşte orice urmă de îndoială cu privire la tradiţia pluralului 
ceruri în oraţia dominicală latinească şi grecească. Interesant de menţionat este 
faptul că Biblia lui Ulfila dă pluralul, iar în Codicele Curetonian apare singularul.  

În textele moderne se constată o oscilaţie între singularul cer şi pluralul ceruri, 
cele două opţiuni avînd motivaţii diferite. În spaţiul germanic, Luther utilizează 
singularul cer, atît în Biblie, cît şi în Micul Catehism, dar Codex Teplensis, în 

versiunea de la Matei, dă pluralul. Cîteva versiuni englezeşti de început de Ev 
Mediu pe care le-am consultat prezintă pluralul heofonum „ceruri”, în acord cu 
tradiţia. Book of Commun Prayer (1559) şi apoi mai multe ediţii ale Bibliei, 
începînd cu King James (1611), dau singularul atît la Matei, cît şi la Luca. 
Germana şi engleza par să opteze pentru singular în acest context. În tradiţia biblică 
maghiară situaţia se prezintă astfel: Codicele de la München, copiat la Tîrgu-Trotuş 

prin 1466, dă pluralul mennyekben la Matei, la fel ca în Catehismul lui Heltai din 
1550 (f. 11

v
). Biblia Káldi (1626), prima traducere catolică în limba maghiară, 

traduce la Luca forma scurtă a rugăciunii, iar în versiunea de la Matei dă pluralul 
mennyekben. Diferit de aceasta, Biblia Karolyi dă versiunea completă a rugăciunii 
atît la Matei cît şi la Luca, în ambele locuri traducătorii optînd pentru plural. În 
tradiţia biblică poloneză, situaţia este surprinzătoare. Biblia Radziwiłłowska, operă 

calvină din 1563 şi una dintre primele traduceri din ebraică şi greacă după Biblia 
lui Luter (1534) şi Biblia de la Geneva (1560), dă la Matei singularul în locul 
pluralului: „Oycze nasz ktory iesteś w niebie”. Biblia Leopolita, fidelă originalului, 
conservă versiunea de la Luca prescurtată, ca şi Biblia Wujka. Versiunea de la 
Matei prezintă pluralul în ambele texte. În spaţiul romanic predomină ambele 
opţiuni în pasajul de faţă, cu excepţia limbii franceze, unde există o singură 

versiune care conservă singularul cer (sec. al XII-lea). Cele mai vechi versiuni în 
catalană, sardă, dalmată şi dialectele retoromane dau exclusiv forma cer. 

În textele slave am identificat patru versiuni ale oraţiei care conţin singularul 
cer. Foile de la Sinai, publicate împreună cu Evhologhionul sinaitic, conţin 
rugăciunea rostită de preot la intrarea în altar. Scribul a dat aici şi începutul oraţiei 
dominicale (f. 1

v
): i pr™dastß emu [Petra Ŕ n.n.] slav[ø] edinogo boΩ´stva k´ 

tri lica, glagolå: „t´çe na‚ß îΩe esi na nebese(xß) - Do kon´ca tako r´ci. 
Lecţiunea din acest pasaj este nesigură. Sreznevskij consideră că nebese e scris 
greşit, prin urmare îl completează punînd între paranteze caracterele lipsă: 
nebese(xß). Jagić citeşte nebese, o formă mai rară a locativului singular nebesi (Evh. 
sin., nota 16, p. 603). O a doua ocurenţă a singularului cer se găseşte în Codex 
Assemanius, o Evanghelie de secol XI scrisă în Macedonia. În acest text, care 

conservă versiunea de la Matei, apare forma nebesi (As., f. 73
v
26c). Acelaşi singular 

este prezent şi în Apocalipsul apostolului Pavel, în care apare locativul cu  ¥, 
nebes¥ (Novaković, p. 438), ca o consecinţă a confuziei dintre ¥ şi i în slavona de 
redacţie sîrbocroată (Slava veche, p. 249). De aici el a pătruns în versiunea 
românească a Apocalipsului din Codicele Sturzan. Surprinzătoare este folosirea 
singularului şi într-un Tetraevanghel slavon de redacţie românească, scris în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Moldova în sec. al XVI-lea, în versiunea de la Luca (ms. 111, B.C.U. Iaşi.)
1
. Nu 

putem şti dacă singularul se găsea şi în originalul după care s-a copiat acest 
manuscris, dar putem presupune că rugăciunea, în forma aceasta, nu a cunoscut 
răspîndire ca versiune independentă, deoarece conţine dezvoltări care nu se găsesc 
decît în Evanghelia de la Luca. 

Cum se explică singularul cer în absenţa unei tradiţii textuale greceşti şi 

latineşti? Din cele arătate nu se poate spune că există o tradiţie a lui cer. Prezenţa 
singularului este sporadică şi în cele mai multe cazuri nu se poate explica prin 
legături de filiaţie. 

S-a văzut că, în cîteva situaţii, singularul apare la traducerea Bibliei din ebraică 
(ex. Biblia Radziwiłłowska). Tatăl nostru aramaic foloseşte cuvîntul shamáyim în 
acest context. Termenul, cu semnificaţie de plural, provine dintr-un singular 

neutilizat. Singularul apare şi în siriacă, fapt care sugerează existenţa în limbile 
semitice a unui termen la echivalarea căruia traducătorii întîmpină unele dificultăţi. 
Aramaica utilizează doi termeni cu aceeaşi rădăcină pentru ceruri şi a se sfinţi, 
situaţie prezentă doar în engleză: această limbă dispune de doi termeni, heaven 
„Eden‟ şi sky „cer‟. Singularul heaven trimite la sacru, în timp ce pluralul are şi 
semnificaţia lui sky. În diferite limbi s-a operat o diferenţiere semantică între 

singular şi plural, ultimul desemnînd „casa lui Dumnezeu”. Am putut constata 
acest fapt în rusă, între небо „cer‟ şi небеса „ceruri‟, dar şi în română, între cer şi 
ceruri. Aşadar, se pare că singularul apare sub presiunea originalului ebraic. Dacă 
acest lucru nu pune probleme semantice în textul englezesc, el nu a putut fi 
acceptat în polonă sau în română, căci singularul niebo „cer‟ nu trimite în mod 
special la sacru. Pluralul se impune în aceste limbi datorită conotaţiei religioase pe 

care o are. Dar există un număr de texte pentru care prima explicaţie nu e valabilă, 
căci nu putem admite o influenţă semită în toate versiunile rugăciunii Tatăl nostru. 

O situaţie pe care am constatat-o încă în zilele noastre în rugăciunea 
individuală, poate explica prezenţa acestui fapt de limbă în cele mai vechi texte 
româneşti: rostind rugăciunea, vorbitorul anticipează singularul cer din versetul 
următor, dînd astfel o formă regulată textului. Evident, acest lucru capătă 

valabilitate doar în cazul rostirii frecvente a rugăciunii. În sprijinul explicaţiei 
noastre vin mai multe fapte, toate avînd la bază ideea că rugăciunea era redată din 
memorie: 

1. Ştim că sarda a renunţat devreme la limba latină ca limbă literară, datorită 
lipsei de cultură a celor din insulă (cf. spaţiul românesc, unde slavona devenise 
neînţeleasă de scribi). De asemenea, ştim că rugăciunea Tatăl nostru a fost între 

primele texte traduse, versiunile libere circulînd în diferite forme (în spaţiul 
irlandez se admite existenţa acestor versiuni, în paralel cu cele latine, înainte de 
Reformă; de asemenea, primele traduceri ale Pater-ului în limbile europene au fost 
anterioare primei traduceri a evangheliilor Ŕ chiar cu cîteva secole: cazul polonez, 
francez, german, britanic, slav-morav). În aceste condiţii, prin utilizarea rugăciunii, 

                                                 
1 Linţa, Ms. sl., I, nr. 1/15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

şi pierzîndu-se contactul cu originalul grecesc sau latin, Tatăl nostru s-a impus cu 
forma de singular. Astfel s-ar explica de ce în Romania Minor rugăciunea 
domnească apare mai ales cu forma de cer, în locul pluralului cerut de tradiţia 
biblică. 

2. Copiind un text din care lipsea rugăciunea Tatăl nostru, scribul avea 
posibilitatea să apeleze la un alt text sau să-l redea din memorie. Exemplele 

slavone nu lasă nici o urmă de îndoială în acest caz: Apocalipsul apostolului Pavel 
conţine începutul rugăciunii, cu forma de singular cer. Fiind o scriere populară şi, 
mai mult, fiind trunchiată versiunea rugăciunii, trebuie să admitem că ea a fost 
redată din memorie. Foile de la Sinai păstrează, de asemenea, forma trunchiată a 
rugăciunii, alături de indicaţii adresate preotului la intrarea în altar. Ştiind că în 
textele slave se practica notarea doar a începutului rugăciunii, cazul de faţă 

ilustrează modul în care a procedat scribul: observînt destul de tîrziu că în original 
era doar titlul rugăciunii, s-a oprit din redat rugăciunea după formula de adresare. 
Aceeaşi situaţie este prezentă în Liturghier. În traducerea românească a Liturghiei, 
traducătorii au fost nevoiţi să completeze rugăciunea punînd la contribuţie o 
versiune pe care o aveau la îndemînă. Alexandru Mareş crede însă că la întocmirea 
textului Liturghierului s-au folosit rugăciunile Tatăl Nostru şi Crezul din Catehism, 

căci „acestea sînt identice cu versiunile similare din Întrebarea creştinească” (CL, 
p. 26). Prezentînd în paralel cele două variante ale rugăciunii, Al. Mareş afirmă: 
„În afara a două modificări (ceri înlocuit prin ceriu şi împărăţie prin împărăţiia), 
textele rugăciunii Tatăl nostru sînt identice”. Trebuie însă să ţinem cont de aceste 
diferenţe, precum şi de inconsecvenţele grafice, toate acestea confirmînd că autorul 
nu a avut sub ochi versiunea din Catehism. Reţinem de la Eugen Coşeriu o idee 

extrem de importantă în argumentarea ipotezei noastre: „...nu se poate admite ca un 
text precum Tatăl nostru să fie «transcris» dintr-o carte Ŕ dacă nu cumva aceasta nu 
se face în scopuri filologice Ŕ deoarece este vorba de un text pe care, în mod 
normal, orice român adult îl cunoaşte pe dinafară (şi acesta era cu atît mai mult 
cazul în vremea lui Stroici): tocmai de aici şi micile variaţii în redarea acestui text 
chiar de către una şi aceeaşi persoană.” (Coşeriu, Lb. rom., nota 57, p. 62-63). Tot 

Eugen Coşeriu ne spune şi cum a procedat Nicolae Milescu cînd a transmis 
rugăciunea lui Stiernhielm şi Smith (la Smith apare singularul cer, în timp ce la 
Stiernhielm citim ceruri): „Deosebirile ce pot fi constatate între cele două texte... 
sînt toate variante care pot apărea la redarea acestui text de către un singur 
vorbitor” (Coşeriu, Lb. rom., p. 52-53). Trebuie să presupunem, aşadar, că prezenţa 
singularului atestă în cele mai multe cazuri redarea din memorie a rugăciunii. 

3. Există cazuri în care rugăciunea din original a fost neglijată, scribul notînd o 
versiune proprie. Că Ioan din Pociovelişte nu a redat rugăciunea din Molitvenicul 
pe care îl copia este un lucru limpede, în pofida faptului că textul după care copia 
conţinea oraţia dominicală. Ion Gheţie ne spune că acest copist a pus la contribuţie 
o versiune din memorie sau dintr-o lucrare pe care o avea la îndemînă. O situaţie 
similară întîlnim în Bucoavna de la Bălgrad, pe care o remarcă profesorul 

Gherman: „Putem deduce din cele de mai sus cum a procedat Mihail Iştvanovici ... 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

el a respectat structura (ordinea) tipăriturilor transilvănene, dar a folosit în locul 
textelor acestora pe cel încetăţenit în cultul din bisericile din Ţara Românească 
citat, probabil, din memorie.” (Bucoavna, p. 87). 

Copiile Catehismului coresian ilustrează, de asemenea, modul în care procedau 
copiştii: dacă textul reprodus în Codicele Sturzan este acelaşi cu cel din tipăritura 
coresiană, Catehismul Marţian dă o versiune cu totul diferită. Ion Gheţie ne spune 

că persoana care a copiat această lucrare, „a adăugat la sfîrşitul textului Tatăl 
nostru şi Crezul, servindu-se de versiunile existente în Molitvenicul lui Coresi”. 
(Gheţie 1975, p. 161). Cu toate acestea, nu există nici o versiune coresiană care să 
conţină formula de adresare Părintele nostru. Cercetătorul observă inconsecvenţa 
copistului şi notează în alt loc că probabil acesta a avut o altă versiune la îndemînă, 
care începea astfel şi care lui îi era familiară, motiv pentru care a şi renunţat la 

inserarea ei în Catehism, punînd-o la final. Opinia lui Ion Gheţie întăreşte ipoteza 
susţinută de Eugen Coşeriu şi de Magdalena Georgescu: exista în secolele XVI-
XVII o versiune de tip nordic, identificabilă în Ocinaşul cu tîlc publicat de 
Magdalena Georgescu (Georgescu 1978, 73-82), în versiunea Stroici şi în 
Catehismul Marţian, o versiune pe care scribii o ştiau şi o redau din memorie. 
Dincolo de variaţiile datorate rostirii ei orale, rugăciunea începea prin cuvintele: 

„Părintele nostru ce eşti în ceriuri”. 
În concluzie, prezenţa singularului cer atestă legătura traducerii cu un original 

ebraic sau circulaţia orală a oraţiei dominicale. În cazul versiunilor româneşti, dacă 
admitem traducerea singularului dintr-o limbă care avea această formă în rugăciune 
(şi ne gîndim aici la limbile cu care vechea cultură românească a avut contact), ar 
trebui să presupunem că Tatăl nostru românesc cu singularul cer a rezultat dintr-un 

original german, polonez sau, mai puţin probabil, slavon. Dar prezenţa lui săţioasă 
în rugăciunea Tatăl nostru este, potrivit profesorului Eugen Munteanu, un indiciu 
al descendenţei slavone a rugăciunii (Lex. bibl., p. 430), deci explicarea prin 
germană sau prin alte limbi slave nu pare a fi susţinută faptic. Prezenţa singularului 
cer în rugăciunea domnească probează existenţa, în sec. XVI-XVII, a mai multor 
versiuni cu circulaţie orală, confirmînd că prima versiune păstrată în limba română 

nu a rezultat cu prilejul traducerii textului care o conţine. 
 

Bibliografie 

As. = Josef Vajs, Josef Kurz (edit.), Evangeliarium Assemani. Codex Vaticanus 3. Slavicus 

glagoliticus, tom. II, Nakladatelstvì Československé Akademie Věd, Praga, 1955 

Bucoavna = Bucoavna de la Bălgrad, 1699, ediţie critică de Alin Mihai Gherman şi Iacob 

Mîrza, Episcopia Ortodoxă Română de Alba Iulia, 1999 

Didahia = Învăţătură a celor 12 apostoli, în Scrierile părinţilor apostolici, tipărită cu 

binecuvîntarea Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, 

traducere, note şi indici de Preot Dr. Dumitru Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1995, p. 17-35 

CL = Liturghierul lui Coresi, text stabilit, studiu introductiv şi indice de Al. Mareş, Editura 

Academiei Republicii Socialiste România, Bucureşti, 1969 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Clement Alexandrinul, Str. = Clement Alexandrinul, Scrieri II: Stromatele, PSB 5, 

traducere, cuvînt înainte, note şi indici de pr. D. Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1982 

Coşeriu, Lb. rom. = Eugenio Coseriu, Limba română în faţa Occidentului. De la 

Genebrardus la Hervás. Contribuţii la istoria cunoaşterii limbii române în Europa 

occidentală, traducere de Andrei A. Avram, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994 

Evh. Sin. = Jean Frček, Euchologium Sinaiticum, text slav cu sursele greceşti şi traducerea 

franceză, partea a doua, în Patrologia Orientalis, t. 24, fasc. 5, Paris, 1933; t. 25, fasc. 

3, Paris, 1943 

Georgescu 1978 = Magdalena Georgescu, Consideraţii filologice asupra unui vechi text 

românesc, în LR, XXVII, 1978, nr. 1, p. 73-82 

Ioan Gură de Aur, Omilii la Matei = Sfîntul Ioan Gură de Aur, Scrieri, partea a treia (Omilii 

la Matei), în col. P.S.B., vol. 23, tipărită cu binecuvîntarea Prea Fericitului Părinte 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, traducere, introducere, indici şi note de 

pr. D. Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti, 1994 

Jeremias = Joachim Jeremias, Paroles de Jésus. Le Sermon sur la Montagne. Le Notre-

Père, traduction de Dom Marie Mailhé, Les Éditions du Cerf, Paris, 1967 

Linţa, Ms. sl. = Conf. univ. dr. Elena Linţa, Catalogul manuscriselor slavo-române din 

Republica Socialistă România, vol. 1: Catalogul manuscriselor slavo-române din Iaşi, 

Tipografia Universităţii Bucureşti, 1980 

Munteanu, Lex. bibl. = Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 2008 

Novaković = Slovo svetago Pavla apostola Σ isxod™ du‚evn™m´, în Stojan Novaković, 

Примери књижевности и језика старога и српско-словенскога, Belgrad, Издање 

Државне Штампарије, 1877, p. 437-440 

Origen, Rug. = Origen, Scrieri alese, partea a doua (Exegeze la Noul Testament. Despre 

rugăciune. Filocalia), în col. P.S.B., vol. 7, tipărită cu binecuvîntarea Prea Fericitului 

Părinte Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, traducere de pr. prof. T. Bodogae, 

pr. prof. Nicolae Neaga şi Zorica Laţcu, studiu introductiv şi note de pr. prof. Teodor 

Bodogae, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti, 1982 

Slava veche = Pandele Olteanu (coord.), Slava veche şi slavona românească, Editura 

Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1975 

Tetraevanghel, sec. XVI, ms. B.C.U. Iaşi nr. 111 

TOB = La Traduction œcuménique de la Bible, Les Editions du Cerf, Paris, 2004 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:34:16 UTC)
BDD-A104 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

